

# শব্দে শব্দে আল কুরআন

ঘাদশ খণ্ড

স্রা আল আহ্কাফ থেকে স্রা আল মুজাদালা

মাওলানা মুহাম্মদ হাবিবুর রহমান

আধুনিক প্রকাশনী

ঢাকা

প্রকাশনায়

বাংলাদেশ ইসলামিক ইনন্টিটিউট পরিচালিত আধুনিক প্রকাশনী
২৫ শিরিশদাস লেন
বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০
ফোনঃ ৭১১৫১৯১, ৯৩৩৯৪৪২
ফ্যাক্সঃ ৮৮-০২-৭১৭৫১৮৪

স্বত্ব ঃ আধুনিক প্রকাশনীর

আঃ প্রঃ ৪২১

১ম প্রকাশ

শাওয়াল ১৪৩৪

ভাদ্ৰ ১৪২০

সেন্টেম্বর ২০১৩

বিনিময় ঃ ৩৩০.০০ টাকা

মুদ্রবে
বাংলাদেশ ইসলামিক ইনক্টিটিউট পরিচালিত
আধুনিক প্রেস
২৫ শিরিশদাস লেন
বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০

SHABDE SHABDE AL QURAN 12th Volume by Moulana Mohammad Habibur Rahman. Published by Adhunik Prokashani, 25 Shirishdas Lane, Banglabazar, Dhaka-1100



Sponsored by Bangladesh Islamic Institute. 25 Shirishdas Lane, Banglabazar, Dhaka-1100.

Price: Taka 330.00 Only

#### কিছু কথা

কুরআন মাজীদ সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ আসমানী কিতাব। কিয়ামত পর্যন্ত যতো মানুষের আগমন পৃথিবীতে ঘটবে সকলের জন্য এ কিতাবের বিধানই অনুসরণীয়। তাই সকল মানুষ যাতে এ কুরআনকে বুঝতে পারে সেজন্য যেসব ভাষার প্রচলন পৃথিবীতে রয়েছে সেসব ভাষায় এ কিতাবের অনুবাদ হওয়া প্রয়োজন।

মহান আল্লাহ কুরআন মাজীদকে মানুষের জন্য সহজবোধ্য করে নাযিল করেছেন। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—

"আর আমি নিশ্চয় কুরআন মাজীদকে সহজ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য, আছে কি কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ?"-সুরা আল ক্যামার ঃ ১৭

সুতরাং কুরআন মাজীদকে গিলাফে বন্দী করে সম্মানের সাথে তাকের উপর না রেখে বরং তাকে গণমানুষের সামনে সম্ভাব্য সকল উপায়ে তুলে ধরে তদনুযায়ী ব্যক্তি, সমাজ ও জাতি গঠন করার মধ্যেই নিহিত রয়েছে মানব জাতির সার্বিক কল্যাণ।

এ পর্যন্ত অনেক ভাষায় এর অনুবাদ হয়েছে। বাংলা ভাষায়ও এর বেশ কিছু অনুবাদ রয়েছে। তারপরও আধুনিক শিক্ষিতজনদের চাহিদা ও দাবির প্রতি লক্ষ্য রেখে আধুনিক প্রকাশনী এ মহান উদ্যোগ গ্রহণ করেছে। এক্ষেত্রে গ্রন্থের কলেবর বৃদ্ধির প্রতি লক্ষ্য না করে পাঠকদের জন্য যাতে সহজবোধ্য হয় সেদিকে লক্ষ্য রাখা হয়েছে। অনুবাদের ক্ষেত্রে পারিভাষিক পদ্ধতিকে অগ্রাধিকার দেয়া হয়েছে। প্রতিটি লাইনের অনুবাদ সে লাইনেই সীমিত রাখার যথাসাধ্য চেষ্টা করা হয়েছে। তাতে পারিভাষিক অনুবাদের বিশেষত্ব কোথাও কোথাও ক্ষুণ্ন হয়েছে। অতপর অনুদিত অংশের শব্দে শব্দে অর্থ প্রদান করা হয়েছে। এরপরেই সংক্ষিপ্ত কিছু টীকা সংযোজিত হয়েছে। প্রতিটি রুক্'র শেষে সংগ্রিষ্ট রুক্'র শিক্ষণীয় বিষয়গুলো উল্লেখ করা হয়েছে।

পৃথিবীর বিভিন্ন ভাষায় কুরআন মাজীদের অনেক ব্যাপক বিস্তৃত তাফসীর রয়েছে। এসব তাফসীর গ্রন্থের কিছু কিছু বাংলা ভাষায়ও অনুদিত হয়েছে। তবে আমাদের এ সংকলনের পদ্ধতি অনুযায়ী ইতিপূর্বে কেউ উদ্যোগ গ্রহণ করেছেন বলে আমাদের জানা নেই। ওলামায়ে কেরামের জন্য সহায়ক অনেক তাফসীর গ্রন্থ রয়েছে। আমরা আধুনিক শিক্ষিত ও সাধারণ পাঠকদেরকে সামনে রেখেই এ ধরনের অনুবাদ-সংকলন প্রকাশের উদ্যোগ নিয়েছি। এ ধরনের অনুবাদের মাধ্যমেই তাঁরা বেশী উপকৃত হবেন বলে আমাদের বিশ্বাস। কুরআন মাজীদকে গণমানুষের জন্য অবাধ-উন্মুক্ত করে দেয়াই আমাদের লক্ষ্য। কুরআন মাজীদের এ অনুবাদ-সংকলনে নিম্নে উল্লেখিত তাফসীর ও অনুবাদ গ্রন্থস্যহের সাহায্য নেয়া হয়েছে ঃ (১) আল কুরআনুল কারীম—ইসলামিক ফাউণ্ডেশন; (২) মাআরেফুল কুরআন; (৩) তালখীস তাফহীমূল কুরআন; (৪) তাদাব্রুরে কুরআন; (৫) লুগাতুল কুরআন; (৬) মিসবাহুল লুগাত।



ুকুরআন মাজীদের এ অনন্য অনুবাদ-সংকলনটির পাঙ্লিপি প্রস্তুত করেছেন জনাবী। মাওলানা মুহাম্বদ হাবিবুর রহমান।

এ সংকলনের দ্বাদশ খণ্ডের প্রকাশ লগ্নে এর সংকলক, সহায়ক গ্রন্থসমূহের প্রণেতা ও প্রকাশক এবং অত্র সংকলনের প্রকাশনার কাজে নিয়োজিত সর্বস্তরের সহযোগীদের জন্য আল্লাহ্র দরবারে উত্তম প্রতিদানের প্রার্থনা জানাচ্ছি।

পরিশেষে যে কথাটি না বললেই নয় তা হলো, মানুষ ভূল-ক্রটির উর্ধে নয়। আমাদের এ অনন্য দুরূহ কর্মে কোথাও যদি কোনো ভূল-ক্রটি সম্মানিত পাঠকবৃন্দের দৃষ্টিগোচর হয়, তাহলে তা অনুগ্রহ করে আমাদেরকে অবহিত করার জন্য বিনীত অনুরোধ রইলো।

আল্লাহ তা'আলা আমাদের এ দীনী খিদমতকে কবুল করুন এবং মানবজাতিকে আল কুরআনের আলোয় আলোকিত করুন। আমীন।

বিনীত **—প্ৰকাশক** 

#### গ্রন্থকারের কথা

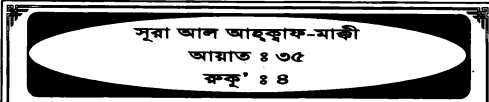
সর্ব শক্তিমান রাব্দুল আলামীনের লাখো কোটি শোকর, যিনি আমার মতো তাঁর এক নগণ্য বান্দাহর হাতে তাঁর চিরন্তন হিদায়াতের একমাত্র মহাগ্রন্থ আল কুরআনের এ বিশাল খিদমত নিয়ে তাঁর এ বান্দার জীবনকে মহিমান্তিত করেছেন। দর্মদ ও সালাম সকল নবী-রাসূল ও মুসলিম উন্ধাহর চিরন্তন নেতা, খাতামুন নাবিয়্যিন, শাফিউল মুখনাবীন ও আফদালুল বাশার হযরত মুহাম্মদ সা.-এর উপর। আল্লাহ অশেষ রহমত বর্ষণ করুন তাঁর পরিবার-পরিজন ও সাহাবায়ে কিরামের উপর। মহান আল্লাহর দরবারে এ বান্দাহর আকুল আবেদন এই যে, তিনি যেন তাঁর এ নগণ্য বান্দার খিদমতটুকু-কে আখিরাতে তার নাজাতের উসীলা হিসেবে গ্রহণ করেন।

আধুনিক প্রকাশনী বাংলাদেশের সম্ভ্রান্ত প্রকাশনা সংস্থান্তলোর অন্যতম। মূলত এ ধরনের তাফসীর সংকলনের উদ্যোক্তা এ প্রতিষ্ঠান। আমি শুধু তাদের উদ্যোগকে কাজে পরিণত করেছি। প্রতিষ্ঠানের প্রকাশনা ম্যানেজার জনাব আনোয়ার হুসাইন সাহেবের পরিকল্পনা অনুযায়ী এবং তাঁর অক্লান্ত পরিশ্রম ও প্রকাশনা বিভাগের সাথে সংশ্লিষ্ট দীনী ভাইদের নিষ্ঠা ও আন্তরিকতার ফলে এ অনন্য তাফসীর সংকলনটি আলোর মুখ দেখেছে। আল্লাহ তাঁদের সকলের খিদমতের উত্তম বিনিময় দান করুন। কাজ শুরু করার পর থেকে সুদীর্ঘ দশটি বছর ইতোমধ্যে অতিক্রান্ত হয়ে গেছে। অতপর মহান আল্লাহর খাস মেহেরবানীতে কাজটি সমাপ্ত হয়েছে। সমাপ্তি লগ্নে সেই মহান আল্লাহর শোকর পুনরায় আদায় করছি।

তারিখ : ০৯.০৫.২০১১

| বিষয়  ৪৬. সূরা আল আহ্ক্বাফ  ১ রুকৃ'  ৩ রুকৃ'  ৪ রুকৃ'  ২ রুকৃ'  ২ রুকৃ'  ২ রুকৃ'  ৩ রুকৃ'  ৪ রুকৃ'  ১ রুকৃ' |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ১ রুকৃ'  ২ রুকৃ'  ৪ রুকৃ'  ৭. সূরা মুহামদ  ১ রুকৃ'  ২ রুকৃ'  ৩ রুকৃ'  ৬ রুকৃ'  ৮. সূরা আল ফাত্হ  ১ রুকৃ'  ২ রুকৃ'  ২ রুকৃ'                                                                                                                 |                |
| ২ ককৃ' ৩ ককৃ'  9. সূরা মুহামদ ১ ককৃ' ২ ককৃ' ৩ ককৃ' ৪ ককৃ'  7. সূরা আল ফাত্হ ১ ককৃ' ২ ককৃ' ২ ককৃ'                                                                                                                                           |                |
| ৩ রুকৃ'  8 রুকৃ'  ২ রুকৃ'  ৩ রুকৃ'  ৩ রুকৃ'  ৪ রুকৃ'                                                                                                                                                                                       |                |
| 8 কুক্' ২ কুক্' ৩ কুক্' ৪ কুক্'  • সুরা আল ফাত্হ ১ কুক্' ২ কুক্' ২ কুক্'                                                                                                                                                                   |                |
| A. সূরা মুহামদ  ১ রুকৃ'  ৩ রুকৃ'  ৪ রুকৃ'                                                                                                                                                                                                  |                |
| ১ রুক্'<br>২ রুক্'<br>৩ রুক্'<br>৪ রুক্'<br>• স্রা আল ফাত্হ<br>১ রুক্'                                                                                                                                                                     | 89<br>         |
| ২ রুক্'<br>৩ রুক্'<br>৪ রুক্'<br>- সুরা আল ফাত্হ<br>১ রুক্'                                                                                                                                                                                | ৫৭<br>৬৪<br>৭০ |
| ৩ রুকৃ'<br>৪ রুকৃ'<br>১ রুকৃ'<br>২ রুকৃ'                                                                                                                                                                                                   | 48<br>90       |
| 8 রুকৃ'<br>r. স্রা আল ফাত্হ<br>১ রুকৃ'<br>২ রুকৃ'                                                                                                                                                                                          | 9o             |
| ১ কুক্'<br>২ কুক্'                                                                                                                                                                                                                         | ৭৬             |
| ১ কক্'<br>২ কক্'                                                                                                                                                                                                                           |                |
| ২ রুক্'                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| ` <u>_</u>                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| ৩ রুকৃ'                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| 8 রুক্'                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| o. সূরা আ <b>ল হুজু</b> রাত                                                                                                                                                                                                                |                |
| ১ ককৃ'                                                                                                                                                                                                                                     |                |
| ২ রুক্'                                                                                                                                                                                                                                    | <b>&gt;২</b> ৫ |
| o. সূরা ক্বাফ                                                                                                                                                                                                                              | <b>39</b>      |
| ১ ৰুকৃ'                                                                                                                                                                                                                                    | \$80           |
| ২ কক্'                                                                                                                                                                                                                                     | \$8à           |
| ৩ রুক্'                                                                                                                                                                                                                                    | \$¢9           |
| . সূরা আয যারিয়াত                                                                                                                                                                                                                         | <b>১৬</b> ৬    |
| ১ ককৃ'                                                                                                                                                                                                                                     |                |
| ২ রুকৃ'                                                                                                                                                                                                                                    |                |

| <sup>हि</sup> विषग्न | <b>পৃ</b> ष्ठी |
|----------------------|----------------|
| ৫২. স্রা আত তৃর      |                |
|                      |                |
| ২ রুকৃ'              | २०৯            |
| ৫৩. সূরা আন নাজ্য    |                |
| ১ কুকৃ'              | ২২ <b>8</b>    |
| ২ রুক্'              | ২৩৪            |
| ৩ কক্'               | ২৪১            |
| ৫৪. সূরা আল ক্বামার  |                |
| ১ কুকু'              | ২৫৩            |
| ২ রুকু'              | ২৬২            |
| ৩ রুকৃ'              | ২৬৭            |
| ৫৫. সূরা আর রাহ্মান  |                |
| ১ ককু'               | ২৭৪            |
| ২ রুক্'              | ২৮৩            |
| ৩ ৰুক্'              |                |
| ৫৬. সূরা আল ওয়াকি'আ | <b>৩</b> ০১    |
| ১ রুকৃ'              | <b></b>        |
| ২ রুকৃ'              | ৩১২            |
| ৩ কুক্'              |                |
| ৫৭. সূরা আল হাদীদ    | ৩২৭            |
| ১ রুকৃ'              | <b>90</b> 0    |
| ২ রুকৃ'              |                |
| ৩ রুকৃ'              | ৩৫২            |
| 8 কুক্'              | ৩৬১            |
| ৫৮. স্রা আল মুজাদালা | ৩৬৮            |
| ১ রুক্'              | ৩৭১            |
|                      |                |
| ৩ ব্ৰুক্ত'           | ండలలు          |



#### শামকরণ

সূরার ২১ আয়াতে উল্লেখিত 'বিল আহ্ক্বাফ' শব্দ থেকে এ সূরার নাম গৃহীত হয়েছে। 'আহ্ক্বাফ' শব্দটি 'হাক্ফুন' শব্দের বহুবচন। এর শাব্দিক অর্থ অনুচ্চ বালির স্তুপ। আরব মরুভূমির দক্ষিণ-পশ্চিম অংশের নাম 'আহ্ক্বাফ'।

#### নাযিলের সময়কাল

হাদীস ও সীরাতের গ্রন্থসমূহ থেকে, ঐতিহাসিকদের বর্ণনা অনুসারে এবং সূরার ২৯ থেকে ৩২ আয়াতে বর্ণিত 'নাখলা' নামক স্থানে জ্বিনদের ইসলাম গ্রহণ সংক্রান্ত ঘটনার সংঘটনকাল অনুসারে এ সূরা হিজরতের তিন বছর আগে নব্ওয়াতের দশম বছরের শেষদিকে অথবা একাদশ বছরের শুরুতে নাযিল হয়েছে।

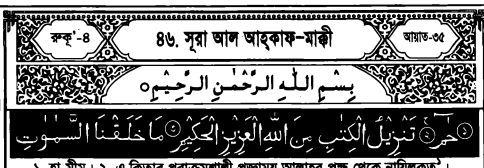
#### আলোচ্য বিষয়

নবুওয়াতের দশম বছর ছিলো রাস্লুল্পাহ সা.-এর জন্য 'আমুল হুযন' তথা দুঃখ-বেদনার বছর। এর আগে থেকেই মুসলমানরা এবং বনু হাসেমের লোকেরা শে'বে আবু তালিব মহল্লায় অবরুদ্ধ অবস্থায় কাল্যাপন করছিলো। এতে রাস্লুল্লাহ সা. মানসিক দিক থেকে কিছুটা অশান্তিতে ছিলেন। এ বছরই তাঁর চাচা আবু তালিব ইন্তেকাল করেন। এর অল্প কিছু কাল পরেই রাস্লুল্লাহ সা.-এর প্রিয়তম স্ত্রী খাদীজা রা. ইন্তেকাল করেন।

উপরোক্ত ঘটনাবলীর পর কাফির-মুশরিকরাও রাস্লুল্পাহ সা. ও মুসলমানদের বিরুদ্ধে আগের চেয়েও বেশী নিন্দাবাদ ও যুলুম-অত্যাচারমূলক আচরণ করতে লাগলো। রাস্লুল্পাহ সা. অতপর তায়েফ গিয়ে দীনের দাওয়াত দিতে মনস্থ করেন এবং নিজ্ঞ গোলাম ও পালিত পুত্র যায়েদ ইবনে হারেসাকে নিয়ে তায়েফ গমন করলেন। কিন্তু তিনি সেখান থেকেও নির্যাতিত ও প্রত্যাখ্যাত হয়ে ফিরে আসলেন।

উপরোক্ত পরিস্থিতিতে সূরা আল আহ্বাফ নাথিল হয়েছে। সূরায় কাফির-মুশরিকদের রাসূল সা.-কে অমান্য করা এবং তাদের থিদ ও হঠকারিতা সম্পর্কে আলোচনা করে তাদেরকে সতর্ক করা হয়েছে। আলোচনা প্রসঙ্গে তায়েফ থেকে ফেরার পথে 'নাখলা' উপত্যকায় জ্বিনদের ইসলাম গ্রহণের ঘটনা উল্লেখ করা হয়েছে।

এ সূরায় কাফির-মুশরিকদের গুমরাহীর ফলাফল সম্পর্কে তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। এসব গুমরাহীর প্রত্যেকটি বিবেক ও যুক্তির নিরিখে বিশ্লেষণ করে প্রত্যাখ্যান করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, এসব যুক্তি-প্রমাণ পেশ করার পরও তারা যদি রাস্লুল্লাহ সা.-এর আল কুরআনের দাওয়াতকে অস্বীকার করে এবং নিজেদের গুমরাহীর ওপর অটল থাকে তাহলে তারা নিজেরাই নিজেদের ধ্বংস ডেকে আনবে।



১. হা-মীম। ২. এ কিতাব পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময় আল্লাহর পক্ষ থেকে নাথিপকৃত<sup>১</sup>। ৩. আমি সৃষ্টি করিনি আসমান

# وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّ الَّابِالْحَقِّ وَاجَلِ سُمَّى وَالَّذِيثَ كَفَرُوا

ও যমীন এবং যা কিছু আছে এতদুভয়ের মধ্যে, যথার্থ সত্যের ভিত্তি ও সুনির্দিষ্ট মেয়াদকাল ছাড়া<sup>২</sup> ; তবে যারা কুফরী করেছে—

عَمَا اَنْ نِ رُواْ مَعُوْضُونَ ﴿ قَلَ الرَّ يَتُمُ مَا تَنْ عُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ ارُونِي स्विरस তाम्तरक मठक कता रसिरह, जाता जा त्यंक मून कितिस चारह । 8. (र नवी!) जानि वन्न, जामता जाम्तर ज्या कि चान्नारक रहा के चान्नारक रहा वामता एक बान ? चानारक मना का का निकार के चानारक रहा चानारक रहा के चानारक रहा चानारक रहा के चानारक रहा के चानारक रहा के चानारक रहा के चानारक रही के चानारक रहा के चानारक रहा के चानारक रहा चानारक रहा के चानार

- الْحَتَبِ : নাথিলকৃত الْعَنْرِيْلُ - একিতাব بَنْرِيْلُ - পক্ষ থেকে الله - اله - الله - ا

১. সূরা আল জাসিয়ার মতো এ সূরার শুক্রতেও কাফির মুশরিকদের আকীদাবিশ্বাসের প্রতিবাদ করা হয়েছে এবং তাদেরকে সতর্ক করে বলা হয়েছে যে, এ কিতাব মুহাম্মদ সা.-এর নিজের রচিত কোনো কিতাব নয়। এটা মহাপরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময় সন্তা আল্লাহর পক্ষ থেকে নাথিলকৃত। সূতরাং এটাকে অবিশ্বাস ও প্রত্যাখ্যান করার অপরাধে তিনি তোমাদেরকে পাকড়াও করে শান্তি দিতে সক্ষম। আর এ কিতাব

# مَاذَا خَلَقُوْا مِنَ الْأَرْضِ ٱلْمُرْشِرُكُ فِي السَّا وَتِ ﴿ إِيْتُونِي بِكِتْبِ

তারা যমীনের কি সৃষ্টি করেছে, অথবা আছে কি তাদের কোনো অংশ আসমানে ? আমার কাছে এমন কোনো কিতাব এনে হাজির করো—

# مِنْ قَبْلِ هَٰنَ اَوْ اَثْرَةٍ مِنْ عِلْمِرِ إِنْ كُنْتُمْ طِي قِينَ ® وَمَنْ اَضَلَّ مِنَّانَ

এর আগেকার কিংবা পরম্পরা আগত কোনো জ্ঞান ; যদি তোমরা সত্যবাদী হয়ে থাক<sup>8</sup>।

৫. আর তার চেয়ে অধিক পথস্রষ্ট কে হতে পারে, যে

- اَيتُونْیُ ; আসমানে - مِنَ الْأَرْضِ ; আসমানে - خَلَقُـواً - صَاذَا - صَاذَا - صَاذَا - صَادَا - صَدَا - صَ

যেহেতু প্রজ্ঞাময় সন্তার নিকট থেকে নাযিলকৃত সুতরাং এতে কোনো প্রকার ভুল-ভ্রান্তিও নেই।

- ২. অর্থাৎ আসমান-যমীন ও এ দুয়ের মধ্যকার যাবতীয় কিছু সৃষ্টি করার পেছনে আমার মহৎ উদ্দেশ্য আছে। খেয়ালী মনের খেলার উপকরণ হিসেবে এগুলো আমি সৃষ্টি করিনি। আর সে উদ্দেশ্য বাস্তবায়নে এসব কিছুর সৃষ্টি যথার্থ ও সংগত ছিলো। তবে এটা তোমরা তখনই বুঝতে সক্ষম হবে যখন এর মেয়াদকাল শেষ হবে।
- ৩. অর্থাৎ এ কাফির-মুশরিকদেরকে দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ীত্ব, নির্দিষ্ট মেয়াদ অস্তে এর ধ্বংস হয়ে যাওয়া এবং সব মানুষের আল্লাহর সামনে একত্র হয়ে দুনিয়ার কাজ-কর্মের জবাবদিহি করা সম্পর্কে সতর্ক করা সম্বেও তারা তা থেকে উদাসীন হয়ে আছে। তারা জবাবদিহির জন্য কোনো প্রস্তুতি গ্রহণ করছে না।

এখানে জেনে রাখা প্রয়োজন যে, মানুষের জীবনে যত প্রকার ভুল তারা করে বা হতে পারে, তার সবচেয়ে বড় ও মৌলিক ভুল হলো আল্লাহ সম্পর্কে তাদের আকীদা-বিশ্বাস নির্ধারণের ভুল। আল্লাহ সম্পর্কে তাসা ভাসা জ্ঞান, অস্পষ্ট ধারণা ও ভ্রান্ত আকীদা-বিশ্বাস মানুষের এক চরম বোকামী। কারণ এর ফলেই মানুষের এ জীবনের কাজ-কর্ম, চাল-চলন ও আচার-আচরণ তাকে এমন ভ্রান্ত পথে পরিচালিত করে, যা তাকে ধ্বংসের অতলতলে নিয়ে পৌছায়। আল্লাহ সম্পর্কে অজ্ঞতা বা ভ্রান্ত ধারণা পোষণ করার ফলে তার মধ্যে যে মনোভাব সৃষ্টি হয়, তাহলো—আল্লাহ সম্পর্কে আমার ধারণা যা-ই হোক না কেনো, তাতে কিছু যায় আসে না, এতে কাজ-কর্মের মধ্যে কোনো পার্থক্যও সৃচিত হয় না, এমন কোনো সময় আসবে না যখন এ দুনিয়ার কাজ-কর্মের জন্য জবাবদিহি করতে হবে।

# يَّلُ عُواْمِنُ دُوْنِ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْا لَقِيهَةً وَهُرَّ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْا لَقِيهَةً وَهُرَّ عَالَمَا اللهِ عَنْ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْا الْقِيهَةِ وَهُرَّ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

# عَنْ دُعَانِهِ رَغْفِلُونَ ﴿ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوْ الْمُرْاَعُنَاءً وَّكَانُوْ ا

তাদের ডাক সম্পর্কে বেখবরুণ। ৬. আর যখন সব মানুষকে (কিয়ামতের দিন) একত্র করা হবে, তখন তারা (উপাস্যরা) তাদের (উপাসকদের) শত্রু হয়ে দাঁড়াবে এবং তারা হবে

لأ يَسْتَجِيْبُ ; আরা بَدْعُواً - الله : আরাহকে - مَنْ دُوْن ; আরাহকে - الله - الله - الله - الله - الله - القيلية : কিয়ামতের - وَ ; কিয়ামতের - القيلية : কিয়ামতের - القيلية : কিয়ামতের - القيلية : কিয়ামতের - عَنْ فَلُوْنَ ; কিয়ামতের ভাক - عَنْ أَنْهِمْ ; কিয়ামতের ভাক - عَنْ فَلُوْنَ ; কারা - وَالله -

আর যদি জবাবদিহির মুখোমুখী হতেও হয় তখন তারাই আমাকে সেখানে উদ্ধার করবে, এখানে আমি যেসব সন্তার আশ্রয় নিয়ে আছি, তারাই আমাকে মন্দ পরিণতি থেকে রক্ষা করবে।

আকীদা-বিশ্বাসের ক্ষেত্রে এ জাতীয় ভুল মানুষকে নান্তিক, মুশরিক ও জঘন্য অপরাধী রূপে জীবন যাপনে উদ্বন্ধ করে।

- 8. অর্থাৎ কুরআন নাযিলের আগে যেসব আসমানী কিতাব নাযিল করা হয়েছে, তার মধ্যে কোনো কিতাব এবং পরম্পরা আগত কোনো জ্ঞান অর্থাৎ আগেকার নবী-রাসূল ও নেক লোকদের রেখে যাওয়া কোনো জ্ঞান যা লোক পরম্পরা নির্ভরযোগ্য সূত্রে পাওয়া গেছে। এ দু'টো সূত্রের কোনোটাতেই মুশরিকদের দেব-দেবী বা উপাস্য মানুষের আল্লাহর শরীক সাব্যস্ত করার পক্ষে কোনো বর্ণনা নেই।
- ৫. অর্থাৎ মুশরিকরা যাদেরকে বিপদ-আপদে ডাকে এবং যাদের কাছে সাহায্য চায় তারা যেহেতু নিষ্প্রাণ পদার্থ এবং মৃত মানুষ, তাই তাদের আহ্বানকারীদের ডাকে সাড়া দিতে সক্ষম নয়। তারা তাদের উপাসকদের কোনো প্রকার সাহায্য করতে বা তাদের আবেদন নাকচ করে দিতে—কোনোটাই করতে সক্ষম নয়। এভাবে কিয়ামত পর্যন্ত ডাকলেও কোনো সুফল পাওয়া যাবে না। তবে কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার পর যখন সব মানুষ একত্র হবে, তখন সেসব উপাস্যরা তাদের উপাসকদের দুশমন হয়ে যাবে।
  - ৬. অর্থাৎ সমগ্র দুনিয়ার মুশরিকরা আল্লাহ ছাড়া অন্য যাদের আনুগত্য করে বা যাদের

### بِعِبَادَتِهِمْ كُفُويْنَ ﴿ وَإِذَا تَتَلَى عَلَيْهِمْ أَيْتَنَابِينِتِ قَالَ الَّذِيْتَ كَفُرُواْ जात्मत हेनामना मन्नर्क खरीकांत्रकांती । १. खांत यथन जात्मत मामत खामात मृन्नाह खांतार्कम्य्र नार्ठ कर्तत भानाता रत्न, (७४न) जाता वर्त याता खरीकांत करताह

- وَ۞ - অস্বীকারকারী । بعبَادَتهِمْ - بعبَادَة هم) -بعبَادَتهِمْ - بعبَادَة هم) -بعبَادَتهِمْ - مَانَة بهُمْ - مَانَة بهُمْ - بَعْبَادَة هم) -بعبَادَتهِمْ - مَانَة بهُمْ - بَيْنَت بِي - مَانَة بهُمْ اللهُ ال

কাছে সাহায্য চায়, তাদের কেউ মুশরিকদের উপাসনা বা সাহায্য প্রার্থনার কথা জানতেই পারে না।

মুশরিকদের উপাস্যগুলোকে তিন শ্রেণীতে ভাগ করা যায়—১. জ্ঞান-বৃদ্ধিহীন অজৈব সৃষ্টি, ২. অতীতের সংলোক হিসেবে খ্যাত ব্যক্তিবর্গ, ৩. অতীতের যালিম, পথভ্রষ্ট মানুষ যারা নিজেরা ভ্রান্ত ছিলো, অন্য মানুষদেরকেও ভ্রান্ত পথে পরিচালিত করেছে। প্রথম শ্রেণী তো অজৈব পদার্থ, মানুষের প্রার্থনা শোনার প্রশুই উঠে না। দ্বিতীয় শ্রেণী তথা অতীতের আল্পাহর নৈকট্য লাভকারী ব্যক্তি, যারা অন্যদেরকে সারা জীবন আল্লাহর কাছে প্রার্থনা করার শিক্ষা দিয়েছেন। দু'টো কারণে তাঁদের কাছে মুশরিকদের প্রার্থনা পৌছে না। প্রথমত, তাঁরা এমন জগতে আছেন, যেখানে মানুষের আওয়াজ সরাসরি পৌছে না। দ্বিতীয়ত, তাঁরাই মানুষকে আল্লাহর নিকট প্রার্থনা করার কথা বলেছেন, এখন তাদের মৃত্যুর পর মানুষ তাদের কাছেই প্রার্থনা করছে—এ খবর তাঁদের কাছে পৌছলে তাঁরা অত্যম্ভ কষ্ট পাবেন বিধায় আল্লাহ ও তাঁর ফেরেশতারা এ খবর তাঁদের কাছে পৌঁছান না। কারণ আল্লাহ চান না যে, তাঁর নেক বান্দাহরা আখেরাতে কট্ট ভোগ করুক। ভৃতীয় শ্রেণীর উপাস্যরাও তাদের উপাসকদের প্রার্থনা সম্পর্ক জানতে পারে না। কারণ, এসব উপাস্যরা নিজেরাই অপরাধী হিসেবে আলমে বর্যখ-এ বন্দী হয়ে আছে। তাই তাদের কাছে দুনিয়ার কোনো আবেদন-নিবেদন তথা সাহায্য প্রার্থনা পৌছে না। তাছাড়া আল্লাহ এবং তাঁর ফেরেশতারাও এসব প্রার্থনা তাদের কাছে পৌছান না ; কারণ দুনিয়াতে তারা নিজেরাই শির্কের প্রচলন করে গেছে। এসব তারা যদি জানতে পারে যে, তাদের প্রবর্তিত শির্কী ব্যবস্থা ভালোভাবেই প্রসার লাভ করেছে, তাহলে তাদের মনে আনন্দ লাভ হতে পারে। আর আল্লাহ সেসব যালিমদেরকে খুশী করতে কখনো চান না।

তবে জেনে রাখা প্রয়োজন যে, আল্লাহ তা'আলা সংলোকদের নিকট দুনিয়ার মানুষের সালাম ও তাঁদের জন্য রহমত কামনার দোয়া পৌছে দেন। কারণ এতে তাঁরা খুশী হন। অনুরূপভাবে যালিম অপরাধীদেরকেও তাদের প্রতি দুনিয়ার মানুষের বদদোয়া, ক্ষোভ ও তিরস্কার পৌছে দেন, এতে করে তাদের কষ্ট আরও বেড়ে যায়।

৭. অর্থাৎ তারা মুশরিকদের শির্কের জন্য তাদেরকেই দায়ী করবে। তারা বলবে যে, আমরা তো এদেরকে আমাদের উপাসনা করার কথা বলিনি ; আর না আমরা এদেরকে আমাদের কাছে সাহায্য প্রার্থনা করতে বলেছি। আমরা তো জানিই না যে, এরা

#### لَّلْكُونَ لَهَا جَاءَهُمْ "هَنَ اسِحُو مَبِينَ ﴿ الْآيَا عَلَى الْفَتَارِكَ الْمَا الْعَلَى الْفَتَارِكَ الْمَ عن الْمُونَ الْمَتَارِكُ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَتَارِبَ الْمَانِينَ عن الْمُونِينَ الْمُتَارِبِينَ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُتَارِبِين عن الْمُتَارِبِينَ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْفِقِيلِ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ أ

لِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلَا تَهْلِكُونَ لِي مِنَ اللهِ شَيْئًا هُو اَعْلَرْ بِهَا تَغْيَضُونَ فَيْهُ لَا اللهَ اللهُ اللهُولُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

طَناً - عَناً بَاسِ - عَناً الله - الله الله - الله الله - عَنا الله - الله الله - اله - الله - اله - الله - اله

আমাদের উপাসনা করছে। সূতরাং তাদের অপকর্মের জন্য তারা নিজেরাই শান্তি লাভের যোগ্য। এতে আমাদের কোনো অংশ নেই।

৮. অর্থাৎ কাফির-মুশরিকরা কুরআনকে যে 'যাদু' বলে আখ্যায়িত করতো, এটা কুরআন মাজীদে একাধিক স্থানে উল্লিখিত হয়েছে। তারা কুরআনের বিষয়বস্তু, ভাষার মাধুর্য, ভাষার অলংকার সমৃদ্ধতা, উনুত বর্গনাভিন্ন ইত্যাদি বিষয় বিবেচনা করে বুঝতে পারতো যে, এটা মুহাম্মদ স.-এর রচিত হতে পারে না। কারণ মুহাম্মদ স. চল্লিশটি বছর পর্যন্ত তাদের মধ্যে বসবাস করে আসছেন; তাঁর নিজের ভাষার সাথে কুরআনের ভাষার কোনো মিল নেই। তাদের কোনো কবি-সাহিত্যিকও এ রকম একটি বাক্য রচনা করতেও সক্ষম নয়। তাই তারা বুঝতে সক্ষম ছিলো যে, এটা ওহীর মাধ্যমে আগত বাণী। কিন্তু তারা যেহেতু কুফরীতে ও শির্কে আসক্ত ছিলো, তাই তারা এটাকে এড়িয়ে যাওয়ার জন্যই 'যাদু' বলে আখ্যায়িত করে যাছেছ, যাতে কেউ এ বাণী না শুনে।

বর্তমান কালেও এমন কাফির-মুশরিকের অভাব নেই, যারা কুরআনের শিক্ষা থেকে আল্লাহর বান্দাহদেরকে বঞ্চিত করার জন্য বিভিন্ন প্রকার ষড়যন্ত্রে লিপ্ত রয়েছে। তাদের ধারণা কুরআনের শিক্ষা থেকে মানুষকে বঞ্চিত করতে পারলেই তাদেরকে পথদ্রষ্ট করা সহজ হবে।

৯. এ বাক্যে প্রশ্নের আকারে আল্পাহ তা'আলার বিশ্বয়-প্রকাশ পেয়েছে। কাফির-

كَفَى بِهِ شَهِيْلَ ابَيْنِي وَبَيْنَكُرُ وَهُو الْغَفُورَ الرَّحِيْرُ ﴿ قُلْ مَا كُنْتُ السَّامِيْلُ الْحَيْر আমার মধ্যে ও তোমাদের মধ্যে সে বিষয়ে সাক্ষী হিসেবে তিনিই যথেষ্ট› ; আর তিনি অত্যন্ত ক্ষমাশীল পরম দ্য়ালু›› ، ৯. আপনি বলুন, "আমি তো নই

بِنْ عَا مِنَ الرَّسُلِ وَمَّا اَدْرِیْ مَایُفْعَلُ بِی وَلَا بِکُرُ اِنَ اَتَبِعُ রাস্লদের মধ্যে অভিনব এবং আমি জানি না, আমার সাথে আর না তোমাদের সাথে কি (আচরণ) করা হবে, আমি অনুসরণ করি না

الله مَا يُومَى إِلَى وَمَا إِنَا إِلَا نَنْ يُرْمِينً  $\Theta$  قَبُلُ ارْءَيْتُرُ إِنْ كَانَ وَاللهِ مَا يُومِى إِلَى وَمَا إِنَا إِلَا مَا يُومِى إِلَى وَمَا إِنَا إِلَا مَا يُرْمِينً  $\Theta$  قَبْلُ ارْءَيْتُرُ إِنْ كَانَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

- ( بين +ى)-بَيْنَى ; নাক্ষী হিসেবে - شَهِيْداً ; সাক্ষী হিসেবে - كَفْى - তিনিই যথেষ্ট ; بين +ى) - بَيْنَكُمْ ; ৩- وَ - তিনি - كَفْ - তিনি - وَ - তাপনি বলুন - وَ - তাম দ্রালু - তিনি - তাম দ্রালু - তাপনি বলুন - তাম তিন্তা করা হবে - তাম - তা হৈং و তাম করা হবে - তাম লি না - তা হাড়া - তাম লি না - তাম লি তাম লি না - তাম লি - তাম লি না - তাম লি না লি না - তাম লি - তাম লি - তাম লি না লি না - তাম লি না - তাম লি লি না - তাম লি - তাম লি না - তাম লি না - তাম লি না - তাম লি - তাম লা লি না - তাম লি - তাম লা লি না - তাম লি - তাম লা না না না - তাম লি না - তাম লা না না - তাম লি না - তাম লা না না - তাম লি - তাম লা না - তাম লি - তাম লা - তাম লি - তাম লাক না - তাম লাক না - তাম লি - তাম ল

মুশরিকরা ভালো করেই জানে যে, আল ক্রআন কোনো মানুষের রচিত হতে পারে না। আর তাই তারা এটাকে 'যাদু' বলে আখ্যায়িত করে উপরোক্ত কথাই প্রমাণ করেছে। কিন্তু তারপরও আল কুরআনকে মুহাম্মদ সা.-এর স্বরচিত বলে নিজেদের মনের বিপরীত কথাই বলেছে। যার ফলে আল্লাহ তা'আলার বিশ্বয় প্রকাশ পেয়েছে।

১০. অর্থাৎ তোমরা যে আমার প্রতি মিথ্যারোপ করছো যে, কুরআন আমিই রচনা করে আল্লাহর বাণী বলে প্রচার করছি, এটা সত্যি হলে আমি অবশ্যই আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচতে পারবো না। আর তখন তোমরা বা অন্য কেউ আমাকে আল্লাহর শাস্তি থেকে রক্ষা করতে পারবে না। আর যদি এটা আল্লাহর বাণী হয়ে থাকে, তাহলে তিনিই তোমাদের মিথ্যারোপের শাস্তি দেয়ার জন্য যথেষ্ট। সূতরাং একজন সত্যবাদীকে সমগ্র পৃথিবীর মানুষ মিথ্যাবাদী বললেও তিনি আল্লাহর কাছে সত্যবাদী হিসেবেই পরিগণিত হবেন। আর একজন মিথ্যাবাদীকে দুনিয়ার সব মানুষ চেষ্টা করলেও আল্লাহর কাছে সত্যবাদী সাব্যস্ত করতে পারবে না।

### مِنْ عِنْدِ اللهِ وَكَفُرْتُمْ بِهِ وَشَهِلَ شَاهِلٌ مِنْ بَنِيْ إِسْرَاءِيلَ عَلَى مِثْلِهُ आश्चारत १क (अरत, आत (जामता जाक अश्वीकांत कत (ज्यन (जामांपत शितगांम कि रात?) अपक तनी

ইসরাঈলের থেকে একজন সাক্ষী তার অনুব্রপ সাক্ষ্যও দান করেছে

े - (शंक : عنْد : अक्वीकात कत - وَ : आक्वाश्त - الله : अक्वीकात कत - عنْد : एंक- (ज्यन - مِنْ : एंक- (ज्यन - م رَّفَ اهِدُ : आक्वाश्व माम अप्र माम करतरह - أَسُورَ (१) क्यक - करतरह - مَنْ : आक्वी - مَنْ : आक्वी - مَنْ : साक्वी - مَنْ : वनी - वनी - वंधि - विवास - विवा

১১. অর্থাৎ অত্যন্ত ক্ষমাশীল ও পরম দয়াময় বিধায় তাঁর বাণীকে মিথ্যা সাব্যন্ত করে প্রত্যাখ্যান করার জন্য তাৎক্ষণিক পাকড়াও না করে তোমাদেরকে অবকাশ দিয়ে যাচ্ছেন। এখন আল্লাহর দেয়া এ অবকাশকে গনীমত মনে করে কাজে লাগানোর মধ্যেই তোমাদের বৃদ্ধির পরিচয় পাওয়া যাবে।

১২. রাস্ল সম্পর্কে কাফির-মুশরিকদের যে ভ্রান্ত ধারণা ছিলো এবং মুহাম্মদ স.-এর রিসালাত সম্পর্কে তারা যেসব আপত্তি উত্থাপন করতো এখানে সেসব আপত্তির জবাব দেরা হয়েছে। তাদের আপত্তি ছিলো যে, রাস্ল কখনো মানুষ হতে পারেন না, আর মানুষ হলেও সাধারণ মানুষের মতো একজন মানুষ হতে পারে না; বরং তিনি হবেন অনেক অলৌকিক বৈশিষ্ট্য সম্পন্ন মানুষ। এর জবাবে বলা হয়েছে আপনি বলুন যে, আমি অভিনব কোনো রাস্ল নই; বরং অতীতের রাস্লদের মতোই একজন রাস্ল। তারাও মানুষ এবং রাস্ল ছিলেন, আমিও তাদের মতোই একজন মানুষ ও রাস্ল।

এরপর বলা হয়েছে যে, কোনো রাসূলই আল্লাহ-প্রদন্ত ওহীর বাইরে দুনিয়া ও আখেরাত সম্পর্কে অদৃশ্য কোনো সংবাদ বলতে সক্ষম ছিলেন না। আমিও ওহীর মাধ্যম ছাড়া দুনিয়া ও আখেরাত সম্পর্কে কোনো অদৃশ্য সংবাদ বলতে সক্ষম নই। আমি তো এটাও জানি না কাল আমার ও তোমাদের সাথে কি আচরণ করা হবে ? ওহীর মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা যতটুকু আমাকে জানিয়েছেন, আমি ততটুকুই তোমাদের সামনে পেশ করি।

শেষে বলা হয়েছে আপনি এটাও বলে দিন যে, আমি তোমাদের সামনে সেই সরল পথটি দেখিয়ে দেয়ার জন্য ওহীর মাধ্যমে আদিষ্ট হয়েছি, যে পথে চললে তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের সভুষ্টি অর্জন করে চিরসুখের স্থান জান্নাত লাভ করতে সক্ষম হবে। আর সে পথে না চললে তোমরা পথ হারাবে, যার ফলে তোমরা তাঁর অসভুষ্টির ফল ভোগ করবে। অতএব এ বিষয়ে আমি তোমাদেরকে সতর্ক করে দিচ্ছি।

১৩. অর্থাৎ তোমরা কুরআন সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা না করেই এটাকে অমান্য করছো। এটা তো তোমাদের বৃদ্ধিহীনতার পরিচয়। কোনো বিষয়ে সিদ্ধান্ত নেয়ার আগে তার ইতিবাচক ও নেতিবাচক উভয় দিক সম্পর্কে ভালোভাবে চিন্তা করে দেখা প্রয়োজন। তোমাদের ধারণা মতো কুরআন মাজীদ আল্লাহর বাণী না হলে তার জন্য আমিই

# فَأَمَنَ وَاشْتَكْبَ وْتُرْاِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْا الظَّلِمِ يَنَ كُ

এবং সে ঈমানও এনেছে আর তোমরা গর্ব-অহংকারে ডুবে আছো<sup>১৪</sup> ; নিক্ররই আল্লাহ (তোমাদের মতো) যালিম সম্প্রদায়কে হিদায়াত দান করেন না।

ضَاْمَنَ - (ف+امن) - طَّدَ ( ضاَمَنَ ) - विदः तम क्रियानि विद्याला - وَ ﴿ - आतं - اَنْ - اَفَ اَمَنَ - اَفَ اَ আহংকারে ছুবে আছো ; اللهُ : निक्युहे - اللهُ - विद्यायाला - اللهُ - हिमायां कां क्रिया नां - الظُلمِيْنَ : यांनिय الظُلمِيْنَ - (তোমাদের মতো) সম্প্রদায়কে ) - الْقَوْمَ :

আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচতে পারবো না। কিন্তু এটা তো তোমাদের নিশ্চিত জ্ঞানের ভিত্তির ওপর প্রতিষ্ঠিত ধারণা নয়—বরং অনুমান-নির্ভর কথা। অতএব তোমাদের ধারণার বিপরীত কুরআন আল্লাহর বাণী হলে তখন তোমাদের আস্থা এবং তোমাদের এ প্রত্যাখ্যানের ফলশ্রুতি কি হবে। তা-কি তোমরা ভেবে দেখেছো ?

১৪. অর্থাৎ কুরআন মাজীদ এবং এর বিষয়বস্তু কোনো অভিনব বিষয় নয়; বরং এর আগেও অনেক নবী-রাসূল একই বিষয়বস্তু নিয়ে দুনিয়াতে প্রেরিত হয়েছেন। ইতিপূর্বে বনী ইসরাঈলের মধ্যে মূসা আ. ও তাঁর ওপর নাযিলকৃত আল্লাহর বাণী 'তাওরাত' নিয়ে এসেছিলেন তাঁর আনীত এবং তাঁর পূর্বের নবীদের আনীত শিক্ষাকে বনী ইসরাঈলের একজন সাধারণ মানুষও ওহীর সূত্রে আগত বাণী বলে মেনে নিয়েছিলো। অতএব তোমরা এ কুরআনকে আল্লাহর বাণী হিসেবে মানতে অস্বীকার করছো কোন্ যুক্তিতে । আসলে তোমরা হঠকারি, অহংকারী —নিজেদের অহংকারে তোমরা ভূবে আছো।

### (১ম রুকৃ' (১-১০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আল কুরআন পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময় আল্লাহর পক্ষ থেকে নাযিলকৃত মানব জ্ঞাতির জন্য এক পূর্ণাংগ জীবনব্যবস্থার বিধিবিধান সম্বলিত কিতাব।
- ২. এ কিতাবের আলোকে জীবনব্যবস্থা গড়ে তোলার মধ্যেই রয়েছে মানব জ্ঞাতির দুনিয়া ও আখেরাতের সার্বিক কল্যাণ।
- ৩. এ কিতাব অমান্যকারীদের জন্য রয়েছে মৃত্যু-পরবর্তী জীবনে জাহান্নামের চিরস্থায়ী শান্তি। পরাক্রমশালী আল্লাহর শান্তি থেকে তাদেরকে কেউ বাঁচাতে পারবে না।
- ৪. প্রজ্ঞাময় আল্লাহ তা'আলার প্রদত্ত এ জীবনব্যবস্থায় কোনো প্রকার অসংগতি বা ভুল-দ্রান্তি নেই; সুতরাং দুনিয়ার শান্তি ও আখেরাতের স্থায়ী কল্যাণ লাভ করতে হলে এ জীবনব্যবস্থা অনুসারে জীবন গড়া মানব জাতির জন্য অপরিহার্য।
- ৫. আসমান-যমীন ও এতদুভয়ের মধ্যকার সবকিছু আল্লাহ তা'আলা এক মহান ও কল্যাণকর উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করেছেন। এ বিশ্ব-জগত কোনো খেয়ালী খেলোয়াড়ের লীলাখেলা নয়—এমন কিছু মনে করা চরম অপরাধ।
- ৬. বিশ্ব-জগতে বিরাজমান জৈব বা অজৈব কোনো ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র বন্তু সৃষ্টিতে ও প্রতিপালনে কোনো সন্তার আদৌ কোনো অবদান নেই। এমন মনে করা সরাসরি শিরক।

- ি ৭. মানুষ স্রষ্টা নয় প্রতিপালনকারীও নয় রূপান্তরকারী মাত্র। সুতরাং মানুষ বা অন্য কোর্নিট্রী শরীরি বা অশরীরি সন্তাকে স্রষ্টা ও প্রতিপালক মনে করা মূর্খতা ছাড়া অন্য কিছু নয়।
- ৮. আল্লাহ ছাড়া অন্য কোনো সন্তাকে সৃষ্টি বা প্রতিপালনের কাজে আল্লাহর সাথে শরীক আছে বলে অতীতের কোনো কিতাবে উল্লেখিত হয়নি।
- ৯. অতীতের নবী-রাসৃলদের রেখে যাওয়া নির্ভরযোগ্য সূত্রে লোক পরম্পরা আগত কোনো শিক্ষাতেও শিরকের পক্ষে কোনো প্রমাণ নেই।
- ১০. কোনো জ্ঞান-বৃদ্ধিহীন প্রাণী, সুদৃর অতীতের মৃত কোনো সৎলোক বা বুযুর্গ ব্যক্তি অথবা মৃত কোনো প্রভাব-প্রতিপত্তি ও ক্ষমতাশালী মানুষের নিকট কিয়ামত পর্যন্ত প্রার্থনা করলেও কোনো জবাব পাওয়া যাবে না। তারা প্রার্থনাকারীদের কোনো কল্যাণ করতে পারবে না।
- ১১. কিয়ামতের দিন যখন দুনিয়ার আগে-পরের সকল মানুষকে একত্র করা হবে, তখন উপাস্যরা উপাসকদের সকল উপাসনা ও প্রার্থনাকে অস্বীকার করবে এবং সকল দোষ উপাসকদের ওপর চাপিয়ে দেবে।
- ১২. আল কুরআন যে, কোনো মানুষের রচিত নয় তা কাফির-মুশরিকরা ভালো করেই বুঝতে সক্ষম ছিলো কিন্তু তাদের নিজেদের গর্ব-অহংকার ও হঠকারী মনোভাবই একে গ্রহণ করে নিতে বিরত রেখেছিলো।
- ১৩. আজকের যুগেও কুরআন অমান্যকারীরা একই অবস্থার শিকার। একই মানসিকতা এসব মূর্খদেরকে কুরআনের বিপক্ষে দাঁড় করিয়ে রেখেছে।
- ১৪. আল কুরআন সম্পর্কে নিরেট মূর্খ লোকেরাই কুরআনকে এড়িয়ে চলার জন্য এবং আল্লাহর বান্দাহদেরকে কুরআন থেকে ফিরিয়ে রাখার জন্য বিভিন্ন খোড়া আপত্তি তোলে।
- ১৫. রাস্লের যুগ থেকে নিয়ে বর্তমান পর্যন্ত কুরআন বিরোধীদের মূল চরিত্র এবং কুরআন বিরোধিতার কৌশল অভিনু। আর অনাগত ভবিষ্যতেও এতে কোনো পার্থক্য সূচীত হবে না।
- ১৬.বিরোধীদের মুকাবিলায় নবী-রাসূলদের অবলম্বিত কৌশলের আলোকেই ব্যবস্থা গ্রহণ করতে হবে।
- ১৭. আল্লাহ তা'আলাই কিয়ামতে তাদের সকল মিখ্যা ওযর-আপত্তি ও ষড়যন্ত্রের মুখোশ উন্মোচন করে দেবেন এবং তাদেরকে কঠোর শান্তি দেবেন, এতে কোনোই সন্দেহের অবকাশ নেই।
- ১৮. কাফির-মুশরিক এবং জঘন্য পাপাচারে লিপ্ত মানুষও যদি বিশুদ্ধভাবে অনুশোচনা সহকারে আল্লাহর দরবারে ক্ষমা প্রার্থনা করে, তবে আল্লাহ ক্ষমা করে দেবেন। কিন্তু এ অবকাশ মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত নির্ধারিত।
- ১৯. দুনিয়াতে আল্লাহর রহমত মু'মিন-কাফির সবার জন্য পরিব্যপ্ত। কিন্তু আখেরাতে কাফির বা বিদ্রোহীরা আল্লাহর রহমতের কোনো ভাগী হবে না।
- ২০. অদৃশ্য জগত এবং অতীত ভবিষ্যতের জ্ঞান ততটুকুই রাসূল জানতেন, যতটুকু ওহীর মাধ্যমে তাঁকে জানানো হয়েছিলো—এর বাইরে কিছু জানার কোনো সুযোগ তাঁর ছিলো না।
- ২১. অতীতের নবী-রাসূলদের দাওয়াত থেকে শেষ নবী স.-এর দাওয়াত ভিন্ন কিছু ছিলো না। তাঁদের জীবনেতিহাস এবং তাঁদের অনুসারীদের ইতিহাসে এর সাক্ষ্য-প্রমাণ বিদ্যমান আছে।
- २२. १विंठ ७ षर्श्कारत निमिष्क्वेष्ठ यानिमापत्रतक षान्नार छा षाना मर्किक भएथ हान षान्नारत मरखाष पर्कानत स्मार्जाम नाम करतम मा।
- ২৩. বিনয়ী ও সংপথের অনুসন্ধানী মানুষ-ই আল্লাহর হিদায়াত লাভ করে দুনিয়া ও আখেরাতে সৌভাগ্যশালী হতে পারে।

П

### সূরা হিসেবে রুকু'-২ পারা হিসেবে রুকু'-২ আয়াত সংখ্যা-১০

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لِلَّذِينَ أَمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا لِمَّا سَبَقَوْنَا الَيْهِ وَ الَّذِينَ أَمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا لَمَّا سَبَقَوْنَا الَيْهِ وَ اللهِ عَلَى الْمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا لَمَّا سَبَقَوْنَا الْكِهِ عَلَى الْمَنُوا لَوْكَانَ خَيْرًا لَمَّا سَبَقَوْنَا الْكِيهِ عَلَى الْمَنْوا لَكُوا كَانَ خَيْرًا لَمَّا سَبَقَوْنَا الْكِيهِ عَلَى الْمَنْوا لَهُ الْمُؤْمِنَ اللهِ عَلَى الْمُنْوا لَكُوا لَا لَكُوا لَكُوا لَكُوا لَكُوا لَا لَكُوا لَا لَكُوا لَا لَالْمُوا لَلْكُوا لَكُوا لَكُوا لَكُوا لَا لَكُوا لَا لَلْمُوا لَلْكُوا لَكُوا لَكُوا لَكُوا لَكُوا لَلْكُوا لَلْكُوا لَا لَلْمُوا لَلْكُوا لَالْكُوا لَا لَلْكُوا لَلْكُوا لَلْكُوا لَلْكُوا لَلْكُوا لَلْلُوا لَلْكُوا لَلْكُوا لَلْلَالِكُوا لَلْكُوا لَلَ

وَ إِذْ لَرْ يَهْتُنُ وَا بِهِ فَسَيَّ وُلَوْنَ هُنَّا إِفَاكَ قَرْيَمْ ﴿ وَوَنَ عَبْلِهِ আর যখন তারা তার (কুরআনের) দ্বারা হিদায়াত লাভ করতে পারেনি, তখন তারা তো বলবেই এটাতো পুরনো এক মিধ্যা<sup>১৬</sup>।' ১২. আর এর আগে ছিলা

১৫. এটা হলো ইসলামের এবং তার নবীর বিরুদ্ধে উত্থাপিত খোঁড়া যুক্তিসমূহের একটি। এ যুক্তির সারকথা হলো—মুহাম্মদ সা.-এর প্রচারিত এ কুরআনী জীবনব্যবস্থা যদি ভালো কিছু হতো, তাহলে আমরা সবার আগে এটা গ্রহণ করে নিতাম; আমাদের সমাজের ধনীক ও প্রতিপত্তিশালী জ্ঞানী লোকেরা এটাকে গ্রহণ করে নিতো, কিছু যারা এখন এটাকে মেনে নিয়েছে, তারা তো ক্রীতদাস, দরিদ্র এবং কতিপয় অনভিজ্ঞ অর্বাচীন যুবক। এতেই বুঝা যায় এটা গ্রহণ করা কোনো ভালো কান্ধ নয়—এর মধ্যে কল্যাণকর কোনো জিনিস নেই। অতএব যারা এটাকে মেনে নিয়েছে, তাদের উচিত এটাকে প্রত্যাখ্যান করা, এ যুক্তি ছিলো কুরাইশ কাফিরদের অহংকারী মনের বহিপ্রকাশ। এ যুক্তি দিয়েই তারা নওমুসলিমদের শারীরিক ও মানসিক নির্যাতন চালাতো।

১৬. অর্থাৎ এটা একটা মিথ্যা, তবে তা নতুন নয়, এর আগেও কিছু লোক নিজেদেরকে নবী-রাসূল বলে দাবী করে এ রকম মিথ্যা দাওয়াত দিয়ে মানুষকে পথভ্রষ্ট করেছিলো। কাফিরদের মতে অতীতের যেসব নবী-রাসূল দীনে হকের দিকে মানুষকে পথ দেখিয়েছিলেন, তা-ও মিথ্যা ছিলো। দীনে হকের দাওয়াতকে পুরনো মিথ্যা বলার

### كُتُبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهِنَا كَتْبُ مُصَرِّقٌ لِّسَانًا عَرَبِياً प्ञात किणाव भर्थ क्षमर्गक ও त्रह्माठ अत्रभ ; আत এ किणाव आत्रवी ভाষात्र (তात) সভ্যায়নকারী

رُ استَقَامُوا فَلَا خَوْفَ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ الْمَاكَ اَصَحْبُ الْمَاكُ اَلْكَ اَصَحْبُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ الْمَاكَ الْمَاكُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ

- وَ ; কৃতাব : رَحْمَةً ; ৩-و ; কিতাব : امَامًا ; ক্ষার ; কিতাব : كتُبُ - অার : আর : কৃত্যায়নকারী : অার : কৃত্যায়নকারী : কৃত্যায় - আরা : কৃত্যায়নকারী : কৃত্যায় - আরা : কৃত্যায় - অবং : কৃত্যায় - অবং : কৃত্যায় - বলে : কৃত্যায় - কৃত্যায় - আরা : কৃত্যায় - অবং : কৃ

কারণ হলো—আহলে কিতাবদের নিকট যেসব আসমানী কিতাব রয়েছে সেসব কিতাবে তাওহীদী আকীদা-বিশ্বাসের কথাই উল্লেখিত আছে। সূতরাং এ দাওয়াতও পুরনো—নতুন কোনো দাওয়াত নয়। কাফিররা এ দাওয়াতকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করছে। তাদের মতে, হাজার হাজার বছর ধরে যারা এসব সত্য মানুষের সামনে পেশ করে আসছে এবং যারা এসব কথা মেনে আসছে, তারা সবাই নির্বোধ—জ্ঞানহীন লোক। আর তারা নিজেরাই ওধু বৃদ্ধিমান ও জ্ঞানবান।

১৭. অর্থাৎ এ কিতাব ইতিপূর্বে আগত কিতাবসমূহকে সত্যায়ন করে এবং সেসব মানুষকে পরিণামের ভয়াবহতা সম্পর্কে সতর্ক করে দেয়, যারা আল্লাহর বিধানকে অস্বীকার-অমান্য করে অথবা আল্লাহর সাথে গায়রুল্লাহকে অংশীদার সাব্যস্ত করে নিয়ে তাদের দাসত্ত্ব নিজেদেরকে নিয়োজিত করেছে। যার ফলে তারা নিজেরা বিশ্বাস ও কাজের বিভ্রান্তিতে নিজেরা নিমজ্জিত হয়েছে এবং সমাজ ও রাষ্ট্রের মধ্যে যুলুম-অত্যাচার ও বে-ইনসাফীর মূল কারণে পরিণত হয়েছে। প্রকৃতপক্ষে এরাই যালিম।

### الكِ نَــَةِ خُلِن بِـنَ فَــَهُما عَجَزاءً بِهَا كَانَـــوْا يَعْمُلُــوْنَ وَالْكَانَــوْا يَعْمُلُــوْنَ وَ জান্নাতের, সেখানে তারা চিরস্থায়ী বাসিন্দা—তারা যা (দুনিয়াতে) করঁতো তার প্রতিদান স্বরূপ।

الإنسان بوالن في المسلك حملته المه كُوها و وضعته كُوها المداد ا

وحمله و فِ صله ثَلْثُونَ شَهْرًا مُحتَّى إِذَا بِلَغَ اَشُنَّ اَ وَبِلَغَ اَرْبَعِينَ سَنَهُ " আর তার গর্ভে ধারণ ও দ্ধ ছাড়ানোর মেয়াদ ত্রিশ মাস», এমন কি সে যখন তার
পূর্ণ যৌবনে পৌছে এবং চল্লিশ বছর বয়সে পৌছে

وَصَيْنًا ; আরাতের وَصَيْنًا ; তারা চিরস্থায়ী বাসিন্দা ; وَصَيْنًا ; শ্রেডিদান করেপ ; الْبَالِهُ وَ তারা (দুনিয়াতে) করেতো । তি - আর ; وَصَيْنًا ; তার (দুনিয়াতে) করেতো । তি - আর ; وَصَيْنًا ; তার নির্দেশ দিয়েছি ; الله - الإنسَانَ ; আমি নির্দেশ দিয়েছি ; الله - الإنسَانَ : আমি নির্দেশ দিয়েছি ; الله - তারে মাতা-পিতার সাথে ; তালো ব্যবহার করতে ﴿ مَالَتُهُ ; তাকে পর্তধারণ করেছে : وَصَلَتُهُ أَنْ তার মা ; الله - كُرُهًا ; তার মা ; الله - وَصَلَتُهُ ; তাকে প্রস্ক করেছে ؛ أَنْ - তার মা ; الله - তাকে প্রস্ক করেছে ; الله - তাকে প্রস্ক করেছে ; الله - তাকে প্রস্ক করেছে ؛ وَصَل - الله - وَصَل - وَصَل الله - وَصَل - وَصَلْمُ وَسَلْمُ وَسَلْمُ وَسَلْمُ وَسَلْمُ وَسَلْمُ وَسُلْمُ وَسَلْمُ وَسَلْمُ وَسَلْمُ وَسَلْ

১৮. অর্থাৎ যারা আল্লাহকেই তাদের একমাত্র প্রতিপালক হিসেবে মেনে নেয় এবং এ বিশ্বাসের ওপর মৃত্যু পর্যন্ত দৃঢ়ভাবে দাঁড়িয়ে থাকে তাদের দুনিয়া ও আখেরাতে ভয় করার ও দুঃখিত হওয়ার কোনো কারণ নেই। কেননা দুনিয়াতে তাদের অভিভাবক আল্লাহ; আর আখেরাতে তাদের জন্য আল্লাহ এমন প্রতিদান রেখেছেন, যার তুলনায় দুনিয়ার সব সৃখ-সম্পদ নিতান্ত তুচ্ছ ও নগণ্য। দুনিয়াতে তারা আল্লাহর দীনকে সম্মুত করার জন্য দুঃখ-দৈন্যতার মধ্যে কালাতিপাত করেছে, এর প্রতিদান আল্লাহ তা আলা অবশ্যই তাদেরকে দেবেন—এতে কোনোই সন্দেহ-সংশয় নেই।

১৯. এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা সম্ভানকে মাতা-পিতা উভয়ের সাথে সদাচার তথা সেবাযত্ন, আনুগত্য, সম্মান ও সম্ভ্রম দেখানোর নির্দেশ দিয়েছেন। তবে শুরুত্বের দিক থেকে সদাচার পাওয়ার অধিকার পিতার চেয়ে মাতার তিন গুণ বেশী। সহীহ হাদীসে উল্লেখিত আছে যে, এক ব্যক্তি রাসূলুল্লাহ স.-কে জিজ্ঞেসকরলো, আমার ওপর সদাচার শিণিওয়ার কার অধিকার সবচেয়ে বেশী? তিনি জবাব দিলেন, 'তোমার মায়ের'। সে জিজেসী করলো, তারপর কার? তিনি জবাব দিলেন, 'তোমার মায়ের'। লোকটি আবার জিজেস করলো, তারপর কার? তিনি বললেন, 'তোমার মায়ের'। সে আবারও জিজেস করলো, তারপর কার? তিনি এবার বললেন, 'তোমার পিতার'। এ থেকে জানা যায় য়য়, সম্ভানের সদাচার পাওয়ার অধিকার পিতার চেয়ে মাতার তিনগুণ বেশী। আয়াতেও মাতার তিনগুণ বেশী অধিকারের প্রতি ইংগীত রয়েছে—১. মাতার গর্ভধারণের কষ্ট, ২. সম্ভান প্রস্ববের কষ্ট ও ৩. গর্ভধারণ ও দুধপান করানোর মেয়াদ ৩০ মাস পর্যন্ত কষ্ট। অর্থাৎ গর্ভধারণ ও প্রস্ব করার পরও মা কষ্ট থেকে রেহাই পান না। দুধ পান করানোর জন্য তাঁকে দুই বছর তথা আরো ২৪ মাস ক্ষ্ট করেই যেতে হয়।

এ আয়াত থেকে এটাও প্রমাণিত হয় যে, গর্ভধারণের সর্বনিম্ন সময়কাল ছয় মাস। কেননা অন্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, সম্ভানের দুধ পান করানোর সর্বচ্চো মেয়াদ দু'বছর তথা ২৪ মাস। সুতরাং গর্ভধারণ ও দুধ পান করানোর মোট সময়কাল ৩০ মাস থেকে দুধপানের ২৪ মাস বাদ দিলে ৬ মাস বাকী থাকে। অতএব গর্ভধারণের সর্বনিম্ন সময়কাল ৬ মাসই নির্ধারিত হয়।

হ্যরত উসমান রা.-এর খিলাফতকালে একটি মামলায় এ আয়াতের প্রয়োগে তিনি তাঁর প্রদন্ত রায় পরিবর্তন করেছিলেন। মামলাটি হলো—জুহায়না গোত্রের জনৈক মহিলার গর্ভ থেকে ছয় মাসে সুস্থ ও ক্রটিমুক্ত সন্তান ভূমিষ্ট হলে খলীফা উসমান রা. একে অবৈধ গর্ভ সাব্যস্ত করে মহিলার ওপর শান্তির আদেশ জারী করেন। কেননা গর্ভের মেয়াদ সাধারণভাবে ছিল নয় মাস এবং সর্বনিম্ন সাত মাস। হ্যরত আলী রা. এ সংবাদ জানতে পেরে খলীফাকে শান্তি কার্যকর করা থেকে বিরত রাখেন এবং ক্রআন মাজীদের সূরা বাকারার ২৩৩ আয়াতের অংশ "মায়েরা তাদের সন্তানকে পূর্ণ দুবছর দুধ পান করাবে.....।" সূরা লোকমানের ১৪ আয়াতের অংশ "......তার দুধ ছাড়াতে দু'বছর সময় লেগেছে.....।" এবং অত্র সূরার আলোচ্য আয়াত ধারাবাহিকভাবে খলীফার সামনে তুলে ধরেন। এতে প্রমাণিত হয় যে, গর্ভধারণের সর্বনিম্ন মেয়াদ ছয় মাস। খলীফা তাঁর যুক্তি গ্রহণ করে তাঁর পূর্বোক্ত রায় পরিবর্তন করেন এবং শান্তির আদেশ প্রত্যাখ্যান করে নেন। (কুরতুবী)

হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস রা.-ও হযরত আলী রা.-এর এ যুক্তি সমর্থন করেন। উল্লেখিত তিন আয়াত থেকে নিম্নোক্ত তিনটি আইনগত বিধান পাওয়া যায়—
এক ঃ বিয়ের পর ছয় মাসের কম সময়ের মধ্যে কোনো মহিলার যদি পূর্ণাংগ সুস্থ সম্ভান স্বাভাবিক প্রসব করে এবং তা গর্ভপাত না হয় তবে মহিলা দ্বিচারিণী বলে সাব্যস্ত হবে এবং এ সম্ভানের বংশ মহিলার স্বামীর সাথে সম্পর্কিত হবে না।

দুই ঃ কোনো মহিলা বিয়ের ছয় মাস পর বা তার চেয়ে বেশী সময় পর জীবিত ও সুস্থ সন্তান প্রসব করে, তবে শুধু এ কারণে তার ওপর ব্যভিচারের অভিযোগ আরোপ করার অধিকার স্বামীকে দেয়া যাবে না। আর মহিলার স্বামীও এ সন্তানের পিতৃত্ব অস্বীকার করতে পারবে না এবং মহিলাকে এজন্য কোনো প্রকার শান্তি দেয়া যাবে না।

# قَالَ رَبِّ اَوْزِعْنِي آنْ اَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي اَنْعَمْتَ عَلَّ وَعَلَى وَالِدَيِّ

(তখন) সে বলে — "হে আমার প্রতিপালক! আপনি আমাকে আপনার সেই নিয়ামতের শোকর আদায় করার তাওফিক দিন, যা আপনি দান করেছেন আমাকে এবং আমার পিতা-মাতাকে।

## وَأَنْ أَعْسَلُ صَالِحًا تَرْضُهُ وَأَصْلِمُ لِي فِي ذُرِّيِّتِي ۚ إِنِّي تُبْتَ

আর আমি যেনো এমন ভালো কাজ করতে পারি, যা আপনি পছন্দ করেন<sup>১০</sup>, আর আমার জন্য আমার সন্তান-সন্ততিদের মধ্যে যোগ্যতা সৃষ্টি করে দিন, আমি অবশাই তওবা করছি

اَوْزِعْنِیْ ; আপনি আমাকে তাওফীক দিন (نعب من اَنْ اَنْ کُرَ ) -আপনি আমাকে তাওফীক দিন (نعب اَنْ اَنْ کُرَ ) -আপনার করার (نعب اَنْ اَنْ کُرَ ) -আপনার নিয়ামতের (نعب عَلَیْ ) - দেশকর আদায় করার ; الْتَنْ اَنْ اَنْکُرَ ; আপনার নিয়ামতের ; الْتَنْ الله - اله - الله - الل

তিন ঃ দুধপান করানোর সর্বোচ্চ মেয়াদ দু'বছর। এ মেয়াদকালের পর তথা শিশুর বয়স দু'বছর পূর্ণ হয়ে গেলে তারপর যদি সে শিশু কোনো মহিলার দুধপান করে, তবে সে মহিলা দুধ পানকারী শিশুর দুধমা বলে বিবেচিত হবে না এবং দুধপানের সাথে শরীয়তের যেসব বিধি-বিধান জড়িত তা এ ক্ষেত্রে প্রযোজ্য হবে না। অধিক সতর্কতার জন্য ইমাম আবু হানীফা রা. এ মেয়াদ দু'বছরের স্থলে আড়াই বছর নির্ধারণ করেছেন, যাতে দুধপান জনিত কারণে হারাম হওয়ার বিধানসমূহ অনুসরণে ভুলের সম্ভাবনা না থাকে।

চিকিৎসা বিজ্ঞানের আধুনিক গবেষণার ফলে জানা যায় যে, একটি সুস্থ ও জীবন্ত শিশু প্রসব করার জন্য গর্ভকাল কমপক্ষে ২৮ সপ্তাহ হওয়ার প্রয়োজন, যা সাড়ে ছয়মাস থেকে সামান্য বেশী। ইসলামী শরীয়ত এটাকে অর্ধমাস কমিয়ে ছয়মাস নির্ধারণ করে দিয়েছে। কারণ, একজন মহিলার দ্বিচারিণী বলে প্রমাণিত হওয়া এবং একটি শিশু বংশ পরিচয়় থেকে বঞ্চিত হওয়া একটি শুরুতর ব্যাপার। মা ও শিশুটিকে এমন একটা কঠিন পরিণাম থেকে রক্ষা করার জন্য আইনের মধ্যে যথেষ্ট প্রশস্ততা থাকা প্রয়োজন। আর শিশুর গর্ভে ছিতি লাভ করার সঠিক মুহুর্তটি ডাক্তার, বিচারক, গর্ভধারিণী মা অথবা গর্ভদানকারী পুরুষ আমরা কেউ বলতে পারি না, সুতরাং আইনগতভাবে গর্ভধারণের সম্লতম মেয়াদ নির্ধারণ থাকাই বাঞ্জনীয়।

২০. অর্থাৎ "হে আমার প্রতিপালক ! আমাকে এমন শক্তি সামর্থ দিন, যাতে আমি আপনার নিয়ামতের শোকর আদায় করতে পারি, যা আপনি আমাকে ও আমার পিতা- اَیْکُ وَ اِنِّیْ مِی اَلْسُلِمِیْسَ ﴿ اُولِدُکَ الَّنِیْنَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ اَحْسَیَ مَا ﴿ الْمِیْسَ مَا ﴿ الْمِیْسَ مَا الْمِیْسَ مَا ﴿ الْمِیْسَ مَا الْمِیْسَ مِیْسَ مَا الْمِیْسَ مِیْسَ مَا الْمِیْسَ مَا الْمِیْسَ مِیْسَ مِیْسَ مِیْسَ مُیْسَ مِیْسَ مَا الْمِیْسَ مِیْسَ مِی مِی الْمُیْسَ مِیْسَ مِیْسِ مِیْسَ مِیْسَ مِیْسِ مِیْسَ مِیْسَ مِیْسَ مِیْسَ مِیْسَ مِیْس

مُولُـوْاونَتَجَاوُزُعَى سَيِّا تِهِمْ فِي آصَحِبِ الْجَنْةُ وَعَنَ الصَّنَ قَ الَّنِي عَهُ وَاوَنَتَجَاوُزُعَى سَيِّا تِهِمْ فِي آصَحِبِ الْجَنَّةُ وَعَنَ الصَّنَ قَ الَّنِي صَالَمَ اللهُ الْمَعْمَ اللهُ اللهُ عَمْمَ اللهُ اللهُ عَمْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْمُ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

كَانُو اَيُوعَكُونَ ﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوَ الْكَيْدِ أَنِّي لَكُمَّا اَتَعِلْ نِنِي اَنْ जात्मद्गर्क नित्ता आत्रा হয়िह्ना। ১৭. আর যে ব্যক্তি তার মাতা-পিতাকে বলে, "ধিক তোমানেরকে, তোমরা কি আমাকে ভয় দেখাছো যে,

মাতাকে দান করেছেন এবং যাতে আমি আপনার পছন্দনীয় সৎকর্ম করতে পারি ; আর আমার সন্তানদেরকেও সৎকর্মশীল করুন, আমি তাওবা করছি এবং আমি আপনার নির্দেশের অনুগত বান্দহদের শামিল।"

উল্লেখিত দোয়ায় বর্ণিত অবস্থা ছিলো হযরত আবু বকর রা.-এর । এর মাধ্যমে মুসলিম উম্মাহকে এরূপ দোয়া করার জন্য উদ্বুদ্ধ করা হয়েছে যাতে তারাও এরূপ দোয়া করে। (মাযহারী)

এখানে পছন্দনীয় সংকর্ম বলে এমন কাজ বুঝানো হয়েছে, যা অবিকল আল্লাহর বিধানের অনুরূপ হয় এবং বাস্তবেও তা আল্লাহর কাছে গৃহীত হওয়ার উপযুক্ত হয়। কোনো সংকাজ দুনিয়ার মানুষের কাছে পছন্দনীয় হলেও এবং বাহ্যত আল্লাহর বিধানের অনুরূপ হলেও অন্তরে অসৎ নিয়ত, লোক দেখানো মনোভাব, আত্মতুষ্টি ও অহংকারের মনোভাব এবং স্বার্থচিন্তা থাকলে তা আল্লাহর দরবারে গৃহীত হবে না।

# اَحُرِجَ وَ قَلَ خَلَبِ الْقُرُونَ مِنْ قَبَلِي فَو هَمَا يَسْتَغِيثِنِ اللهَ وَيُلْكَ أَمِنَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

اَنَ وَعَنَ اللهِ حَقَّ عَ فَيَقُولَ مَا هُ فَأَ اللهِ اللهِ عَقَ عَ فَيَقُولَ مَا هُ فَأَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَقَ عَ فَيَقُولَ مَا هُ فَأَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

الزين حقّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي الْمِرِ قَلْ خَلَتَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِ याद्य अपत (আक्रार्श्त आयाद्यत्र) वांगी जावान्छ रुद्य आह्र ज्ञात उत्तर अवाख्त जात्थ याता जाद्यत आरंग अजीज रुद्य शिह ज्ञिन जांजि त्थरक

وَالْإِنْسِ أِنْهُرَ كَانُواْخُسِرِيْنَ ﴿ وَلَكُلِّ دَرَجْتَ مِمَّا عَمِلُوا وَلِيُوفِيهُمُ وَالْإِنْسِ أِنْهُر ७ मानव स्नाि (शरक ;' निक्त्रारे जाता हिला नवारे क्षिञ्जिष्ठ । ১৯. स्नात्र अर्एा क्षत्र स्ना जाता या करत्रह (न स्वनुनारत प्रयाना तराह्रह ; राता जिनि जात्नत्रक भूर्व विनिष्ठ मान कत्रत्र भारतन

الْفُرُونُ ; আমাকে বের করে আনা হবে ; وَ-অথচ ; تَلُ خُلَت ; অতীত হয়ে গেছে -أَخْرَجُ -वह জনগোষ্ঠী ; من قَبْلِيْ ; আমার আগে ; وَيُلُك ; আমার আগে ; وَسَلَمْ نَهْ بَلُيْ ; আমার আগে ; وَيُلُك ; আমার আগে : وَيُلُك ; আমার আগে : وَيُلُك ; আরা নিকট : وَيُلُك ; আরাহর নিকট ; اللّه ; আরাহর নিকট : اللّه ; الله ; আরাহর : وَعْدَ تَلْ خَلْت ; অবশ্যই ; المول - فَيَقُولُ ; অবশ্যই ; আরাহর : وَعْدَ صَالَمْ - اللّه - اللّه - الله - أَمْ نَهْ وَلْ ) - আরাহর : وَعْدَ تَلْ وَلَا - আরাহর : وَعْدَ بَالله - أَمْ وَلَا - الله - أَمْ وَلَا - الله - أَمْ وَلَا - الله - أَوْلُكُ وَلَا - الله وَلَا الله - أَوْلُكُ وَلَا الله - أَوْلُكُ وَلَا الله - الله وَلَا الله - الله وَلَا الله - أَلُهُ وَلَا الله - أَوْلُكُ وَلَا الله - أَوْلُكُ وَلَا الله - أَلُهُ وَلَا الله - أَوْلُكُ وَلَا الله - أَلُهُ وَلَا الله - أَلُو الله - أَلُهُ وَلَا الله - أَلُو وَلَا الله - أَلُو وَلَا الله - أَلُهُ وَلَا الله - أَلُهُ وَلَا الله - أَلُهُ وَلَا الله - أَلُو وَلَا الله - أَلُهُ وَلَا الله - أَلُو وَلَا الله الله - وَلَا الله الله - وَلَا الله وَلَا الله - وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله - وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله - وَلَا الله وَلَ

২১. কোনো মহৎ হৃদয়, উদার ও মর্যাদাসম্পন্ন মনিব যেমন তার অনুগত ও বিশ্বস্ত চাকরের বড় বড় অবদানের ভিত্তিতে ছোটখাট দোষ-ক্রটি ও দুর্বলতাসমূহ ক্ষমা করে ু

### 

دُهُ مُتُرُطِيِّ بَتِكُرُ فِي كَيَا تَكُرُ النَّ نَيَا وَاسْتَهُ تَعْتُرُ بِهَا عَفَالْيُوْ اَتَجَوْوَنَ (তখন বলা হবে) 'তোমরা তো তোমাদের নিয়ামতসমূহ তোমাদের দ্নিয়ার জীবনেই নিয় করে ফেলেছো এবং তার দারা খুব মজা উপভোগ করেছো, অতএব আজ তোমাদেরকে বিনিময় দেয়া হবে

- لاَيُظْلَمُونَ ; जात्मत अि - هُمْ ; وعمال - هُمْ : जात्मत कर्मम्रह्त ; وعمال - هم) - اَعْمَالُهُمْ (اعمال - هم) - اَعْمَالُهُمْ (कात्मा खिठात कता হरव ना । ﴿ وَهَ - खात - يُعْرَضُ ; यिनिन - يُعْرَضُ : खात कता হरव ना हरव - كَفَرُوا ; जाहात्मात्मत النُار ; जाहात्मात्मत و क्या करत हाता و اللَّذِيْنَ - जाहात्मात्मत النُّار ; जाहात्मत्म करत का हरव ( का स्वा हरव ) का मिंडिंग करत कर कर्वा हर्वे - النَّفَ بُتُمُ : जामात्मत निय्नापत निय्मण करत हिंदी - اللَّذِيْنَ وَ जात हाता وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا وَاللَّهُ وَلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

দেন, তেমনি মহান আল্লাহ তা'আলাও বান্দার ভালো কাজগুলোর নিরিখে তার ছোট-খাটো পদশ্বলন, দুর্বলতা ও ক্রেটি-বিচ্যুতি উপেক্ষাকরেন এবং আখেরাতে এসবের জন্য তাকে পাকড়াও করবেন না।

২২. এর আগের ১৬ আয়াতে সমাজের এক ধরনের চরিত্রের লোকের বৈশিষ্ট্য ও আখেরাতে তাদের পরিণাম উল্লেখিত হয়েছে এবং ১৭ ও ১৮ আয়াতে এক ধরনের লোকের চরিত্র-বৈশিষ্ট্য ও তাদের পরিণাম সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। এতে কাফির নেতৃবৃন্দের একথার জবাব দেয়া হয়েছে যে, কুরআন মেনে চলা যদি কোনো ভালো কাজ হতো, তাহলে কতিপয় অর্বাচিন যুবক ও ক্রীতদাস শ্রেণীর এ লোকেরা আমাদেরকে পেছনে ফেলে এগিয়ে যেতে পারতো না। তাদের একথার জবাবে আল্লাহ তা'আলা সমাজে বিদ্যমান কিতাব মান্যকারী ও অমান্যকারী উভয় শ্রেণীর লোকের চরিত্র-বৈশিষ্ট্য উল্লেখ করে দিয়েছেন, যাতে করে মানুষ উপলব্ধি করতে পারে যে, কারা ভালো লোক—কুরআন মান্যকারীরা, না-কি কুরআন অমান্যকারীরা। সাথে সাথে উভয় চরিত্রের লোকদের আথেরাতে কি পরিণাম হবে তা-ও উল্লেখিত হয়েছে।

২৩. অর্থাৎ যারা সৎকর্ম করেছে—কুরআন মেনে চলতে গিয়ে দুঃখ-কষ্টের শিকার হয়েছে, আল্লাহর দীনকে উর্ধে তুলে ধরার সংগ্রামে ত্যাগ ও কুরবানী দিয়েছে, তাদের কর্মের যথাযথ প্রতিদান দেয়া হবে। কারণ, তাদের প্রতিদান কম দেয়া হলে তা হবে অবিচার। আবার মন্দ লোক—যারা কুরআন মেনে নিতে অস্বীকার করেছে, আল্লাহর

# عَنَابَ الْمُوْنِ بِهَا كُنْتُرْ تَسْتَكْبِرُوْنَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَ

অপমানকর শান্তি ; কারণ তোমরা কোনো অধিকার ছাড়াই পৃথিবীতে বড়াই করতে এবং

## بِهَا كُنتُر تَفْسُقُونَ ٥

তোমরা যেহেতু (পৃথিবীতে) পাপাচার করতে<sup>২৪</sup>।

নান্তি : الْهُوْن ; কারণ بَسْتَكُبْرُوْنَ ; কারণ -بِسَا -আপমানকর الْهُوْن ; করতে -بِسَا -পৃথিবীতে ; بغَيْر -ছাড়াই ; أَدُرْض -কোনো অধিকার ; وَعَادَابَ -অবং ; أَنْتُمْ تَفْسُقُوْنَ ; নেহেত্

দীন প্রতিষ্ঠার বিরোধিতা করেছে, তাদের শান্তিও যথাযথ দেয়া হবে। কারণ তাদের প্রাপ্য শান্তি থেকে বেশী দেয়াও অবিচার হবে। আল্লাহ তা'আলা এ ধরনের অবিচার থেকে মুক্ত।

২৪. অর্থাৎ কাঞ্চিরদেরকে বলা হবে—তোমরা কিছু ভালো কাজ দুনিয়াতে করে থাকলে তার প্রতিদানও তোমাদেরকে পার্থিব আরাম-আয়েশ ও ভোগ-বিলাসের আকারে দিয়ে দেয়া হয়েছে। এখানে তোমাদের প্রাপ্য কিছু নেই। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, ঈমান ছাড়া কাফিরদের কোনো সৎকাজ আল্লাহর কাছে গ্রহণীয় নয়; আখেরাতে সেগুলো মূল্যহীন। কাফিরদের দানশীলতা, সহানুভূতি, সততা ইত্যাদি সৎকর্মের প্রতিদান দুনিয়াতে দিয়ে দেয়া হয়। কিছু মু'মিনদের ব্যাপারে এমন নয়, তারা দুনিয়াতে ধন-দৌলত, প্রভাব-প্রতিপত্তি ও মান-সম্ভ্রম লাভ করলেও আখেরাতের প্রাপ্য থেকে তারা বঞ্চিত হবে না।

কাফিররা দুনিয়াতে গর্ব-অহংকার করে ঈমান ও সৎকর্ম থেকে যেমন বিরত থেকেছে তেমনি তাদের জন্য নির্ধারিত আছে লাঞ্ছনাকর আযাব। দুনিয়ার ভোগ-বিলাসে মত্ত থাকার কারণে এটা হলো তাদের প্রতি কঠোর সতর্কবাণী।

রাস্লুল্লাহ সা., সাহাবায়ে কিরাম ও তাবেয়ীগণ দুনিয়ার ভোগ-বিলাস বর্জন করার অভ্যাস গড়ে তুলেছিলেন। তাঁদের জীবনেতিহাস এ সাক্ষ্যই দেয়। রাস্লুল্লাহ সা. মুয়ায রা.-কে ইয়ামন পাঠানোর সময় উপদেশ দিয়েছিলেন—'দুনিয়ার ভোগ-বিলাস থেকে বেঁচে থাকো'। হ্যরত আলী রা. বলেন যে, রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন যে, যে ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার নিকট থেকে স্বল্প রিষিক নিয়ে সন্তুষ্ট থাকে, আল্লাহ তা'আলা তার স্বল্প আমলেই সন্তুষ্ট হয়ে যান। (মাযহারী)

### হিয় রুকৃ' (১১-২০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ্১. কুরআন মেনে চলা-ই মু'মিনের পরিচয়। আর কুরআন মেনে চলতে অস্বীকার করাই কুফরী।
- ২. আল কুরআনকে পুরনো মিথ্যা কাহিনী বলে উপেক্ষা করা নিঃসন্দেহে কুফরী কাজ। এমন কাজ যারা করে তারা অবশ্যই কাফির।
- ৩. কুরআন মাজীদের সত্যতার এটা একটা প্রমাণ যে, কুরআন অতীতের আসমানী কিতাবসমূহের সত্যায়ন করে। যারা এ কিতাবকে প্রত্যাখান করে তারা নিজেরা নিজেদের ওপর যুলুম করে। তাদের জন্য কুরআন সতর্ককারী।
- 8. যারা কুরাআন অনুযায়ী জীবন গড়ে, তারাই সংকর্মশীল ; আর তাদের জন্য কুরআন সুসংবাদ প্রদানকারী।
- ৫. আল্লাহর ওপর অটল ঈমান এবং তদনুযায়ী কাজ করলেই মৃত্যুপরবর্তী জীবনের জন্য কোনো ভয় বা দুঃচিন্তা নেই। এমন লোক অবশ্যই জান্লাভের বাসিন্দা হবে।
- ৬. জান্নাত হবে মু'মিনদের দুনিয়াতে সংকর্মের প্রতিদান। জান্নাতের সুখ হবে নির্ভেজাল, যার সাথে দুঃখের কণামাত্র মিশ্রণও থাকবে না।
- ৭. মাতা-পিতার সাথে সদ্মবহার করা সম্ভানের প্রতি আল্লাহর আদেশ। এ আদেশ অমান্য করার কোনো সুযোগ নেই।
- ৮. সম্ভানের সদ্মবহার করার অধিকার পিতার চেয়ে মাতার তিনশুণ বেশী। এর কারণ মাতার গর্ভধারণের কষ্ট, প্রসবের কষ্ট এবং দুধ ছাড়ানো পর্যন্ত লালন-পালনের কষ্ট—এসব কষ্ট পিতাকে ভোগ করতে হয় না।
- ৯. ছয় মাসে কোনো নারী পূর্ণাংগ ও সুস্থ সন্তান প্রসব করলে তা তার স্বামীর ঔরসজাত সন্তান বলে গৃহীত হবে।
- ১০. মানুষ যখন চল্লিশ বছর বয়স পর্যন্ত পৌছে, তখন তার জ্ঞান-বৃদ্ধির পরিপক্কতা আসে এবং সে প্রাপ্তবয়স্ক হয় এবং তার মধ্যে আল্লাহ-অভিমুখী হওয়ার প্রবণতা আসে।
- ১১. মানুষ আল্লাহর অগণিত নিয়ামতের মধ্যে ডুবে আছে যার হিসেব করা মানুষের পক্ষে সম্ভবপর নয়। একমাত্র মু'মিন বান্দাহগণই আল্লাহর নিয়ামতের শোকর আদায়ে সচেষ্ট থাকে।
- ১২. যারা আল্লাহর নিয়ামতের শোকর আদায় করে না তারাই কাফির ; আর কাফিরদের ঠিকানা জাহান্নাম।
- ১৩. আল্লাহর নিয়ামতের শোকর আদায় করার একমাত্র উপায় হলো আল্লাহর দেয়া জীবনব্যবস্থাকে ব্যক্তিজীবন থেকে নিয়ে রাষ্ট্রীয় ব্যবস্থা হিসেবে প্রতিষ্ঠা করার সংগ্রামে নিজেকে সার্বিক প্রচেষ্টায় নিয়োজিত করা।
- ১৪. আল্লাহ তা'আলা উপরোক্ত সংগ্রামী বান্দাহর সকল সংকর্ম গ্রহণ করে নেন এবং তার সকল সগীরা বা ছোট গুনাহ-খাতা এমনিতেই ক্ষমা করে দেন এবং বড় গুনাহের জন্য কৃত তাওবাও গ্রহণ করে নেন।
- ১৫. উপরোক্ত বান্দাহদের জন্যই আল্লাহ তা'আলা জান্নাত দানের ওয়াদা করেছেন। আর আল্লাহর ওয়াদার কখনো ব্যতিক্রম হয় না।
  - ১৬. মাতা-পিতার প্রতি বিরক্তি প্রকাশ ও তাদের সাথে অসাদাচরণ কোনো মু'মিন বান্দাহর কাজ্য

ইতে পারে না। এমন কাজ যারা করে তারা আখিরাতে অবিশ্বাসী। আর আখিরাত অবিশ্বাসীদেরী প্রকৃত অর্থে দুনিয়া ও আখিরাত উভয়ই বরবাদ।

- ১৭. মাতা-পিতার সাথে অসচাদরণকারী দুনিয়াতেও শান্তি পেতে পারে না, আর আখিরাতে তো তার জন্য কঠিন শান্তি নির্ধারিত, কেননা সে আখেরাতে বিশ্বাসী নয়।
  - ১৮. যার আখিরাত বিশ্বাস দৃঢ় ও মজবুত, তার জীবন ও কর্মে তার প্রতিফলন অবশ্যই ফুটে উঠবে।
- ১৯. সুদূর অতীত থেকেই জ্বিন ও মানব জাতির মধ্যে দু'টো ধারা চলে আসছে—একদল আল্লাহর কিতাবের অনুগত। অপর দল বিদ্রোহী। কিয়ামত পর্যন্ত এ দু'টো ধারা জারী থাকবে।
- ২০. আল্লাহর অনুগতদের স্থান হলো চিরস্থায়ী সুখের আবাস জান্নাত। আর বিদ্রোহীদের স্থান হলো চিরস্থায়ী দুঃখের আবাস জাহান্নাম।
- ২১. দুনিয়ার প্রত্যেকটি মানুষ তাদের বিশ্বাস ও কর্ম অনুসারে আখিরাতে যথাযথ প্রতিদান পাবে। কারো প্রতি অণুমাত্র অবিচারও করা হবে না।
- २२. कात्ना সৎকর্মশীল বান্দাহকে তার প্রাপ্য প্রতিদান থেকে অণু পরিমাণ কম দেয়া হবে না। আর কোনো অপরাধীকে তার প্রাপ্য শান্তির অণুমাত্র বেশী দেয়া হবে না।
- ২৩. কাফিরদের সংকর্মের পুরস্কার দুনিয়ার বিত্ত-বৈভব ও ক্ষমতা-প্রতিপত্তির আকারে দুনিয়াতেই দিয়ে দেয়া হয়। ফলে তাদের সংকর্মের আখিরাতে কোনো পুরস্কার তারা পাবে না।
- ২৪. আখিরাতে তাদেরকে জানিয়ে দেয়া হবে যে, তারা তাদের সৎকর্মের প্রতিদান কোথায় কিভাবে ভোগ করেছে এবং তাদের সাজা ভোগের কারণও তাদেরকে জানিয়ে দেয়া হবে।

П

### সূরা হিসেবে রুকু'–৩ পারা হিসেবে রুকৃ'–৩ আয়াত সংখ্যা–৬

﴿ ا ذَكُر ا خَا عَادِ \* إ ذَ ا نَـنَ رَقَــوْ مَـهُ بِـا لَاحْقَافِ وَقَــنَ خَلَــِ النَّنُ رَوَ ا ذَكُر ا خَا عَادِ \* إ ذَ ا نَـنَ رَقَــوْ مَـهُ بِـا لَاحْقَافِ وَقَــنَ خَلَــِ النَّنُ رَوَ ا ذَكُر ا خَا عَادِ \* إ ذَ ا نَـنَ رَقَــوْ مَـهُ بِـا لَاحَةُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

مِن بَـيْنِ يَـلْ يَـهُ وَمِى خَلْفِهُ اللّا تَعْبَلُ وَ اللّا اللهُ وَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْق তার নিকট অতীতেও এবং তার পরেও (তিনি সতর্ক করেছিলেন এ মর্মে) যে, তোমরা ইবাদত করো না আল্লাহ ছাড়া (অন্য কারো); আমি নিন্চিত আশংকা করছি

২৫. আদ জাতির শক্তি-ক্ষমতা ও প্রভাব-প্রতিপত্তি আরবদের মুখে মুখে প্রচারিত বিষয় ছিলো এবং পরিণতি সম্পর্কেও তারা ওয়াকেফহাল ছিলো, তাই আয়াতে তাদের করুণ পরিণতির কথা উল্লেখ করে কাফিরদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। 'আদ জাতি তাদের প্রতি প্রেরিত নবী হুদ আ.-এর দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করার কারণে যে করুণ পরিণতির সম্মুখীন হয়েছিলো, তেমনি মুহাম্মদ সা.-এর দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করলে মক্কার কাফিরদের পরিণতিও তার চেয়ে ভিনুতর হবে না বলে আয়াতে সতর্ক করা হয়েছে।

'কাওমে 'আদ'-এর আবাসভূমি বর্তমান ওমান থেকে পশ্চিম ও পশ্চিম-দক্ষিণে ইয়ামন পর্যন্ত বিস্তৃত ছিলো। কুরআন মাজীদের বর্ণনা অনুসারে তাদের আদি বাসস্থান 'আল আহ্ক্বাফ' ছিলো। এখান থেকে বের হয়ে তারা আশেপাশের দেশসমূহে ছড়িয়ে পড়েছিলো। বর্তমানে এ অঞ্চলটি জন-মানব ও গাছ-পালা হীন ধুধু বালুকাময় মরুভূমি। বর্তমানে সেখানে কোনো মানুষের যাতায়াতও নেই। হাদ্রামাউতের উত্তর প্রান্তে কোনো উচ্চভূমিতে দাঁড়িয়ে উত্তর-পশ্চিম দিকে তাকালে তথু ধুধু বালুকাময় মরুপ্রান্তর-ই দৃষ্টিগোচর হয়। এখানকার বালু অত্যন্ত মিহি ও সাদা সেখানে এমন ভূমিখণ্ডও আছে, عَلَيْكُرْ عَنَ الْبَ يَوْ عَظِيرُ ﴿ قَالُوا الْمِعْتَا لَتَأْفَكَنَا عَلَى الْمَتِنَا ۚ فَا تِنَا رَاكَ الْمَتَا وَ فَا الْمَالِينَا وَ وَلَا الْمَالِينَا وَ وَالْمَالِينَا وَ وَالْمَالِينَا وَ وَالْمَالِينَا وَ وَالْمَالِينَا وَالْمَالِينَا وَالْمَالِينَا وَالْمَالِينَا وَالْمُوالِينَا وَالْمُؤْلِينَا وَلِينَا وَلَيْكُولِينَا وَلِينَا وَلِينَالِينَالِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلَالْمُؤْلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِين

بِهَا تَعَكُّنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّلِ قَيْسَ ﴿ قَالَ إِنَّهَا الْعَلْرُ عِنْنَ اللَّهِ لَـٰ اللَّهِ لَـٰ ا ण निरः यात्र (य जायात्वत्र) जत्र ज्ञि जायात्वत्र त्वात्वां, यिन ज्ञि रात्र थात्वा मार्थिन।

२७. जिनि वनत्वन, "त्ररे खान एण स्थ्याव जाल्लाद्र कार्ट्स जार्ह्णः"

وَ اَ بِلَغَكُرُمْ اَ أُرْسِلْتَ بِهِ وَلَكِنْنَي اَرْبِكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُـونَ ﴿ فَالْمَا رَاوُهُ "আর আমি তো তোমাদেরকে তা-ই পৌছে দিদ্ধি যা নিয়ে আমি প্রেরিত হয়েছি; ক্তি আমি ভোমাদেরকে দেখছি মূর্ধ লোকদের মতো কথা বলছোঁ । ২৪. অতপর যখন তারা তাকে (আযাবকে) দেখলো

والمناج المناج والمناج والم

যেখানে কোনো বস্তু পতিত হলে তা অল্প কিছুক্ষণের মধ্যে বালুকারাশির মধ্যে তলিয়ে যেতে থাকে। আরব বেদুইনরাও সেদিকে যেতে ভয় পায়। দূর থেকে যদি সেসব ভূখণ্ডে কোনো বস্তু নিক্ষেপ করা হয়, তা পাঁচ মিনিটের মধ্যে বালুকারাশির মধ্যে ভূবে যায়। এমনকি বস্তুটি যদি কোনো রশির সাথে বাঁধা থাকে রশির যে প্রান্ত বস্তুটির সাথে বাঁধা থাকে তা-ও গলে যায়। অথচ এক সময় এ এলাকাটি ছিলো তৎকালীন সময়ের অত্যন্ত প্রতাপশালী জাতি 'কাওমে 'আদের' জমকালো আবাস ভূমি। আল্পাহর নবীর কথা অমান্য করার ফলে তাদের এমন পরিণতি হয়েছিলো যে, বর্তমানে তারা ইতিহাসের পাতায় স্থান পেয়েছে।

২৬. অর্থাৎ হঠকারিতা করে আল্লাহর আয়াতকে প্রত্যাখ্যান করার সুযোগ আল্লাহ

### عَارِضًا مُّشْتَقْبِلَ أَوْ دِيَتِهِرْ قَالُوْا هَنَ اعَارِضٌ مَّهُطِرُنَا وَبَلْ هُوَمَا তাদের উপত্যকার অভিমুখী অগ্রসরমান, তারা বলে উঠলো, "এটা তো আমাদের

ওপর বৃষ্টি বর্ষণকারী হিসেবে অগ্রসরমান ; না<sup>২৮</sup>, বরং ওটা তা-ই

اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ رِيْرٌ فِيهَا عَنَ ابَّ الْيِمْرُ فَي تُنَوِّرُ كُلَّ شَيْ بِأَمْرِ رَبِّهَ ষা তোমরা তাড়াতাড়ি চেয়েছিলে ; (এটা ছিলো) — প্রচণ্ড ঝড়ো বাতাস, তাতে ছিলো যন্ত্রণাদায়ক আযাব। ২৫. তা ধ্বংস করে দেবে প্রত্যেকটি বস্তুকে তার প্রতিপালকের নির্দেশে,

# فَأَصْبَحُوا لَايْرِي إِلَّا مَسْكِنُهُمْ ﴿ كَالِكَ نَجْزِي الْقَوْ ٓ الْهُجُومِيْنَ ۞

অতঃপর তাদের ভোর হলো (এমনভাবে) যে, তাদের বাসস্থানগুলো ছাড়া আর কিছুই দেখা যাচ্ছিলো না ; আমি এমনই প্রতিফল দিয়ে থাকি পাপাচারী সম্প্রদায়কে।<sup>২৯</sup>

; তাদের উপত্যকার: او دیة+هم)-أو دیتهُمْ ; पिक्यूची -مُسْتَقْبِلَ , जाव्यत्रत्रान عَارضًا -आयाप्नत مُسْطِرُنا ; अध्यत्रत्रयान-عَارِضٌ ; जाता वर्ल छेर्हला : مُسْطِرُنَا - استَعْجَلْتُمْ : अभत वृष्टि वर्षणकाती हिरमत : الستَعْجَلْتُمْ : अभत वृष्टि वर्षणकाती हिरमत তোমরা তাড়াতাড়ি চেয়েছিলে ; بِنْحٌ ; খা ; وَيْتُلَ (এটা ছিলো) প্রচণ্ড ঝড়ো বাতাস; فَيْهَا - जारक हिला ; أَنْ عُرُ - वायाव ; الْبُمُّ - यह्वर्गामांग्नेक । ﴿ عَذَابٌ - जारक हिला عَذَابٌ - जारक हिला - عَذَابٌ তার ( رب+ها)-رَبّها ; নির্দেশে-(ب+امر)-باَمْر ; বস্তুকে-شَیْء ; প্রত্যেকচি-كُـلً প্রতিপালকের ; أَنْ الْصَبِحُوا )-অতপর তাদের ভোর হলো (এমনভাবে) যে, -الأ ; पन्या याष्ट्रिला ना ; أيا-हाज़ जात किहूरे ; مساكن+هم)-مُسْكنُهُمْ ; पन्या याष्ट्रिला ना والأرك - الْقَوْمُ ; आि প্রতিফল দিয়ে পাকি - يَجُونِي : वामञ्चानश्राता ; الْقَوْمُ : সম্প্রদায়কে ; الْمُجِّرُمِيْنَ -পাপাচারী।

তা আলা কত দিন তোমাদেরকে দেবেন, তা একমাত্র তিনিই জানেন। আমার কাজ হলো তোমাদেরকে সতর্ক করে দেয়া।

২৭. অর্থাৎ আল্লাহর আযাব সম্পর্কে তোমাদের অজ্ঞতার কারণেই তোমরা অজ্ঞ-মূর্খদের মতো তা নিয়ে ঠাট্টা-বিদ্ধপ করছো। তোমাদের আচার-আচরণের ফলে তোমরা আযাবের যোগ্য হয়েছো, সে সম্পর্কেও তোমরা অজ্ঞতার মধ্যে ভূবে আছো।

২৮. আকাশে মেঘ দেখে 'আদ জাতি মনে করেছিলো যে, এটা বুঝি বৃষ্টি বর্ষণকারী মেঘ। কিন্তু তাদের এ ধারণা সঠিক ছিলো না, এটা ছিলো প্রচণ্ড ঝড়-তুফান যা তাদেরকে ধ্বংস করার জন্য এগিয়ে আসছিলো। তাদের ধারণার জবাবে তখনকার পারিপার্শ্বিক অবস্থা-ই এর সাক্ষ্য দিচ্ছিলো।

### ۗ ڰۘۅؙڶڡۜٛڽٛ؞ػڹؖۿڔڣؠٛ؞ؖٳڽ؞ڛؖؾۮڔٚڣؠڋۅؘجۘۼڷڹٵڵۿڔڛٛۼۜٲۅؖٲڹٛڝٲڒٲۊؖٳؘڣٛئِڹۗ؞ؖ

২৬. আর নিঃসন্দেহে আমি তাদেরকে এমন কিছুতে ক্ষমতা দিরেছিলাম যে বিষয়ে তোমাদেরকে ক্ষমতা দেইনি<sup>৩০</sup> এবং আমি তাদেরকে দিয়েছিলাম কান ও চোখ এবং <del>অন্ত</del>র ;

فَيَ اغْنَى عَنْهُ رَسِمُ هُرُ وَلَا الْبَصَارُهُ وَلَا افْنُلُ تُـهُرُ مِنْ شَيْ إِذْ افْنُلُ تُـهُرُ مِنْ شَي إِذْ किन्न তাদের কাজে আসলো না তাদের কান, আর না তাদের চোখ এবং না তাদের অন্তর কিছুমাত্র, কেননা

كَانُوا يَجْحَلُونَ "بِأَيْبِ اللهِ وَحَاقَ بِهِرْمَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ভারা অস্বীকার করতো আল্লাহর আয়াতসমূহকে°, আর ভারা যা নিয়ে ঠাট্টা-বিদ্রুপ করতো তা তাদেরকে গ্রাস করে নিলো।

(ان مكنا+كم)-انْ مَكَنْكُمْ ; विक्रा विक्राला विक्र क्ष्मण विक्र (ان مكنا+كم)-انْ مَكَنْكُمْ ; विक्रा विक्र क्ष्मण (। مكنا+كم)-انْ مَكَنْكُمْ ; व्यम किष्ठ وَ व्यम किष्ठ (। مكنا+كم)-انْ مَكَنْكُمْ ; व्यम किष्ठ وَ व्यम किष्ठ وَ व्यम किष्ठ क्ष्मण (। विक्र क्ष्मण किष्ठ कां के के किष्ठ कां किष्ठ कां किष्ठ कां किष्ठ कां के के किष्ठ कां किष्ठ के किष्ठ कां किष्ठ के किष्ठ कां किष्ठ कां किष्ठ कां किष्ठ के किष्ठ किष्ठ के किष्ठ के किष्ठ के किष्ठ के किष्ठ किष्ठ के किष्ठ के किष्ठ

২৯. 'কাওমে 'আদ' সম্পর্কে ক্রআন মাজীদের অনেক স্রাতে আলোচনা করা হয়েছে। বিস্তারিত জানার জন্য অত্র তাফসীর গ্রন্থের সূরা আ'রাফ-এর ৬৫ আয়াত থেকে ৭২ আয়াত, সূরা হুদ-এর ৫০ আয়াত থেকে ৬০ আয়াত, সূরা আশ শৃয়ারা ১২৩ আয়াত থেকে ১৪০ আয়াত এবং সূরা হ-মীম আস সাজদা ১৫ আয়াত থেকে ১৬ আয়াতসমূহ এবং তৎসংশ্লিষ্ট টীকাসমূহ দুষ্টব্য।

৩০. অর্থাৎ 'কাওমে 'আদ'-কে যে পরিমাণ অর্থ-সম্পদ ও শক্তি-ক্ষমতা দেয়া হয়েছিলো তেমন কিছু তোমাদেরকে দেয়া হয়নি। তারা তৎকালীন দুনিয়ার এক বিরাট অংশের ওপর প্রভাব বিস্তার করেছিলো, অথচ তোমাদেরকে তাদের মতো অর্থ-সম্পদ দেয়া হয়নি এবং মক্কার বাইরে তোমাদের কোনো ক্ষমতাও নেই। একথাগুলো মক্কার কাফিরদেরকে লক্ষ্য করে বলা হয়েছিলো।

ি ৩১. অর্থাৎ আল্পাহর আয়াতসমূহের মাধ্যমেই মানুষ সত্যকে সঠিকভাবে দেখতে, বিধাতে এবং উপলব্ধি করতে সক্ষম হয়। কিন্তু যারা আল্পাহর আয়াতকে অস্বীকার করে, তারা চোখ থাকা সত্ত্বেও সত্যকে দেখতে সমর্থ হয় না, তাদের কান থাকা সত্ত্বেও সত্যের বাণী শুনতে তারা সক্ষম হয় না এবং তাদের অন্তর থাকা সত্ত্বেও দুনিয়ার সর্বত্র ছড়িয়ে থাকা সত্ত্যের নিদর্শন বাণী উপলব্ধি করে সত্যের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতে ব্যর্থ হয়ে থাকে।

#### ভিয় রুকৃ' (২১-২৬ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. হযরত হুদ আ. ছিলেন তৎকাশীন বিশ্বের এক শক্তিমান জ্বাতি 'আদ'-এর নিকট প্রেরিত আল্লাহর নবী। 'আদ'জাতির শৌর্য-বীর্য ও প্রভাব-প্রতিপত্তি সম্পর্কে মক্কার কুরাইশ কাফিররা অবগত ছিলো, তাই তাদের নিকট 'আদ' জাতির পরিণতির কথা উল্লেখ করে তাদেরকে সতর্ক করা হয়েছে।
- ২.আল্লাহর দেয়া বিধি-বিধান অমান্য করা এবং তার বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করার পরিণতি অত্যম্ভ ভয়াবহ। 'আদ' জাতির পরিণতি থেকে এ শিক্ষা আমরা গ্রহণ করতে পারি।
- ৩. সত্যের পতাকাবাহী একদল মানুষ চিরদিন দুনিয়াতে থাকবে। অতীতে যেমন ছিলো, বর্তমান কালেও আছে। আর অনাগত ভবিষ্যতেও থাকবে।
- 8. কুরআন মাজীদের এ সতর্কবাণী রাসুলুল্লাহ সা.-এর যুগে প্রযোজ্য ছিলো, বর্তমানকালেও প্রযোজ্য এবং কিয়ামত পর্যন্ত এ সতর্কবাণী প্রযোজ্য থাকবে।
- ৫. কাফির ও মুশরিকদের পক্ষ থেকে নবী-রাসূলদের ওপর যেসব অভিযোগ-আপত্তি উত্থাপিত হয়েছে, নবী-রাসূলদের মিশন নিয়ে যারা এগিয়ে যাবে, তাদের ওপরও একই অভিযোগ-আপত্তি সর্বকালেই উত্থাপিত হবে।
- ৬. আল্পাহ তা আলা বাতিলের অপতংপরতা চালানোর সুযোগ কতদিন পর্যন্ত দেবেন, তা একমাত্র আল্পাহ তা আলা-ই জানেন। সত্যের পতাকাবাহীদের কাজ হলো সত্যের দাওয়াত মানুষের কাছে পৌছে দেয়া এবং সত্য প্রত্যাখ্যানের করুণ পরিণতি সম্পর্কে মানুষকে সতর্ক করে দেয়া।
- ৭. 'আদা' জাতি যেমন সত্য প্রত্যাখ্যানের ফলে সমূলে ধ্বংস হয়ে গেছে, বর্তমানেও সত্য প্রত্যাখ্যান করে এবং সত্যপন্থীদের ওপর যুলুম-নির্বাতন চালিয়ে বেঁচে যেতে পারবে না।
- ৮. 'আদ' জাতিকে প্রচণ্ড ঝড়ো বাতাস দিয়ে ধ্বংস করে দেয়া হয়েছিলো। তাদের নাম-নিশানা মুছে দেয়া হয়েছিলো। বর্তমানে তারা শুধুমাত্র ইতিহাস হয়ে আছে। দুনিয়াতে যে কোনো জাতি-গোষ্ঠী যুলুম-অত্যাচার ও পাপাচারে সীমালংঘন করবে, আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে দুনিয়াতেও তাদের ওপর নেমে আসবে আল্লাহর গযব। তবে তার সময়টা একমাত্র আল্লাহ-ই জানেন।
- ৯. আল্লাহর গযব যখন নেমে আসবে, তখন দুনিয়ার কোনো প্রযুক্তি দ্বারা তার প্রতিরোধের চেষ্টা চালানো বৃথা প্রচেষ্টা ছাড়া কিছু নয়। আল্লাহর গযব থেকে বাঁচার জন্য আল্লাহর বিধি-বিধান মেনে চলা এবং তাঁর দরবারে নিজ অপরাধের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করার বিকল্প কোনো পথ নেই।
- ১০. মানুষকে আল্লাহ চোখ দিয়েছেন আল্লাহর নিদর্শনাবলী দেখে সঠিক পথে চলার জন্য ; কান দিয়েছেন আল্লাহর বাণী শুনে সঠিক পথের নির্দেশনা পাওয়ার জন্য ; আর অন্তর দিয়েছেন আল্লাহর নিদর্শনাবলী ও বাণীর মর্ম দেখে-শুনে উপলব্ধি করার জন্য।
- ১১. আল্লাহর নিদর্শনাবলী ও বাণীর মর্ম উপলব্ধি করতে ব্যর্থ হলেই মানুষের ব্যর্থতা চূড়ান্ত রূপ লাভ করে এবং দুনিয়া ও আখেরাতে তাদেরকে করুণ পরিণতির সম্মুখীন হতে হয়।

### সূরা হিসেবে রুক্'-৪ পারা হিসেবে রুকু'-৪ আয়াত সংখ্যা-৯

### ٥ وَلَقُنْ اَهْلَكُنَامَا حَوْلَكُرْمِّى الْقُرِى وَمَرَّفْنَا الْإِيْسِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ

২৭. আর নিঃসন্দেহে আমি ধ্বংস করে দিয়েছিলাম তোমাদের আশেপাশের অনেক জনপদ এবং আয়াতসমূহ বারবার নানাভাবে বুঝিয়ে দিয়েছিলাম, সম্ভবত তারা ফিরে আসবে।

### اللهُ وَلَا نَصَرُهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ وَامِنْ دُونِ اللَّهِ قُرْبَانًا الْهَدُّ بَلْ

২৮. তবেকেনো তাদেরকে ওরা সাহায্য করলো না যাদেরকে তার্রা আল্লাহর পরিবর্তে (আল্লাহর) নৈকট্য লাভের জন্য উপাস্য রূপে গ্রহণ করেছে<sup>৩২</sup> ; বরং

- صَا حَوْلَكُمْ ; - विश्नामा स्वरंश करत ि । विश्वाणि - القَدْ الْمُلْكُنَا ; - विश्वाणि - صَنَ الْقُدْرِي : निश्नामा - صَنَ الْقُدْرِي : जात क कन भन وَ - विश्वाणि - विश्वाणि

৩২. অর্থাৎ কুফর ও শির্কের কারণে আমি তোমাদের আশেপাশের অনেক জনপদকে ধ্বংস করে দিয়েছি। এখানে আশেপাশের জনপদ বলে সামৃদ ও লৃত সম্প্রদায়ের এলাকা বুঝানো হয়েছে। মঞ্চাবাসীরা ব্যবসায়ীক সফরে এসব এলাকা অতিক্রম করতো, মঞ্চার একদিকে ইয়ামন ও অপরদিকে সিরিয়া অবস্থিত। তাই 'মা হাওলাকুম' বলা হয়েছে।

মক্কার কাফির-মুশরিকরা কুফর ও শির্কে লিপ্ত হয় এভাবে—প্রথমে তারা আল্লাহর কিছু প্রিয় বান্দাহকে আল্লাহর নৈকট্য লাভের মাধ্যম হিসেবে তাদের প্রতি ভক্তি-শ্রদ্ধা দেখানো শুরু করে। এদের ধারণা ছিলো যে, তাঁদের অসীলায় এরা আল্লাহর কাছে পৌঁছতে পারবে। ক্রমান্বয়ে তারা আল্লাহকে বাদ দিয়ে তাদেরকেই উপাস্য হিসেবে গ্রহণ করে নেয়। তাদেরকেই সাহায্যের জন্য ডাকতে থাকে। তাঁদের কাছেই প্রার্থনা জানাতে শুরু করে। তাঁদের প্রতি এ বিশ্বাস পোষণ করতে শুরু করে যে, তাঁরাই ক্ষমতা-কর্তৃত্বের মালিক। বিপদে তাঁরা এদেরকে সাহায্য করতে এগিয়ে আসবে কিন্তু তাদের একশুয়েমি ও হঠকারিতার দরুন যখন আল্লাহর গযব নেমে আসলো, তখন এদের এ উপাস্যগণ

### ضَلُّوا عَنْهُرَ وَذَٰ لِكَ ا فَكُهُرُ وَمَا كَانَـوُ ا يَفْتَرُ وَنَ۞ وَ ا ذَ صَرَفْنَا الْيَكَ अ शा शाम्त काए (यरक हैथाও रात्र गारह; यात्र यहां हिला शामत्र तातात्राहें कथां यतः ए। या शांत निरक्षता क्रमा करत निरम्निहा। ३১. यात्र (यत्र कक्रम) यथन याप्ति याशनात शिष्ठ याक्ष्ठें करत निरम्निहाम

نَفُوا مِنَ الْجِنِي يَسْتَمِعُونَ الْقُوالَ وَ الْمُعَالَمُ الْمُحَوَّدُهُ قَالُوا انْصِتُ وَا قَالُهَا فَلَهَا وَهُ قَالُوا انْصِتُ وَا قَالُهَا فَهُمَا مِنَا الْجَبِي يَسْتَمِعُونَ الْقُوالَ قَالُهُ الْمُعَالِمَةِ وَمَا الْمُعَالِمَةُ وَالْمُعَالِمَةُ وَالْمُعَالِمَةُ وَالْمُعَالِمَةُ وَالْمُعَالِمَةُ وَالْمُعَالُونَا الْمُعَالِمَةُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَالِمِينَا الْمُعَالِمِينَا الْمُعَالِمِينَا الْمُعَالِمِينَا الْمُعَالِمِينَا الْمُعَالِمِينَا الْمُعَالِمُ وَلَا الْمُعَالِمِينَا الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ اللّهُ الْمُعَلِمُ اللّهُ اللّ

وَنَّلُوا يَفْتَرُونَ ; आत ; وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَالله وَ وَالله وَالله وَ وَالله وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَالل

এদের সাহায্য করতে এগিয়ে আসলো না ; বরং উপাস্যরা নিজেরাই কোথায় উধাও হয়ে গেলো। আসলে তাদেরকে উপাস্য রূপে গ্রহণ করার বিষয় ছিলো কাফির-মুশরিকদের মনগড়া ও মিথ্যা।

৩৩. অত্র আয়াতে জ্বিনদের প্রথম উপস্থিতির ঘটনা উল্লেখিত হয়েছে; যা 'নাখলা' উপত্যকায় সংঘটিত হয়েছিলো। বিভিন্ন বর্ণনায় জ্বিনদের একাধিক উপস্থিতির কথা জানা যায়। নির্ভরযোগ্য বর্ণনা মতে রাসূলুল্লাহ সা. তায়েফ থেকে নিরাশ হয়ে মক্কা ফেরার পথে নাখলা প্রান্তরে অবস্থান করেছিলেন। সেখানে ইশা, ফজর বা তাহাজ্জ্বদ নামাযে কুরআন তিলাওয়াত করেছিলেন। সে সময় জ্বিনদের একটি দল সে স্থান অতিক্রম করছিলো। তারা রাস্লুল্লাহ সা.-এর কুরআন তিলাওয়াত শোনার জন্য যাত্রা বিরতি করে। তবে তারা রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাথে তখন সাক্ষাত করেনি। এমনকি তিনি জ্বিনদের আগ্রমন অনুভবও করেননি। পরে আল্লাহ তাঁকে এ সম্পর্কে অবহিত করেন।

'নাখলা' প্রান্তরে 'আয যায়মা' ও 'আস সায়লুল কাবীর' নামক দু'টো স্থানে তায়েফ থেকে আগমনকারীরা অবস্থান করতো। কারণ এ দু'টো স্থানে পানি ও উর্বরতা বিদ্যমান ছিলো। এ দু'টো স্থানের যে কোনো এক স্থানেই রাস্লুল্লাহ স. অবস্থান করেছিলেন। জ্বিনদের দলটি নামাযে রাস্লুল্লাহ স.-এর কুরাআন পাঠ শুনে ইসলামের সত্যতায় বিশ্বাস স্থাপন করে নিজেদের সম্প্রদায়ের কাছে ফিরে যায়। قُرضَى وَلَّوْ الِلَّي قَوْمِهِمْ مُنْفِرِينَ ﴿ قَالُوا يَقَوْمَنَا إِنَّا سَهِعْنَا كُتِبًا أَنْزِلَ ﴿ وَمَعَم ﴿ (क्र्रणान शांठ) (नंब राना, जाता किरत शांना जात्नत সম্প্রদায়ের কাছে সতর্ককারী হিসেবে। ৩০. जाता वनाना "(द जाমানের কাওম। আমরা অবশাই এমন একটি কিতাব (পাঠ) তনেছি, (যা) নাবিল করা হয়েছে

مِنْ بَعْنِ مُوسَى مُصَرِّقًا لِمَا بَيْنَ يَنَ يُو يَهْرِي إِلَى الْحَقِّ وَ إِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيرٍ بَعْنِ مُوسَى مُصَرِّقًا لِمَا بَيْنَ يَنَ يُو يَهْرِي إِلَى الْحَقِّ وَ إِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيرٍ بَعْنِ مُوسَى مُصَرِّقًا لِمَا بَعْنَ مَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

اللهُ وَاللهُ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّ

৩১. হে আমাদের কাণ্ডম! তোমরা আল্লাহর দিকে আহ্বানকারীর ডাকে সাড়া দাও এবং তোমরা তার প্রতি ঈমান আনো, তিনি (আল্লাহ), তোমাদেরকে — তোমাদের শুনাহন্তলো ক্ষমা করে দেবেন এবং তোমাদেরকে রক্ষা করবেন

- قَسَوْمَهِمْ ; কাছে - الْي : তারা ফিরে গেলো - الْي : তারা কিরে গেলো - قَالُوا - قَضَي - قَضَي - قَصَوْمَهِمْ - قَصَوْمَهِمْ - قَالُوا - قَالُول : قَالُوا - قَالْمُ - قَالُوا - قَالْمُ - قَالُوا - قَالُول - قَالْمُ - قَالُول - قُالْمُ - قُلْمُ - قُ

অতপর তাদের সম্প্রদায়ের মধ্যে ইসলাম প্রচার করতে থাকে। তাদের প্রচারের ফলে আরো তিনশত জ্বিন ইসলাম গ্রহণের জন্য রাস্পুল্লাহ সা.-এর খেদমতে উপস্থিত হয়। (রুহুল মায়ানী)

৩৪. এখানে 'মূসার পরে' কথা দ্বারা বুঝা যায় যে, এ জ্বিনেরা হযরত মূসা আ. এবং অন্যান্য নবী-রাসূল ও আসমানী কিতাবের প্রতি ঈমান রাখতো। তারা কুরআন পাঠ শুনে বুঝতে সক্ষম হয়েছিলো যে, হযরত মূসা আ. ও নবী-রাসূলগণ যে শিক্ষা দিয়ে এসেছেন, এটাও একই দাওয়াত ও শিক্ষা দিচ্ছে। অতএব তারা এ কিতাবের বাহকের প্রতি ঈমান আনলো।

رَّى عَنَ ابِ اَلِيرِ ﴿ وَمَنَ لَا يَجِبُ دَاعِيَ اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ اللهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ اللهُو

وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونَهُ أُولِياءً وَلَعْكَ فِي ضَلَلِ مَبِينِ الْوَلَوْكَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلَّا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلِلللللّهُ وَلِلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلِللْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الزَى خَلَقَ السَّوْتِ وَالْارْضُ وَلَرْيَعَى بِخَلْقِمِنَ بِقَلْ رِعَلَ أَنْ يُحِي نَ यिनि সৃष्টि करत्राष्ट्रन আসমান ও यभीन এবং তিনি এগুলোর সৃष्টिতে ক্লান্তিবোধ করেননি, তিনি জীবিত করে তুলতে সক্ষম

জ্বিনেরা হযরত ঈসা আ. এবং তাঁর ওপর অবতীর্ণ ইনজিলের উল্লেখ করেনি। এর কারণ সম্বতত এটাই যে, অধিকাংশ বিধি-বিধানে ইনজিল তাওরাতের অনুসারী। কিন্তু কুরআন মাজীদ তাওরাতের মতো একটি স্বতন্ত্র কিতাব। কুরআনের বিধি-বিধান বা শরীয়ত তওরাত থেকে অনেক ভিন্ন। আর এটা বুঝানোর জন্যই ইনজিলের উল্লেখ না করে কুরআনের উল্লেখ করা হয়েছে। অর্থাৎ তাওরাতের মতো কুরআন একটি স্বতন্ত্র ও স্বয়ংসম্পূর্ণ গ্রন্থ।

কুরআন শোনার পর জ্বিনেরা বুঝতে পেরেছিলো যে, আগেকার নবী-রাস্লগণ যে দ্বীনের দাওয়াত দিয়েছিলেন, এ কিতাবও সেদিকে দাওয়াত দিচ্ছে। তাই তারা এ কিতাব ও তার বাহকের প্রতি ঈমান এনেছিলো।

৩৫. বিভিন্ন হাদীস গ্রন্থ থেকে জানা যায় যে, এরপর জ্বিনদের প্রতিনিধি দল একের পর এক রাস্পুস্থাহ সা.-এর নিকট এসে সাক্ষাত করতে থাকে। এভাবে হিজরতের আগেই الْهُوتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَرِيرٌ ﴿ وَيَـوْا يَعْوَضُ الَّنِ يَــَى كَفُرُوا अ्ष्ठात्मत्रत्क ; किता नय ! जिति खवमाई र्जविषाय र्जवमिक्यान । ७८ जात याता कुक्ती करताह जामत्रत्क त्यमिन উপश्चिण कता

عَلَى النَّارِ ٱلْيَسَ هَنَا بِالْحَقِّ عَالُوا بَلْي وَرَبِّنَا وَ قَالُ وَالْعَنَابَ بِمَا فَالَ فَنُ وَقُوا الْعَنَابَ بِمَا فَالَّ النَّارِ ٱلْيَسَ هَنَا بِالْحَقِّ عَالَمُ اللَّهِ مَا عَرَا ) — 'طَالُ أَلُوا بَلْي وَرَبِّنَا وَالْعَنَابِ بِمَا فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّلَّ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ

كُنْتُرْتَكُفُّرُونَ ﴿ وَكُوا الْعَزْ مِنَ الرُّسْلِ وَلَاتَسْتَعْجِلْ لَّهُرُ وَ الْعَزْ مِنَ الرُّسْلِ وَلَاتَسْتَعْجِلْ لَهُرُ وَ مَا الْعَزْ مِنَ الرُّسْلِ وَلَاتَسْتَعْجِلْ لَهُرُ কারণ তোমরা (এটাকে) अशोकांत कंत्रार्छ। " ৩৫. অতএব আপনি সবর করুন, যেভাবে সবর করেছিলেন রাস্পদের মধ্য থেকে দৃঢ়চেতা রাস্পণণ এবং তাড়াহুড়ো করবেন না তাদের ব্যাপারেণ

الْمَسُوتَى كُلُلُ شَيْء ; ইপাছিল নয় : بَوْم - কনো নয় : بَالَي - তিনি অবশ্যই - الْمَسُوتَى - বিষয়ে - كَلَي - সর্বশক্তিমান। ত্রি - আর - يَوْم : ব্যিনে - ইন্ট্- উপস্থিত করা হবে ; ব্যিনে - يَعْرَضُ : আদিন - كَلَيْ - আমিন - كَلَيْ - আমিন - كَلَيْ - ক্ষনী করেছে - كَفَرُوا : জাহান্নামের ; ভালি-ন্টা - তারেকে যারা : (জিজ্জেস করা হবে) নয় কি : البيس) - الْلِيْسَ - قَالُوا : সত্য - الْلَيْسَ - قَالُوا : কারা বলবে - الْلَيْسَ - قَالُوا : তারা বলবে - بِالْحَق : তারা বলবে - و الرب ان) - وَرُبُنَا : হাঁ - بَلي : তারা বলবে - و الله نَاب - وَرُبُنَا : হাঁ - بَلي : তারা বলবে - يَالَيْسَ - তারা বলবে - و الله نَاب - وَرُبُنَا : হাঁ - بَلي - তারা বলবে - و الله نَاب - وَرُبُنَا : হাঁ - بَلي - তারা বলবে - و الله نَاب : তারা করতে তারা করতে । তারা করতে । তারা করতে । তারা করক করণ : তারা করকে করক করা নাক্র করক করক নাক্র তারা করতে নাক্র - তারা করবেন না : তারা করবেন না - তারা করবেন না - তারা করবেন না - তারা কেবরে - তারা কেবরে করেক করা হতে : তাদেরকে সতর্ক করা হতে - তারা কেবরে নাক্র করেনি (দুনিয়াতে) : তাদেরক নাক্র কিছ্কণ : তানিনের - নাক্র তানিনের - নাক্র কিছ্কণ : তানিনের - নাক্র ক্র করা তানিনের - নাক্র কিছ্কণ : তানিনের - নাক্র ক্র সংবাদ পৌছে দেয়া :

প্রায় ছয়টি দল এসেছিলো। হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ রা.-এর ৩টি বর্ণনায় রাসূলুল্লাহ সা.-এর সাথে জ্বিনদের সাক্ষাতের বিবরণ পাওয়া যায়।

## فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْرُ الْفُسِقُونَ ٥

তবে কি পাপাচারী সম্প্রদায় ছাড়া (অন্য কাউকে) ধ্বংস করা হয়ে থাকে ?

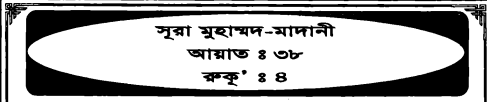
৩৬. এ বাক্যটি আল্পাহর পক্ষ থেকে উক্ত হয়েছে বলে মনে হয়, কারণ বাক্যের ধরন থেকে এমনই বুঝা যায়। তবে এটা জ্বিনদের পক্ষ থেকে উক্ত হতে পারে।

৩৭. অর্থাৎ আগেকার নবী-রাস্লগণ যেভাবে দিনের পর দিন বিপক্ষ শক্তির ঠাট্টা-বিদ্ধাপ ও যুলুম-নির্যাতন উপেক্ষা করে ধৈর্য ও সহিষ্ণৃতা সহকারে পরিস্থিতির মুকাবিলা করেছিলেন, আপনিও তাঁদের মতো ধৈর্যের সাথে দায়িত্ব পালন করুন। বিরোধীদের ঈমান আনা বা ঈমান না আনলে তাদের ওপর আল্লাহর পক্ষ থেকে কোনো শাস্তি নাযিল হওয়ার ব্যাপারে তাড়াহুড়ো করবেন না।

#### ৪র্থ রুকৃ' (২৭-৩৫ আয়াড)-এর শিক্ষা

- ১. অতীতে যেসব জাতি আল্লাহর নবীদেরকে মিখ্যা সাব্যস্ত করে আল্লাহর দীনের বিরোধিতা করেছে। আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াতেই তাদের শান্তি দিয়েছেন, আর আখিরাতের শান্তিতো নির্ধারিত আছেই।
- ২. কুরআন মাজীদে উল্লিখিত হঠকারী-জাতিগুলোকে শান্তি দেয়ার আগে সঠিক পথে আসার জন্য চূড়ান্ত প্রচেষ্টা চালানো হয়েছে ; সকল প্রচেষ্টা ব্যর্থ হওয়ার পরই তাদের ওপর আল্লাহর আযাব নেমে এসেছে।
- ७. উन्निश्विष्ठ कािज्ञमृत्यत्र धारतत्र मृष कात्रव शता— छात्रा प्रान्नाश्तक वाम मित्रा प्रणीत्कत्र मरताकतम्बद्धक प्रान्नाश्त त्यां मात्कत्र प्राप्ता प्रभामा हित्यत्व भ्रष्टा करतिहत्या ।
- 8. মুশরিকদের উপাস্যরা তাদের ধ্বংসযজ্ঞের সময় কোনো উপকারে আসেনি। এতে মুশিরকদের সকল ধারণা-বিশ্বাস মিথ্যা প্রতিপন্ন হয়ে গেছে।
- ৫. জ্বিন জাতি মানুষের চেয়ে অনেক বেশী গর্ব-অহংকারী ছিলো ; কিন্তু আল্লাহর কিতাব কুরআন পাঠ শুনে তারা ঈমান এনেছিলো—এটা মানব জাতির জন্য শঙ্জাকর ব্যাপার।
- ৬. আল্লাহ তা'আলা জ্বিন জাতির ইসলাম গ্রহণের কথা প্রকাশ করে অবিশ্বাসী মানুষদেরকে সতর্ক করেছেন। মানুষ জ্বিন থেকে জ্ঞান-বৃদ্ধিতে অগ্রগামী হওয়া সত্ত্বেও আল্লাহর বাণী শোনা, বুঝা ও গ্রহণ করা থেকে বঞ্চিত রয়েছে—এটা আফসোসের বিষয়।
- ৭. জ্বিনেরা ইচ্ছাশক্তি সম্পন্ন আগুনের তৈরী আল্লাহর অপর এক সৃষ্টি। এরা নিজের আকৃতি পরিবর্তন করতে পারে। এদের মধ্যে নারী ও পুরুষ উভয়ই আছে, পানাহার করে। আখিরাতে মানুষের মতো এদেরও হিসাব হবে এবং পুরক্ষার বা শান্তি দেয়া হবে।
- ৮. জ্বিন জাতিও মানুষের মতো বিভিন্ন জাতিতে বিভক্ত এবং তাদের মধ্যে কাফির-মুশরিক জ্বিন যেমন আছে, তেমনি মু'মিন জ্বিনও আছে।

- ্ঠি. কুরআন মাজীদ তার আগেকার সকল আসমানী কিতাবের সত্যায়নকারী সর্বশেষ পূর্ণাংগ<sup>ু</sup> সত্যের পথ প্রদর্শনকারী আসমানী কিতাব।
- ১০. সর্বশেষ নবী ও রাসূল সা.-এর তিরোধানের পর মানব জাতিকে সত্যের দিকে আহ্বান করার দায়িত্ব মুসলিম উশ্বাহর।
- ১১. মুসলিম উন্মাহর আহ্বানে যারা সাড়া দিয়ে ঈমান আনবে আল্লাহ তা'আলা তাদের অতীতের সকল অপরাধ ক্ষমা করে দেবেন এবং আখিরাতে তাদেরকে জাহান্নামের যন্ত্রণাদায়ক আযাব থেকে রক্ষা করবেন।
- ১২. যারা মুসদিম উত্থাহর সত্যের দিকে আহ্বানকারীর ডাকে সাড়া দেবে না, তারা আল্লাহ তাআলার কোনো সিদ্ধান্তে দুনিয়াতেও বাধা সৃষ্টি করতে পারবে না ; আর আখিরাতেও আল্লাহর আযাব থেকে রক্ষা পাবে না।
- ১৩. আল্লাহর বিধান অমান্যকারী কাফির ও মুশরিকদেরকে আল্লাহর শান্তি থেকে রক্ষা করার জন্য কোনো সাহায্যকারীও আখেরাতে পাওয়া যাবে না।
- ১৪. আল্লাহ তা'আলা সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান। সূতরাং তিনি তাঁর কিতাবকে প্রত্যাখ্যান করার জন্য প্রত্যাখ্যানকারীদেরকে শাস্তি দিতেও সক্ষম।
- ১৫. আখেরাতে অপরাধীদেরকে জাহান্নামের সামনে নিয়ে গিয়ে জাহান্নামের শান্তির সভ্যতা প্রমাণ করা হবে। তারা সেদিন আর অধীকার করতে পারবে না, তখন তাদের নিজেদের সাক্ষ্যেই তারা চিরস্থায়ী শান্তি ভোগ করতে থাকবে।
- ১৬. আল্লাহর পথের আহ্বানকরীদেরকে ধৈর্য ও দৃঢ়তার সাথে দাওয়াতের কাজ চালিয়ে যেতে হবে এবং দাওয়াত প্রত্যাখ্যানকারীদের শাস্তির ব্যাপারে তাড়াহুড়ো করা যাবে না।
- ১৭. দীনের দাওয়াত প্রত্যাখ্যানকারীদেরকে অবশ্যই শান্তি ভোগ কতে হবে—এতে কোনো সন্দেহ নেই। যথাসময়ে তারা শান্তির সম্মুখীন হবে।
- ১৮. দীনের দাওয়াত প্রত্যাখ্যানকারীরা যেদিন শান্তির মুখোমুখী হবে, সেদিন দুনিয়ার জীবনকাশকে এক দিনের সামান্য অংশ বলে মনে হবে।
- ১৯. দ্বীনের পথে আহ্বানকারীদের দায়িত্ব শুধুমাত্র আখিরাতের কঠিন শান্তি সম্পর্কে মানুষকে সতর্ক করে দেয়া। এটা মানা বা না মানার দায়-দায়িত্ব মানুষের নিজেদের।
- २०. कांक्वित-भूगंतिक পाপाচाती সম্প্রদায় ছাড়া আখিরাতে কাউকেই চূড়ান্ত ধ্বংসের শিকার করা হবে না।
- ২১. আখিরাতের চূড়ান্ত ধ্বংস থেকে রক্ষা পেতে হলে ঈমান ও সৎকর্মের সাথে দুনিয়াতে জীবনযাপন করতে হবে, এর কোনো বিকল্প নেই।



#### নামকরণ

সূরার দ্বিতীয় আয়াতে উল্লেখিত রাস্লুল্লাহ সা.-এর মহান নামটিকে এ সূরার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। তাছাড়া এ সূরাতে 'কিতাল' তথা যুদ্ধ-জিহাদের বিধি-বিধান বর্ণিত হয়েছে, তাই এ সুরাটি 'সূরা আল কিতাল' নামেও সুপরিচিত।

#### নাথিলের সময়কাল

'স্রা মুহামদ' রাস্লুল্লাহ সা.-এর মকা থেকে মদীনায় হিজরতের অব্যবহিত পরেই নায়িল হয়েছে। এ সময়টা মুসলমানদের জন্য অত্যন্ত কঠিন সময়। পবিত্র মকা নগরী এবং সাধারণভাবে গোটা আরবের সর্বত্র মুসলমানরা বাতিল শক্তির যুলুম-নির্যাতনের শিকার হয়ে পড়েছিলো। মুসলমানদের জীবনযাপন অত্যন্ত দুর্বিসহ হয়ে পড়েছিলো। আরবের সকল অঞ্চল থেকে হিজরত করে মুসলমানরা দীন ও ঈমান রক্ষার জন্য মদীনায় এসে জড়ো হয়েছিলো। কিন্তু কুরাইশ কাফিররা তাদেরকে মদীনায়ও শান্তিতে থাকতে দিতে রাজী ছিলো না। তারা ক্ষুদ্র ইসলামী শক্তিকে শক্তি প্রয়োগে দুনিয়া থেকে নিশ্চিক্ত করে দিতে চাচ্ছিলো। তারা মদীনার চারদিক থেকে অবরোধ করে রেখেছিলো। অতপর মুসলমানদের সামনে দু'টো পথ খোলা ছিলো। হয়ত তারা দীন ও ঈমান পরিত্যাগ করে আবার জাহেলিয়াতের জীবনে ফিরে যাবে, নয়তো জীবনপণ করে লড়াই করে এ বিষয়ের চূড়ান্ত সমাধান দেবে যে, আরবের মাটিতে ইসলাম থাকবে না-কি জাহেলিয়াত থাকবে। এমন একটি কঠিন সময়-সন্ধীক্ষণে সূরা মুহামদ নাযিল হয়েছে। এ সূরা নাযিল করে আল্লাহ তা'আলা মুসলমানদেরকে যে পথ দেখিয়েছেন, সেটাই মুসলমানদের একমাত্র পথ।

#### আলোচ্য বিষয়

এ সূরার আলোচ্য বিষয় মুসলমানদেরকে যুদ্ধের প্রাথমিক নির্দেশনা দেয়া। সূরার প্রথম তিনটি আয়াতে বিবদমান দল দু'টোর অবস্থান সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, একটি দল সত্যকে প্রত্যাখ্যান ও আল্লাহর পথের প্রতিবন্ধক-এর অবস্থানেরয়েছে; আর অপর দলটির অবস্থান হলো, তারা মুহাম্মদ সা.-এর ওপর অবতীর্ণ সত্যকে মেনে নিয়েছে। তারা যে দীনকে সত্য বলে গ্রহণ করেছে, তাকে জীবনের বিনিময়ে হলেও প্রতিষ্ঠিত করার সংখ্যামে তৎপর। তাদের অবস্থা যতই নাজুক হোক না কেনো, তাদের সংখ্যা যতই নগণ্য হোক না কেনো, তাদের সাজ-সরঞ্জাম যতই অপ্রত্বল হোক আল্লাহর নির্দেশে তারা তাদের চেয়ে অনেক বেশী শক্তিশালী সমগ্র আরবের সম্মিলিত বাহিনীর সাথে যুদ্ধের জন্য প্রভুত। তাদের সমস্ত নির্ভরতা হলো আল্লাহ তা'আলার ঘোষিত সুস্পষ্ট সিদ্ধান্তের ওপর। আল্লাহ তা'আলার সিদ্ধান্ত

হিলো—সত্যকে প্রত্যাখ্যানকারী দলটির সকল চেষ্টা-সাধনা ও কাজ-কর্ম তিনি ব্যর্থ 📆 নিক্ষল করে দিয়েছেন। অপরদিকে সত্যের অনুগত দলটির সকল অপরাধ তিনি ক্ষমা করে দিয়ে তাদের অবস্থা সংশোধন করে দিয়েছেন।

এরপর মুসলমানদেরকে জিহাদের প্রাথমিক নির্দেশনা দিয়ে বলা হয়েছে যে, আল্লাহর সাহায্য ও নির্দেশনা একমাত্র তারাই পাবে, কারণ তারা তাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে আগত সত্যের অনুসারী। আর সত্য প্রত্যাখ্যানকারীরা আল্লাহর সাহায্য ও দিক-নির্দেশনা থেকে বঞ্চিত। এ পর্যায়ে মুসলমানদেরকে সাহায্য ও দিক নির্দেশনা দানের নিশ্চয়তা দেয়া হয়েছে। তাদেরকে তাদের ত্যাগ-তিতিক্ষার সর্বোত্তম প্রতিদানের আশ্বাস দেয়া হয়েছে। বলা হয়েছে যে, তাদের সত্য প্রতিষ্ঠার সংগ্রাম কখনো ব্যর্থ হবে না; বরং তা দুনিয়া ও আথেরাতে ক্রমান্বয়ে সুফল বয়ে আনবে।

অষ্টম আয়াত থেকে সত্য প্রত্যাখ্যানকারী কাফিরদের কথা বলা হয়েছে যে, তারা আল্লাহর সাহায্য ও দিক নির্দেশনা থেকে বঞ্চিত। তাদের সকল প্রচেষ্টা ও কার্যক্রম ব্যর্থ হবে। দুনিয়া ও আখেরাতে তাদের পরিণাম-পরিণতি হবে অত্যন্ত ভয়াবহ তারা আল্লাহর রাসূলকে মক্কা থেকে বের করে দিয়ে নিজেদের ধ্বংসকে তুরান্তি করেছে।

২০ আয়াত থেকে মুনাফিকদের কথা বলা হয়েছে। মুনাফিকরা যুদ্ধের নির্দেশ আসার আগে নিজেদেরকে মুসলমান হিসেবেই পরিচয় দিতো, মুসলমানদের সাথেই জামায়াতে নামায আদায় করতো। যুদ্ধের আয়াত নাযিল হওয়ার পর তারা ভীত হয়ে পড়ে। তারা গোপনে মুসলমানদের শক্র কাফিরদের সাথে আঁতাত করে, যাতে তারা যুদ্ধের বিপদ থেকে নিজেদেরকে রক্ষা করতে পারে। তাদেরকে সতর্ক করে দিয়ে বলা হয়েছে যে, আল্লাহ ও তাঁর দীনের সাথে মুনাফিকী করার কারণে কোনো কর্মই আল্লাহর দরবারে গৃহীত হয়নি।

যারা ঈমানের দাবিদার তারা নিজেদের পরীক্ষা নিয়ে দেখতে পারে, তার ঈমান কোন্ পর্যায়ে রয়েছে। প্রত্যেকেই এ পরীক্ষা করে দেখতে পারে যে, সে ন্যায় ও সত্যের সাথে আছে, না বাতিলের সাথে আছে। তার সহানুভৃতি ও সমর্থন কি ইসলাম ও মুসলমানের প্রতি, না কাফির ও কুফরীর প্রতি। সে কি নিজ সন্তা ও স্বার্থকে বেশী ভালোবাসে না-কি যে ন্যায় ও সত্যের প্রতি ঈমান আনার দাবি করে তাকে বেশী ভালোবাসে। এ পরীক্ষায় যদি প্রমাণিত হয়, তার সহানুভৃতি ও সমর্থন ইসলাম ও মুসলমানদের প্রতি নেই; তার দাবিকৃত ন্যায় ও সত্যের প্রতি তার ঈমানের চেয়ে সে নিজ সন্তা ও স্বার্থকে বেশী ভালোবাসে, তাহলে আল্লাহর কাছে তার নামায, রোযা ও যাকাত ইত্যাদি গৃহীত হওয়ার কোনো কারণ নেই এবং তার ঈমানও সন্দেহ-সংশয় থেকে মুক্ত নয়। অতপর মুসলমানদেরকে নানাভাবে উপদেশ দেয়া হয়েছে, তারা যেন কাফিরদের সংখ্যাধিক্য ও সাজ-সরঞ্জাম দেখে এবং নিজেদের সংখ্যাল্পতা ও সহায়-সম্বলহীনতার কারণে সাহস ও মনোবল না হারায়। কাফিরদের কাছে সন্ধির প্রস্তাব দিয়ে নিজেদের দুর্বলতা প্রকাশ না করে; বরং আল্লাহর ওপর পূর্ণ তাওয়াকুল রেখে

আগ্রাসী কৃষ্ণরী শক্তির বিরুদ্ধে রুখে দাঁড়ায়। তাদের সাথে যেহেতু আল্লাহ আছেন, তাই তারাই আল্লাহর সাহায্যে বিজয় লাভ করবে। আর কৃষ্ণরী বাতিল শক্তির সাথে যেহেতু আল্লাহ নেই, সুতরাং তারা পরাজিত ও লাঞ্ছিত হবে।

অবশেষে মুসলমানদেরকে আল্লাহর পথে জানের সাথে আর্থিক কুরবানী দেয়ার আহ্বান জানানো হয়েছে। যদিও এ সময় মুসলমানদের অর্থনৈতিক অবস্থা অত্যন্ত নাজুক ছিলো। কিন্তু মুসলমানদের সামনে তাদের অন্তিত্বের প্রশ্ন ছিলো। আরবে ইসলাম ও মুসলমান টিকে থাকবে, না-কি চিরতরে নির্মূল হয়ে যাবে এ চূড়ান্ত সিদ্ধান্তকারী প্রশ্ন তাদের সামনে ছিলো। নিজেদেরকে ও নিজেদের দীন ও ঈমানকে কুফরী আগ্রাসী শক্তির হাত থেকে রক্ষা করা এবং আল্লাহর যমীনে আল্লাহর দীনকে বিজয়ী করার জন্য তাদের জানমাল সর্বস্ব ব্যয় করা ছিলো পরিস্থিতির দাবি। এ পর্যায়ে আল্লাহর পথে ব্যয় করার ব্যাপারে কার্পণ্য করার বিরুদ্ধে সতর্ক করে দিয়ে মুসলমানদেরকে উপদেশ দেয়া হয়েছে যে, তোমরা এ ব্যাপারে কার্পণ্য করলে তোমরাই ক্ষতিগ্রন্ত হবে। আল্লাহ তা'আলা সকল প্রয়োজন থেকে মুক্ত। তোমাদের মধ্যে এ ব্যাপারে অনাগ্রহ দেখা গেলে তিনি তোমাদের পরিবর্তে অন্য একটি দলকে দিয়ে তাঁর দীন রক্ষা করবেন, যারা তোমাদের মতো হবে না।



﴿ اَكْنِينَ كُفُو وَا وَصَلُ وَا عَنْ سَبِيلِ اللهِ اَضَلَ اَعْمَالُهُ ﴿ وَالَّذِينَ اَمَنُوا ﴾ كَا لَمُ ﴿ وَالَّذِينَ اَمَنُوا ﴾ ك. यात्रा क्ष्मत्री करत वर (अन्गरक) जान्नारंत्र भरथ (हनरक) वांधा स्मारं, किनि (आन्नारं) जास्मत्र यावजीय कर्य विनष्ठ करत रमनं । २. आत्र यात्रा म्यान धरनरह

- عَنْ سَبِيْلِ ; আন্ত্ৰা নারা (অন্যকে) নাধা দেয় صَدُّوا ; এবং صَدُّوا যারা الَّذِيْنَ ﴿ কৃফরী করে وَ পথে (চলতে) اللهُمُ (চলতে اللهُمُ তাদের যাবতীয় কর্ম (ত্তা আরা الَّذِيْنَ : আরা الَّذِيْنَ : আরা কর্ম وَ۞। কর্মান এনেছে (اعمال + هم اللهُ عَنُوا )
- ১. অর্থাৎ আল্লাহর প্রেরিত রাসূল যে দীনের দাওয়াত তাদের সামনে পেশ করেছে, তা মেনে নিতে অস্বীকার করেছে।
- ২. অর্থাৎ তারা নিজেরাও আল্লাহর রাস্লের দাওয়াত কবুল করে না এবং অন্যদেরকেও তা কবুল করতে দেয় না।

কাফিররা বিভিন্ন উপায়ে মানুষকে দীনের পথে চলতে তথা ঈমান গ্রহণ করতে বাধা সৃষ্টি করতো। তারা জোর করে লোকদেরকে ঈমান আনা থেকে বিরত রাখতো। যারা গোপনে ঈমান আনতো, তা জানতে পারলে কাফিররা তাদের ওপর এমন যুলুম-নির্যাতন চালাতো যে, ঈমানের ওপর তাদের টিকে থাকা এবং অন্যদের ঈমান আনা অত্যন্ত কঠিন হয়ে পড়তো। দীনের বিরুদ্ধে কুৎসা ও মিথ্যা অপবাদ ছড়িয়ে মানুষের মনে বিভ্রান্তি সৃষ্টি করতো। কাফির ব্যক্তির কুফরী রীতিনীতি অনুসরণ করা-ই অন্যদের ঈমান গ্রহণের পথে এক বিরাট প্রতিবন্ধকতা। কারণ তার ব্যক্তিগত আচার-অনুষ্ঠান, তার সামাজিক শিক্ষা-প্রশিক্ষণ ও রীতিনীতি সত্য দীনের প্রচার ও প্রসারে বাধা সৃষ্টি করে।

৩. অর্থাৎ আল্পাহর রাস্লের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করা এবং আল্পাহর বান্দাহদেরকে তাঁর পথে চলতে বাধা দেয়ার কারণে আল্পাহ কাফিরদের চেষ্টা ও শ্রম সঠিক পথে ব্যয়িত হওয়ার তাওফীক ছিনিয়ে নেন। এখন থেকে তাদের সকল কাজকর্ম ও চেষ্টা-সাধনা ভ্রান্ত পথেই পরিচালিত হবে। তারা যেসব কাজকে উন্নত নৈতিক কাজ বলে মনে করতো, যেমন হাজীদের খেদমত, মেহমানদের আতিথেয়তা, আত্মীয়-স্বজনদের সাথে সম্পর্ক রক্ষা করা এবং কা'বা ঘরের তত্ত্বাবধান ইত্যাদি কাজগুলোর প্রতিদানও তারা পাবে না। এর অর্থে এটাও শামিল রয়েছে যে, সত্যের দাওয়াতকে বন্ধ করতে গিয়ে আল্লাহর রাসূল এবং মুসলমানদের বিরুদ্ধে কাফিররা যে তৎপরতা চালাচ্ছে, তা আল্লাহ ব্যর্থ করে দেবেন। তাদের সমস্ত কৌশল ব্যর্থ হয়ে যাবে।

### وعِملُوا الصِّلِحَتِ وَامَنُوابِهَا نُرِّلَ عَلَى مُحَمِّدٍ وَهُوَ الْحَقَّ مِن رَبِهِمُ

এবং সংকর্ম করেছে, আর মুহামদের প্রতি যা নাযিল করা হয়েছে তাতেও ঈমান এনেছে এবং তা-ই তাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে (আগত) একমাত্র সত্য ;

# كُفَّرَ عَنْمُرْسِيِّا تِهِرْ وَٱصْلِرَ بَالْمُرْقَ ذَٰلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا التَّبَعُوا الْبَاطِلُ وَ

তিনি (আল্লাহ) মিটিয়ে দিয়েছেন তাদের থেকে ডার্দের মন্দ কাজগুলো<sup>4</sup> এবং তাদের অবস্থা ওধরে দিয়েছেন<sup>5</sup>। ৩. এটা এজন্য যে, যারা কৃষরী করেছে, তারা অনুসরণ করেছে বাতিলের, আর

و بِمَا ; করেছে - بِمَا ضَارُوا ; আর ; আর - الصَّلَّخِت - করেছে - بِمَا - করেছে - بِمَا - করেছে - بِمَا - করেছ - الصَّلَّخ - মুহাম্মদের ; কُو َ : নাযিল করা হয়েছে ; ঠে - পক থেকে (আঁগত) ; بُوبَهُمْ : তা-ই ; একমাত্র সত্য ; তাদের থেকে (আঁগত) : الْحَقُ : তাদের প্রতিপালকের ; তিনি (আ্ল্লাহ) মিটিয়ে দিয়েছেন ; তাদের থেকে ; তাদের মন্দ কাজগুলো : سَيَاتِهِمْ - صَيَاتِهِمْ - صَيَاتِهُمْ - صَيَاتُهُمْ - صَيْلَوْ - صَيَاتُهُمْ - صَيْلُولُ - صَيْلَوْ - صَيْلَوْ - صَيْلَوْ - صَيْلَوْ - صَيْلَوْ - صَيْلُولُ - صَيْلُول

- 8. আয়াতের প্রথমাংশে ঈমান ও সৎকর্মের কথা বলার পর "মুহাম্মদ-এর প্রতি যা নাযিল করা হয়েছে, তার প্রতি ঈমান এনেছে" কথাটি এজন্য বলা হয়েছে যে, কোনো ব্যক্তি আল্লাহ, আখেরাত, আগেকার সকল নবী-রাসূল এবং আগেকার আসমানী কিতাবসমূহ যতই মেনে চলুক না কেনো, নবী হিসেবে মুহাম্মদ স.-এর আগমনের পর যতক্ষণ না সে তাঁকে এবং তাঁর আনীত শিক্ষাসমূহকে মেনে না নেবে, ততক্ষণ তার কোনো সৎকর্মই আল্লাহর দরবারে গৃহীত হবে না। একথাকে সুস্পষ্টভাবে এজন্য বলা হয়েছে যে, হিজরতের পর মদীনায় এমন সব লোক মুসলমানদের সংস্পর্শে আসতে থাকলো, যারা আল্লাহ, আখেরাত, আগেকার নবী-রাসূল ও কিতাবে বিশ্বাসী ছিলো কিন্তু মুহাম্মদ স.-কে নবী হিসেবে বিশ্বাস করতে রাজী ছিলো না।
- ৫. অর্থাৎ জাহেলী আমলে তারা যেসব গুনাহে লিপ্ত ছিলো, ঈমান আনার পর আল্লাহ তাদের আমলনামা থেকে সেসব গুনাহ মুছে দিয়েছেন। সেসব গুনাহের জন্য তাদেরকে কোনো জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে না।

তাছাড়া আকীদা-বিশ্বাস, ধ্যান-ধারণা, চরিত্র ও কর্মের যে দ্রান্তি তাদের মধ্যে ছিলো, তা থেকেও তাদেরকে মুক্ত করে তাদেরকে ঈমান, সৎকর্ম এবং উনুত নৈতিক চরিত্রের অধিকারী বানিয়ে দিয়েছেন।

৬. 'বা-লুন' শব্দ দু'টি অর্থে ব্যবহৃত হয়—অন্তর এবং অবস্থা। প্রথম অর্থে এর মর্ম হলো, আল্লাহ তাদের (মু'মিনদের) অন্তরকে সবল করে দিয়েছেন। আগে তারা দুর্বল,

# 

যারা নিশ্চিত ঈমান এনেছে, তারা তো তাদের প্রতিপাদকের পক্ষ থেকে (আগত) একমাত্র সত্যের অনুসরণ করেছে; এভাবে আল্লাহ মানুষের জন্য র্বণনা দেন

ٱمْثَالَهُرْ® فَإِذَالَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبَ الرِّقَابِ حَتَّى إِذَّا ٱثْخَنْتُمُوهُمْ

তাদের অবস্থাসমূহের<sup>৭</sup>। ৪. সূতরাং যারা কৃষ্ণরী করেছে তোমরা যখন তাদের সাথে যুদ্ধে অবতীর্ণ হবে, তখন (তাদের) গর্দানে আঘাত করা প্রয়োজন ; এমনকি যখন তোমরা তাদেরকে পুরোপুরি পরাভূত করে ফেলবে

فَشُنُو الْوَسُاقَ فَ فَامَّا مَنَا بَعْلُ وَ إِمَّا فِلَ الْحَتَّى تَضَعَ الْحُرْبُ اوزارَهَا ؟ قَعْمُ وَالْوَسُاقَ فَ فَامَّا مِنَا مِعْمُ وَامْا فِلَ الْحَدِّدِ عَلَيْهِ مَا الْحَدْمُ الْحَدْمُ الْحَدْمُ عند به معالی معاملات الله عند منافق الله عند الله عند

অসহায় ও নির্যাতিত অবস্থার মধ্যে ছিলো, আল্লাহ তাদেরকে সে অবস্থা থেকে বের করে এনেছেন। এখন তারা অসহায়ভাবে যুলুম-নির্যাতন ভাগ করার পরিবর্তে যুলুমের মুকাবিলা করার মতো মানসিক অবস্থার অধিকারী হয়েছে। এখন তারা শাসিত হওয়ার পরিবর্তে নিজেরাই নিজেদের জীবন পরিচালনা করার সুযোগ লাভ করেছে।

দ্বিতীয় অর্থে এর মর্ম হলো, আল্লাহ তাদেরকে অতীতের **জাহেলী অবস্থা প**রিবর্তন করে ভবিষ্যতের জন্য সঠিক পথে তথা ঈমানের পথে নিয়ে এসেছেন।

৭. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা দুনিয়ার মানুষের অবস্থাকে উদাহরণ দিয়ে বুঝিয়ে দেন, যাতে তারা তাঁর দেয়া উদাহরণ থেকে নিজেদের অবস্থান সহজে বুঝতে সক্ষম হয়। শানুষের মধ্যে একটি দশ আল্লাহর আয়াতকে অস্বীকারকারী, তারা বাতিলের অনুসারী; আল্লাহ তা'আলা তাদের সমস্ত শ্রম-সাধনা নিক্ষল করে দেন। আর অপর দল আল্লাহর আয়াতকে মেনে নিয়ে ন্যায় ও সত্যের অনুসরণে জীবনযাপন করছে, আল্লাহ তাদের দোষ-ক্রুটি ক্ষমা করে দিয়ে তাদের অবস্থাকে সংশোধন করে দেন।

৮. কুরআন মাজীদের সূরা বাকারার ১৯০ আয়াত, সূরা আনফালের ৬৭ থেকে ৬৯ আয়াত, সূরা হজের ৩৯ আয়াত, সূরা মুহামাদ-এর আলোচ্য ৪ আয়াত এবং এসব আয়াত থেকে রাস্পুরাহ সা. ও সাহাবায়ে কেরামের অনুসৃত বিধি-বিধান থেকে ফিকাহবিদগণ ব্যাপক গবেষণার ভিত্তিতে যুদ্ধবন্দী সংক্রান্ত যেসব হুকুম আহকাম রচনা করেছেন তা সংক্ষেপে নিম্নরপ—

এক ঃ শক্রদের সাথে যুদ্ধে মুসলিম সেনাবাহিনীর উচিত নয় যুদ্ধের মূল লক্ষ্য শক্রর সামরিক ক্ষমতা পুরোপুরি নিক্রীয় করে দেয়ার আগে শক্রসৈন্যকে বন্দী করতে লেগে যাওয়া। মুক্তিপণ বা ক্রীতদাস সংগ্রহের লোভে পড়ে যুদ্ধের মূল লক্ষ্য থেকে বিচ্যুত হয়ে যাওয়া কোনো ক্রমেই উচিত নয়।

দুই ঃ যুদ্ধবন্দী হয়ে যারা মুসলিম বাহিনীর আয়ত্বাধীন হয়ে যাবে, তাদেরকে হত্যা করা যাবে না।

তিন ঃ বিশেষ কোনো ক্ষেত্রে ইসলামী রাষ্ট্রের শাসকের—কোনো বিশেষ বন্দীকে বা একাধিক বন্দীকে হত্যা করার ইখতিয়ার আছে। এ ব্যাপারে সিদ্ধান্ত গ্রহণের দায়িত্ব ইসলামী সরকারের। যাকে ইচ্ছা তাকে হত্যা করার ইখতিয়ার কোনো সৈনিকেরই নেই। হত্যার সিদ্ধান্ত নেয়ার ক্ষেত্রেও ফিকাহবিদগণ তিনটি শর্ত আরোপ করেছেন—(১) বন্দী যদি ইসলাম গ্রহণ করে; তাকে হত্যা করা যাবে না। (২) বন্দী যতক্ষণ সরকারের আয়ত্বে থাকবে ততক্ষণ পর্যন্ত হত্যার সিদ্ধান্ত নেয়া যাবে, দাস হিসেবে বন্দীন বা বিক্রির মাধ্যমে অন্য কারো মালিকানাভুক্ত হয়ে গেলে তাকে হত্যা করা যাবে না। (৩) বন্দীকে হত্যা করার সিদ্ধান্ত গৃহীত হলে সহজভাবে তাকে হত্যা করতে হবে। কট্ট দিয়ে হত্যা করা যাবে না।

চার ঃ যুদ্ধবন্দীদের সম্পর্কে সাধারণ বিধান হলো, তাদের প্রতি দয়া প্রদর্শন করতে হবে। অথবা মুক্তিপণ নিয়ে তাদেরকে ছেড়ে দিতে হবে।

তাদের প্রতি দয়া প্রদর্শনের চারটি অবস্থা হলো—(১) বন্দী অবস্থায় তাদের সাথে সদাচরণ করতে হবে। (২) হত্যা বা চিরস্থায়ী বন্দী করে রাখার পরিবর্তে তাকে দাস বানিয়ে মুসলমানদের মধ্যে বন্টন করে দিতে হবে। (৩) জিযিয়া আরোপ করে তাকে যিশ্বী তথা নিরাপত্তাপ্রাপ্ত বানিয়ে নিতে হবে। (৪) কোনো বিনিময় বা মুক্তিপণ ছাড়াই তাকে মুক্তিদান করতে হবে।

মৃক্তিপণ গ্রহণের তিনটি পর্যায় হলো—(১) অর্থের বিনিময়ে মৃক্তি দেয়া।(২)কোনো বিশেষ সেবা গ্রহণ করে মুক্তি দেয়া। (৩) শত্রুদের হাতে বন্দী কোনো মুসলমানের সাথে বিনিময় করা।

ি এসব উপায়গুলোর মধ্যে যখন, যে অবস্থায় যে উপায় প্রযোজ্য হবে, তা গ্রহ**িনী** করার ইখতিয়ার ইসলামী রাষ্ট্রের শাসন কর্তৃপক্ষের আছে।

পাঁচ ঃ যুদ্ধবন্দীদের খাদ্য, পোশাক পরিচ্ছদ ও চিকিৎসার দায়িত্ব ইসলামী রাষ্ট্রের সরকারের—যতক্ষণ তারা সরকারের হাতে থাকবে। তাদেরকে অভুক্ত রাখা, পোশাক পরিচ্ছদ না দেয়া অথবা শারীরিকভাবে শান্তি দেয়া ইসলামী শরীয়তে বৈধ নয়।

ছয় ঃ যুদ্ধবন্দীদেরকে স্থায়ীভাবে বন্দী করে শ্রম আদায় করার বিধান ইসলামী শরীয়তে নেই। বন্দী বিনিময় বা মুক্তিপণ আদায়ের ব্যবস্থা না হলে তাদেরকে দাস হিসেবে ব্যক্তি মালিকানায় দিয়ে দিতে হবে এবং তাদের সাথে সদাচার করার জন্য মালিকদেরকে নির্দেশ দিতে হবে। কোনো বন্দী ইসলাম গ্রহণ করলেও দাসত্ব থেকে মুক্তি পাবে না। তবে বন্দী হওয়ার আগে ইসলাম গ্রহণ করে থাকলে এবং কোনো কারণে শত্রুদলের অন্তর্ভুক্ত হয়ে থাকলে দাসত্ব থেকে মুক্তি পাবে এবং তাকে স্বাধীন করে দেয়া হবে।

সাত ঃ কোনো বন্দী ইসলামী রাষ্ট্রের যিম্মী নাগরিক হিসেবে জিযিয়া প্রদান করে বসবাস করতে চাইলে তাকে সে সুযোগ দেয়া যাবে। ইসলামী রাষ্ট্রে মুসলমান যেমন স্বাধীনতা ভোগ করে, সে-ও তদ্ধপ স্বাধীনতা ভোগ করে। এভাবে যেসব বন্দীকে দাস বানানো বৈধ, তাদের ওপর জিযিয়া আরোপ করে যিম্মী নাগরিক বানানো-ও বৈধ।

আট ঃ ইসলামী রাষ্ট্রের প্রধান যদি মনে করেন যে, কোনো বন্দীকে ছেড়ে দিলে সে চিরতরে ইসলামী রাষ্ট্রের প্রতি কৃতজ্ঞ থাকবে এবং সে শক্রতার পরিবর্তে বন্ধুত্ব লাভে আগ্রহী থাকবে। এমনকি মু'মিনও হয়ে যাওয়ার সম্ভাবনা আছে। তাহলে সে বন্দী থেকে কোনো মুক্তিপণ না নিয়েও ছেড়ে দিতে পারেন। তবে এটা তখন পর্যন্ত সরকার প্রধানের হাতে এ ক্ষমতা থাকবে, যতক্ষণ পর্যন্ত বন্দীদেরকে জনগণের মধ্যে দাস হিসেবে বন্টন করে দেয়া না হবে। আর যদি বন্দীরা বন্টিত হয়ে যায়, তখন তাদের মালিকদের সম্মতির ভিত্তিতে মুক্তিপণ ছাড়া বা বিনিময় মূল্য নিয়ে বন্দীদের ছেড়ে দেয়া যেতে পারে।

নয় ঃ মৃক্তিপণ নিয়ে যুদ্ধবন্দীদের ছেড়ে দেয়ার উদাহরণ রাস্পুল্লাহ সা.-এর সময়ে বদর যুদ্ধ ছাড়া দেখা যায় না এবং সাহাবায়ে কেরামের যুগেও এর কোনো উদাহরণ পাওয়া যায় না, তাই ইসলামী আইনবিদদের মতে ব্যাপকভাবে এরপ করা অপছন্দনীয়। যেহেতু কুরআন মাজীদে এর অনুমতি রয়েছে, তাই এটাকে ইসলামী শরীয়তে বৈধতা দান করা হয়েছে। প্রয়োজন দেখা দিলে মুসলিম শাসক অর্থের বিনিময়ে বন্দীদের ছেড়ে দিতে পারে।

দশ ঃ বন্দীদের যোগ্যতা অনুসারে সেবা গ্রহণের বিনিময়েও মুক্তিদান করা যেতে পারে। বদর যুদ্ধের বন্দীদের মধ্যে যাদের মুক্তিপণ দেয়ার ক্ষমতা ছিলো না, তাদেরকে আনসারদের শিশুদের দশজন করে শিশুকে লেখাপড়া শিখিয়ে দেয়ার বিনিময়ে মুক্তিদানের শর্ত রাস্লুল্লাহ সা. আরোপ করেছিলেন। وَلَوْ يَشَاءُ الله لانتصر منهر ولكن ليبلوا بعضكر ببعض والزين في الناس لانتصر منهر ولكن ليبلوا بعضكر ببعض والزين في القادة (তোমাদের করণীয়); আর यि আল্লাহ চাইতেন (তবে) তাদের কাছ থেকে অবশ্যই প্রতিশোধ এহণ করতেন, কিন্তু তিনি তোমাদের কতেককে কতেক ধারা যাতে পরীক্ষা করতে পারেন (সেজন্য এ পদ্ধতি নিয়েছেন); আর যারা

قَتُلُـوْ ا فِي سَبِيلِ اللهِ فَلَن يَضِلَ اعْهَالَهُمْ سَيهُلِي بِهُمْ وَيُصَلِّمُ بَالْهُمْ فَ الْهُمْ فَا ا আল্লাহর পথে নিহত হয়, তাদের কর্মসম্হ তিনি (আল্লাহ) কখনো নিম্মন করে দেবেন নাই। ৫. তিনি শীঘ্রই
তাদেরকে সঠিক পথ দেখাবেন এবং তাদের অবস্থা তালো করে দেবেন।

﴿ يَكُ خِلُمِ الْجَنَّهُ عَلَى فَهَا لَهُ ﴿ يَا يَهَا الَّنِينَ امْنُوا اللهَ يَنْصُرُ كُرُ ﴿ وَيَلْ خِلُمِ اللهِ يَنْصُرُ كُرُ ﴿ وَ اللهِ يَنْصُرُ كُرُ ﴿ فَهَا لَهُ إِنَّ مِنْ اللهِ يَنْصُرُ كُرُ ﴿ فَهَا لَهُ إِنَّ مِنْ اللَّهِ يَنْصُرُ كُمْ ﴿ فَهَا اللَّهُ يَنْصُرُ كُمْ ﴿ فَهَا لَهُ اللَّهُ يَنْ مُوا اللَّهُ يَنْصُو وَاللَّهُ يَامُ اللَّهُ عَلَيْكُو وَاللَّهُ يَنْ مُنَاكُمُ وَاللَّهُ يَنْصُوا اللَّهُ يَنْ مُنَاكُمُ وَاللَّهُ يَنْ مُنَاكُمُ وَاللَّهُ يَاللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ يَعْلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

وَلٰكُنْ وَاللّهُ وَالْكَ وَالْكُونُ وَالْكُ وَالْكُونُ وَالْ

এগারো ঃ যুদ্ধবন্দীদের মুক্তির বিনিময়ে শক্রাদের হাতে বন্দী মুসলমান সৈনিককে মুক্ত করে নেয়া যেতে পারে। তবে বন্দীদের কেউ ইসলাম গ্রহণ করলে তাকে বন্দী বিনিময়ের মাধ্যমে শক্রাদের হাতে তুলে দেয়া যাবে না।

উপসংহারে বলা যায় যে, ইসলাম যুদ্ধবন্দীদের জন্য একটি ব্যাপক আইন রচনা করেছে। এ আইন সর্বযুগে এবং সবরকম পরিস্থিতিতে যুদ্ধবন্দীদের ব্যাপারে উদ্ভূত সকল সমস্যার মুকাবিলা করা সম্ভব।

- ৯. অর্থাৎ বাতিলের সাথে যুদ্ধ-সংগ্রামের মাধ্যমে মু'মিনদের ঈমানের অবস্থানী সুস্পষ্টভাবে ফুটিয়ে তোলা এবং তাদের মধ্যে যে যতটুকু মর্যাদা পাওয়ার যোগ্য তাকে ততটুকু মর্যাদা পুরোপুরি দেয়াই আল্লাহর উদ্দেশ্য। তা না হয়ে যদি বাতিলকে ধ্বংস করাই আল্লাহর একমাত্র উদ্দেশ্য হতো, তাহলে তাঁর সৃষ্ট একটি ভূমিকম্প বা ঝড়- তুফান বা অন্য কোনো প্রাকৃতিক দুর্যোগ দিয়ে এক নিমেষেই তা করে দিতে পারতেন।
- ১০. অর্থাৎ আল্লাহর পথে যারা শাহাদাত লাভ করে তাদের ব্যক্তিগত সব কাজ-কর্ম ধ্বংস হয়ে গেছে বলে মনে করার কোনো কারণ নেই। শহীদদের ত্যাগ ও কুরবানী দ্বারা তাদের পরে যারা দুনিয়াতে জীবিত থাকলো তাদের কল্যাণ হওয়ার সাথে সাথে শহীদদের নিজেদের জন্যও শাহাদাত কল্যাণজনক। শহীদদের কিছু শুনাহ থাকলেও তাদের শুনাহর কারণে তাদের কোনো সংকর্মই বিনষ্ট হয় না ; বরং তাদের সংকর্ম তাদের শুনাহর কাফ্ফারা হয়ে যায়।
- ১১. আলোচ্য ৫ ও ৬ আয়াতে আল্লাহ শহীদদের তিনটি মর্যাদার কথা উল্লেখ করেছেন—(১) আল্লাহ তাঁদেরকে সঠিক পথ দেখাবেন। এর অর্থ অবশ্যই এবং শীঘ্রই তাঁদেরকে জান্লাতের দিকে পথ দেখাবেন। (২) তাঁদের অবস্থা তথরে দেবেন। এর অর্থ পার্থিব জীবনে শহীদদের জীবনে যেসব কল্ম-কালিমা-লিও হয়েছিলো তা দ্র করে দিয়ে তাদেরকে উপহার হিসেবে জান্লাতী পোশাকে সজ্জিত করে দেবেন। (৩) দুনিয়াতে কুরআন ও রাস্লুল্লাহ স.-এর মাধ্যমে যে জান্লাতের সুসংবাদ তাদেরকে দেয়া হয়েছিলো এবং জান্লাতের সুখময় চিত্র তাদের সামনে তুলে ধরা হয়েছিলো, সেখানে হবছ সেই জান্লাতের অধিকারী তাঁরা হবে, বিন্দুমাত্র পার্থক্য তারা পাবে না।
- ১২. 'আল্লাহকে সাহায্য করা'র আল্লাহর দীনকে অন্য সকল দীনের ওপর বিজয়ী করার কাজে সাহায্য করা। আল্লাহ তা'আলা মানুষকে কৃষ্ণর বা ঈমান কোনো একটি গ্রহণ করার জন্য বাধ্য করেননি। বরং মানুষকে ইচ্ছার স্বাধীনতা দিয়েছেন। আল্লাহ তা'আলা চান যে, মানুষ স্বতক্ষৃতভাবে কৃষ্ণরী বা বিদ্রোহ ত্যাগ করে ঈমান ও আনুগত্যের পথ গ্রহণ করুক। আল্লাহ তা'আলা বিশ্বাস ও কর্মের মাধ্যমে মানুষের নিকট থেকে এ স্বীকৃতি আদায় করতে চান যে, কুফরী, নাম্বরমানী ও বিদ্রোহ করার স্বাধীনতা থাকা সত্ত্বেও মানুষ তার স্রষ্টার দাসত্ব আনুগত্যকেই সত্য, সফলতা ও মুক্তির একমাত্র পথ হিসেবে গ্রহণ করুক। আল্লাহ তা আলা এজন্য নবী-রাসূলদের মাধ্যমে প্রচার, উপদেশ-নসীহতের দ্বারা মানুষকে সত্য-সঠিক পথে নিয়ে আসার ব্যবস্থা করেছেন। আর এ কাজে যারা আল্লাহর সাহায্য করবে, তারাই 'আল্লাহর সাহায্যকারী' হিসেবে গণ্য হবে। আল্লাহর কাছে মানুষের এটাই সর্বোচ্চ মর্বাদা। নামায-রোযা অন্যান্য আনুষ্ঠানিক ইবাদতের দ্বারা মানুষ আল্লাহর বান্দাহ বা গোলাম হিসেবে মর্যাদা পায় ; আল্লাহর দীনের প্রচার-প্রসার ও প্রতিষ্ঠার কাজে সংগ্রামী মানুষেরা আল্লাহর সাহায্যকারী এবং সহযোগীর মর্যাদায় অভিষিক্ত হয়। দুনিয়াতে রহানী তথা আধ্যাত্মিক উনুতি লাভের এবং আল্লাহর দরবারে উচ্চতম মর্যাদা লাভের এটাই একমাত্র পথ।

وَيُثَبِّتُ اَقْنَ اَمْكُرُ ﴿ وَالَّذِيشَ اَفْكُو اَ فَتَعْسَا لَّهُمْ وَافْلَ اَعْمَالُهُمْ ﴿ وَافْلَ اَعْمَالُهُمْ وَافْلَ اَعْمَالُهُمْ وَافْلَ اعْمَالُهُمْ وَافْلَ عَالَمُ مَا وَعَلَمُ مَا وَعَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ ا

بِأَنْهُرُ كُوهُ وَامَّا أَنْزَلَ اللهُ فَأَحْبُ طَاكُمُ الْهُرُ اللهُ وَامَّا أَنْزَلَ اللهُ فَأَحْبُ طَاكُمُ الْهُرُ اللهُ وَامَّا أَنْزَلَ اللهُ فَأَحْبُ طَاكُمُ الْهُرُ اللهُ فَاكْمُ اللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

فَينْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَدُ النِّنِ مَن قَبْلِهِمْ و دَمْر اللهُ عَلَيْهِمْ و وَلْكُفُولِينَ তাহলে দেখতে পেতো, তাদের আগে যারা ছিলো তাদের পরিণাম কেমন হয়েছিলো; আল্লাহ তাদেরকে ধাংস করে দিয়েছেন; আর কাফিরদের জন্য রয়েছে

أَمْثَالُهَا ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهُ مُولَى الَّذِينَ أُمَنُوا وَأَنَّ الْكَفِرِبَى لَا مُولَى لَهُمْ ﴿ فَاللَّهُ مَا لَكُورِبَى لَا مُولَى لَهُمْ ﴿ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَ

وَ - وَهُمْبَتْ : पून्ण রাখবেন : وَدَامِ + كم) - انْدَامَكُمْ : विर्मे - كُوبُو أَيْبَتْ : विर्मे - كَرَفُوا : याता : وَنَعْسًا : कात कर्त्राण निर्मे करत्राण्ड निर्मे करत्राण्ड निर्मे करत्राण्ड निर्मे करत्राण्ड निर्मे कर्त्राण्ड निरमे कर्त्राण्ड निरमे निरमे कर्त्राण्ड निरमे निरमे कर्त्राण्ड निरमे निरमे कर्त्राण्ड निरमे निरमे

- ি ১৩. অর্ধাৎ কাফিরদের পা-কে মু'মিনদের বিরুদ্ধে যুদ্ধক্ষেত্রে সুদৃঢ় রাখবেন না ; বরং তারা হোচট খেয়ে পড়বে এবং দুর্গতির শিকার হবে।
- ১৪. অর্থাৎ তারা সেই জীবনব্যবস্থাকে অপছন্দ করেছে যে জীবনব্যবস্থা আল্লাহ তাঁর রাস্পার মাধ্যমে মানুষের জন্য পাঠিয়েছেন। অধিকস্থু তারা নিজেদের জাহেলী আকীদা-বিশ্বাস, রীতিনীতি, ধ্যান-ধারণা ও আচার-অনুষ্ঠানকে প্রাধান্য দিয়ে তাতেই নিমজ্জিত হয়ে আছে।
- ১৫. অর্থাৎ অতীতের সেসব কাফিররা নবীর দাওয়াত ও তাবলীগকে অস্বীকার করার ফলে যে ধ্বংসাত্মক পরিণতির সম্মুখীন হয়েছিলো, মুহাম্মদ সা.-এর দাওয়াত ও তাবলীগকে অস্বীকারকারী কাফিরদের পরিণতিও একই রূপ হবে। আর দুনিয়ার ধ্বংসাত্মক পরিণতি-ই তাদের শেষ নয়, আখেরাতের ধ্বংসও তাদের জন্য নির্ধারণ করে রাখা হয়েছে।
- ১৬. অর্থাৎ কাফিরদের দুনিয়া-আখেরাতে করুণ পরিণতি এজন্য হবে—কারণ, তাদের কোনো সাহায্যকারী অভিভাবক নেই। অপরদিকে মু'মিনদের সফলতার কারণ, তাদের সাহায্যকারী অভিভাবক সর্বময় শক্তি-ক্ষমতার অধিকারী সর্বশক্তিমান আল্লাহ। ওহুদ যুদ্ধে রাসূলুল্লাহ সা. আহত হলে সাহাবাদের কয়েকজনসহ পাহাড়ে একটি গুহায় অবস্থান করছিলেন, তখন আবু সুফিয়ান চিৎকার করে বললো—আমাদের উয্যাদেবতা আছে, তোমাদের তো উয্যানেই।" রাসূলুল্লাহ সা. সাহাবীদেরকে বললেন যে, তোমরা বলো—আল্লাহ-ই আমাদের পৃষ্ঠপোষক ও অভিভাবক, তোমাদের তো কোনো অভিভাবক নেই। আলোচ্য আয়াত থেকেইরাসূলুল্লাহ সা.-এর জবাবটি গৃহীত হয়েছে।

#### ১ম রুকৃ' (১-১১ আয়াত)-এর শিকা

- ১. কাফির তথা দীন-ইসলামকে অস্বীকারকারী, দীনি কাজে অন্যদেরকে বাধাদানকারীদের কোনো সংকর্ম-ই আল্লাহর কাছে গৃহীত হবে না।
- ২. আল্লাহর দীনে দৃঢ়বিশ্বাসী এবং দীন প্রতিষ্ঠায় আল্লাহর রাস্লের দেখানো পথে জ্ঞান-মাল দিয়ে সংগ্রামকারীদের সকল অপরাধ আল্লাহ ক্ষমা করে দেন। দীনের প্রতিষ্ঠায় সংগ্রামীদের ভুল-দ্রান্তি ও ক্রাটি-বিচ্যুতও আল্লাহ সংশোধন করে দেন, ফলে তারা সঠিক সিদ্ধান্ত নিতে সক্ষম হয়।
- ৩. দুনিয়াতে কারা সত্যের অনুসারী আর কারা বাতিলের অনুসারী, আল্লাহ তা'আলা উভয় দলের অবস্থা সুস্পষ্টভাবে তুলে ধরেছেন ; সুতরাং যে চায় সত্যের অনুসরণ করুক, আর যে চায় বাতিলের অনুসরণ করুক।
- ৪. আল্লাহ তা'আলা হক বা বাতিল কোনো পথে চলতে কাউকে বাধ্য করেন না। হক ও বাতিলের সংগ্রামের মধ্য দিয়েই তিনি সত্যিকার মু'মিনদেরকে বাছাই করে নেন। হক ও বাতিলের সংগ্রামে মানবজ্ঞাতির সূচনা থেকে চলে আসছে এবং তা কিয়ামত পর্বন্ত চলতে থাকবে।
- ৫. হক ও বাতিলের সংখ্যামের চূড়ান্ত রূপ হলো সন্থুখ যুদ্ধ। এমন পরিস্থিতিতে হকপন্থীদের কাজ হবে বাতিলের শক্তিকে পুরোপুরি পরাজিত করা। হাতিয়ার সমর্পণ করা পর্যন্ত তাদের সাথে যুদ্ধ চালিয়ে যেতে হবে। অন্ত্র সমর্পণকারী শত্রুদের আঘাত করা যাবে না, তাদেরকে বন্দী করে নিয়ে আসতে হবে।

- ৬. বন্দীদের প্রতি উত্তম আচরণ করতে হবে। তাদের ওপর কোনোরূপ জন্যায় আচরণ করা ই যাবে না। বন্দীদেরকে উত্তম পোশাক, খাদ্য, বাসস্থান ও সূচিকিৎসা প্রদান করতে হবে।
- ৭. তারপর ইসলামী রাষ্ট্রের শাসনকর্তৃপক্ষ বন্দীদের ব্যাপারে যথাযথ সিদ্ধান্ত নেবেন। কর্তৃপক্ষ সমিচীন মনে করলে কোনো বিনিময় ছাড়াই তাদেরকে মুক্ত করে দিতে পারেন।
- ৮. ইসপামী রাষ্ট্রের কর্তৃপক্ষ চাইদে বন্দীদের নিকট থেকে বিনিময় মূল্য গ্রহণ করে তাদেরকে মুক্ত করে দিতে পারেন।
  - ৯. কর্তৃপক্ষ চাইলে বন্দীদের থেকে প্রয়োজনীয় সেবা গ্রহণ করার শর্তে মুক্তি দিতে পারেন।
- ১০. কর্তৃপক্ষ শত্রুপক্ষের সাথে বন্দী বিনিময় করতে পারেন। তবে কোনো বন্দী ইসলাম গ্রহণ করলে, তাকে বন্দী বিনিময়ের মাধ্যমে শত্রুদের নিকট ফিরিয়ে দেয়া যাবে না।
- ১১. কর্তৃপক্ষ সমিচীন মনে কর**লে** বন্দীদেরকে দাস হিসেবে জনগণের মধ্যে বন্টন করে দিতে পারেন।
- ১২. এভাবে যারা দাস-দাসীর মাণিক হবে তাদেরকে দাস-দাসীর সাথে অবশ্যই উত্তম আচরণ করতে হবে। নিজেরা যা খাবে ও পরবে, দাসদেরকে অনুরূপ খাদ্য ও পোশাক দিতে হবে।
  - ১৩. জ্বিযিয়া দেয়ার শর্তে বন্দীদের ইসলামী রাষ্ট্রের সীমানার মধ্যে পুনর্বাসন করা যেতে পারে।
- ১৪. বন্দীদের ব্যাপারে ইসলামী আইনে ব্যাপক প্রশস্তুতা রয়েছে। তবে কোনো অবস্থায় বন্দীদেরকে আমভাবে হত্যা করার বিধান ইসলামে নেই। শাসনকর্তৃপক্ষ কোনো বিশেষ কারণে, কোনো বিশেষ বন্দীর ব্যাপারে হত্যার সিদ্ধান্ত নিতে পারেন। কিন্তু এটা হবে একটা ব্যতিক্রম সিদ্ধান্ত।
  - ১৫. দীন প্রতিষ্ঠার সংগ্রামে নিহতদের কোনো নেকআমলই আল্লাহ নিম্ফল করেন না।
- ১৬. আল্লাহ শহীদদের শাহাদাত লাভের পরই জান্নাতে স্থান দেন এবং দুনিয়ার জীবনে তাদেরকে কোনো কলুষ-কালিমা স্পর্শ করে থাকলেও আল্লাহ তা দূর করে দেন।
- ১৭. দুনিয়ার জীবনে শহীদরা যে জান্নাতের সুসংবাদ পেয়েছিলো, তাদেরকে হুবহু সেই জান্নাত-ই দেয়া হবে, তাতে একটুও পার্থক্য তারা পাবে না।
- ১৮. দীন প্রতিষ্ঠার সংগ্রামে জ্ঞান-মাল দিয়ে অংশ নেয়াই আল্লাহকে সাহায্য করা। আর যারা আল্লাহকে এভাবে সাহায্য করবে, আল্লাহও তাদেরকে উভয় জাহানে সাহায্য করবেন।
- ১৯. আল্লাহর দীনকে প্রত্যাখ্যানকারী, অন্যদেরকে দীনের পথে চলতে বাধাদানকারী দুরাচারদের উভয় জাহানে দুর্গতি হবে। তাদের কোনো কর্মই ফলদায়ক হবে না।
- २०. मूनिয়ाতে ভ্রমণ করদেই পাপাত্মা-দুরাচারদের দুর্গতির প্রমাণ পাওয়া যায়। এজন্যই কুরআন মাজীদে ভ্রমণের ব্যাপারে উৎসাহিত করা হয়েছে।
- ২১. অতীতের যেসব কাফির নবীদের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করার কারণে ধ্বংস হয়ে গেছে। শেষ নবীর দাওয়াত প্রত্যাখ্যানকারীরা তাদের মতো ধ্বংস হয়ে যাবে। এতে কোনোই সন্দেহ নেই। কেননা মু'মিনদের একমাত্র অভিভাবক আল্লাহ, আর কাফিরদের কোনো অভিভাবক নেই।
- ২২. মহান স্রষ্টা, প্রতিপাদক, দয়াময় আল্লাহ যাদের অভিভাবক ও পৃষ্ঠপোষক তাদের ভয় ও দুক্তিন্তা থাকার কোনো কারণ নেই। আমাদেরকে নিচিন্তে-নির্ভয়ে আল্লাহর দীন প্রতিষ্ঠার সংগ্রামে ঝাঁপিয়ে পড়ার জ্বন্য আল্লাহর কাছে তাওফীক চাইতে হবে।

### সূরা হিসেবে রুকু'-২ পারা হিসেবে রুকু'-৬ আয়াত সংখ্যা-৮

الله ين خل الزين امنواوعملواالطحوجني تجرى من تحتها على الله ين خل الزين امنواوعملواالطحوجني تجرى من تحتها على الله على المنواوعملوا الطحوب تحتها على المنواوعملوا المنواعملوا المنواعملوا المنواعملوا المنواعملوا المنواعملوا المنواعملوا المنواعملوا المنوعملوا المنواعملوا المنواعملوا المنواعملوا المنوعملوا المنواعملوا

الأنهر والزير فَوَالْنِير وَالْنِير وَالْنِير وَالْنِير وَالْكُون كَمَا تَا كُلُ الْاَنْعَا وَالْتَار الْاَنْعَا وَالْتَار مِنْ كُلُون كَمَا تَا كُلُ الْاِنْعَا وَالْتَارِير مِنْ كُلُون كَمَا تَا كُلُ الْاِنْعَا وَالْتَارِير مِنْ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ

مَثُومَ لَمُونَ وَكَأَيِّسَ مِّى قَرْيَةِ هِى أَشَنَّ قُوفًا مِّنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَنَكَ عَلَيْ مَنْ তাদের শেষ क्रिशना । ১৩. আর (হে नवी!) অনেক জনপদইতো (এমন ছিল) যা আপনার সেই জনপদ থেকে শক্তির দিক দিয়ে অনেক বেশী (কঠোর) ছিলো, যা থেকে আপনাকে তারা বের করে দিয়েছে;

- امَنُوا : استراد و الدَوْن : শ্বেৰেশ করাবেন و الدَوْن : শ্বিন্দর : المَنُوا : শ্বিন্দর : শুনিন্দর : শুনিন্না : শুনিন্দর : শুনিন্

১৭. অর্থাৎ পশুরা যেমন তাদের খাদ্য যেখানে পায় খেয়েই চলে; তারা চিন্তা করে না, এ খাদ্য কোথা থেকে এসেছে, কে তার ব্যবস্থা করেছে, যে সত্তা এ খাদ্যের ব্যবস্থা করেছে, তার প্রতি করণীয় কি ? এসব লোকও তেমনি পশুর মতো খেয়েই চলে। এর বেশী কিছু চিন্তা করার কোনো প্রয়োজন বোধ করে না।

### كْنَهُرْ فَلَا نَاصِرَ لَهُرْ ® أَفَهَى كَانَ عَلَى بَيِنَةٍ مِّنْ رَبِّهِ كَهَـنَ زَيِّـنَ أَ আমি ডানেরকে ধ্বংস করে দিয়েছি, তখন কেউ-ই ডানের সাহাব্যকারী ছিল না<sup>১৮</sup>। ১৪. ডবে কি যে ব্যক্তি তার প্রতিপাদকের

পক্ষ থেকে আগত সুন্দাই প্রমাণের উপর প্রতিষ্ঠিত রয়েছে, সে কি তাদের মতো, পোতনীয় করে দেয়া হয়েছে তার জন্য

ۅٛؖءُعَلِهٖۅٵؾؖؠعُۅٛٳٲۿۅؖٳءۿؗؗۯ<sup>®</sup>مَثَلُاڳؾؖڋؚٳڷؖؾؚؽۅۘۼؚۘۘٮٳڷؠتَّقُونَ فِيهَا ٱنْهَرٍ নিজেদের মন্দ কাজগুলোকে এবং (যারা) অনুসরণ করে নিজেদের খেরাল-খুশীর"। ১৫. মুন্তাকীদেরকে যেই জানাতের ওয়াদা দেয়া হয়েছে, তার অবস্থা হলো তাতে (প্রবহমান) রয়েছে নহরসমূহ

اهلكنا+هم)-اهلكنهُم)-আমি তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছি ; اهلكنا+هم)-اهلكنهُم، -نَاصرَ कर्षे-३ সাহায্যকারী ; لهُمْ -তাদের اهَنَنْ هـ)-انَمَنْ कर्षे-३ সাহায্যকারী ; -نَاصرَ - ( رب+ه )-رُبُّه ; পক্ষ থেকে -مُـنْ ; রয়েছে -مَيْنَة ; ওপর -بَيْنَة ; ব্রুসেচ্ছ প্রমাণের -كَانَ তার প্রতিপাল্কের ; ১৯০০-তাদের মতো ; زُيْنُ -শোর্ভনীয় করে দেয়া হয়েছে ; 🎞 -- اتَّبَعُوا ; এবং ; أَبَّعُوا - اللَّهِ - الله - اله -مَستَلُ शांता जनूসत्रन करत ; أهُواء هم)-أهُواء هُم )-أهواء هم عبير المواء هم عبير المواء هم المواء عبير المواء عبير المواء المواء عبير المواء المواء عبير المواء অবস্থা হলো ; الْجَنَّة -জান্নাতের ; الُّتيُّ -যেই, তার ; وُعدَ -ওয়াদা দেয়া হয়েছে : ্রা-মুত্তাকীদেরকে ; الْمُتُقُونُ তাতে (প্রবহমান) রয়েছে : الْمُتَقُونُ الْمُتَقُونُ الْمُتَقَوْنَ

১৮. অর্থাৎ আপনাকে যারা আপনার জন্মভূমি থেকে বের করে দিয়েছে, মঞ্চার সেসব কাফির দুরাচারদের চেয়ে অনেক অনেক বেশী শক্তির অধিকারী জনগোষ্ঠীকে আমি এমনভাবে ধ্বংস করে দিয়েছি, যাদের কোনো সাহায্যকারী ছিলো না। তারা ধরে নিয়েছে যে, আপনাকে বের করে দিয়ে তারা তাদের উদ্দেশ্যে সফলতা লাভ করেছে : কিন্তু তারা জানে না তারা এতে নিজেদের দুর্ভাগ্যকে টেনে এনেছে। আয়াতটি হিজরতের পরে নাযিল হয়েছে, আয়াতের বর্ণনা থেকে এটা বুঝা যায়। উল্লেখ যে, রাসুলুল্লাহ সা. যখন মক্কা থেকে মদীনার দিকে হিজরত করতে বাধ্য হন, তখন মক্কার বাইরে গিয়ে তিনি মকার দিকে ফিরে দাঁড়িয়ে বলেছিলেন, "হে মকা ! দুনিয়ার সমস্ত শহরের চেয়ে তুমি আমার কাছে সবচেয়ে প্রিয়। সব শহরের চেয়ে আমি তোমাকেই সবচেয়ে বেশী ভালোবাসি। মুশরিকরা যদি আমাকে বের করে না দিতো, তাহলে আমি কখনো তোমাকে ছেডে যেতাম না ।"

১৯. অর্থাৎ যারা আপনার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে আপনাকে অনুসরণ করে নিজেদেরকে তথরে নিয়েছে এবং সুস্পষ্ট সরল-সঠিক পথের ওপর অটল আছে, তারা কখনো ওদের মতো হতে পারে না, যারা অজ্ঞতার মধ্যে ডুবে আছে, নিজেদের শুমরাহীকে হিদায়াত মনে করেছে এবং নিজেদের কুকর্মগুলোকে ভালো কাজ মনে করে তাতেই মশগুল হয়ে আছে। আসলে এরা নিজেদের খেয়াল-খুশী মতো যাচ্ছেতাই করে যাচ্ছে। সুতরাং

لَّنَ قِ لِلْشَرِبِينَ وَ اَنْهُرُ مِنْ عَسَلِ مُصَفَّى وَلَهُمْ فِيهَامِنْ كُلِّ الْتُهُرِبِ (যা) পানকারীদের জন্য অতীব সুস্বাদ্<sup>ষ্ঠ</sup>; আর (আছে) পরিশোধিত মধ্র নহরসমূহ<sup>২৩</sup>; আর তাদের জন্য সেখানে থাকবে সব ধরনের ফলমূল

দুনিয়াতে যেমন এ দু'দলের জীবন একরকম হয় না, তেমনি মৃত্যু পরবর্তী জীবনেও তাদের পরিণতি এক হতে পারে না।

- ২০. অর্থাৎ দুনিয়ার নদী-সমুদ্রের পানির মতো জান্নাতের নহরসমূহের পানি বর্ণ, স্বাদ ও গন্ধ বিকৃত হবে না ; তার পরিবর্তে সেসব নহরের পানি হবে স্বচ্ছ, নির্মল এবং পুরোপুরি বিশুদ্ধ ।
- ২১. জানাতের নহরসমূহে প্রবহমান দুধের বর্ণনা হাদীসে এসেছে এভাবে যে, তা কোনো পশুর বাঁট থেকে বের করে নেয়া হবে না ; বরং তা হবে মাটি থেকে স্বতক্ষ্র্ত উৎসারিত দুধের নহর। আর এতে পশুর দুধে যেমন এক প্রকার গন্ধ থাকে, তা কখনো থাকবে না।
  - ২২. অর্থাৎ দুনিয়ার মাদক পানীয় যেমন পানকারীদের মধ্যে বিরূপ প্রতিক্রিয়া সৃষ্টি

# أَمْعَاءَ هُرُ ﴿ وَمِنْهُرْ مَنْ مَدْتَ مِعُ إِلَيْكَ عَمَتَى إِذَا خَرَجُ وَامِنْ عِنْدِكَ

ভাদের নাড়িভূড়ি। ১৬. আর ভাদের মধ্যে কতেক (পোক) আছে বারা আপনার প্রতি মনোযোগ দিরে (কথা)
- পোনে: এমনকি ষখন ভারা আপনার নিকট থেকে বের হরে যায়

قَـالُـواللَّنِيْسَ اُوتُوا الْعَلْرَ مَا ذَا قَالَ انْفَاتُ اُولَيْكَ النِّنِيْسَ طَبَعَ اللهُ عَالَمُ اللهُ وَالْمُوالِيْسَ اللهُ وَالْمُوالِيْسَ اللهُ وَالْمُوالِيْسَ اللهُ وَالْمُوالِيْسَ اللهُ وَالْمُوالِيْسَ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا ا

### عَلَى تُلُوبِهِرُ وَالسَّعُوا آهُواء مُرْفُو الَّذِيثِ اهْتَكُوا زَادَ مُرْهُدًى

অন্তরের উপর এবং তারা অনুসরণ করে তাদের খেয়াল-খুশীর<sup>২৬</sup>। ১৭. আর যারা সৎপথ অবলম্বন করেছে, তিনি (আল্লাহ) তাদেরকে হিদায়াতের পথে এগিয়ে দেন<sup>২৭</sup>

نها - المعاء - الم

করে, তেমনি বিরূপ প্রতিক্রিয়া জান্নাতের পানীয় পানকারীদের মধ্যে সৃষ্টি করবেন না ; বরং এ পানীয় হবে অত্যন্ত সুস্বাদু।

- ২৩. হাদীসে জান্নাতের মধুর নহরের যে ব্যাখ্যা রয়েছে, তা থেকে জানা যায় যে, জান্নাতের মধু মৌমাছির পেট থেকে নির্গত হবে না; বরং তা হবে ঝর্ণা থেকে নির্গত এবং নহরসমূহে প্রবহমান মধু এবং কোনো প্রকার আবীলতা থাকবে না। এটা হবে স্বচ্ছ ও পরিশোধিত মধু।
- ২৪. জান্নাত লাভের অর্থই তো অপরাধের ক্ষমা লাভ করা, কারণ অপরাধ ক্ষমা না করলে তো আল্পাহ জান্নাতে স্থান দিতেন না। এরপরও ক্ষমা লাভ করাই হচ্ছে বড় নিয়ামত। এর দ্বারা এটাও বুঝানো হয়েছে যে, দুনিয়াতে তাদের দ্বারা যে ক্রুটি-বিচ্যুতি সংঘটিত হয়েছে, জান্নাতে তাদের সামনে তা উল্লেখ করে তাদেরকে কখনো অপ্রভুত করা হবে না। বরং আল্লাহ তা আলা তাদের ক্রুটি-বিচ্যুতি চিরদিনের জন্য ঢেকে দেবেন।

# والنمرتقونمر (المنظرون إلاالساعة ان تأتيم بغتة عقل جاءا شراطها والتمريغية المنظرون الاالساعة المنظرون الإالساعة المنظرون الإالساعة المنطورة المنط

করছে যে, তা হঠাৎ তাদের উপর এসে পড়ুক্<sup>১১</sup>, অথচ তার **লহ্নণভলো এসেই পড়েছে**<sup>১০</sup> ;

২৫. এখানে সেসব আল্লাহদ্রোহী কাফির, মুশরিক, মুনাফিক ও ইয়াছদী-খ্রিস্টানদের কথা বলা হয়েছে, যারা রাস্লুল্লাহ সা.-এর মাজলিসে বসতো, তাঁর উপদেশ-নসীহত এবং কুরআনের আয়াতসমূহ শুনতো; কিন্তু তাদের মনোযোগ এদিকে মোটেই থাকতো না। এজন্য তারা বাহ্যিক কান দিয়ে শুনলেও না শোনার মতোই তাদের অবস্থা হতো। তাই মাজলিস থেকে বের হলেই মুসলমানদের জিজ্ঞেস করতো, এইমাত্র তিনি কি যেন বলেছিলেন ?

২৬. অর্থাৎ তারা তো তাদের খেয়াল-খুশীর দাস হয়ে আছে, তাই তারা রাস্লুল্লাহ সা.-এর মাজলিসে কখনো উপস্থিত হলেও তাঁর বাণী শোনার ব্যাপারে তাদের অন্তরের কান বধির হয়ে গিয়েছিলো। আর সেজন্য তারা তাঁর বাণী শোনার ভান করতো বটে, আসলে তাদের কানে কিছুই প্রবেশ করতো না।

২৭. অর্থাৎ রাসূলের যে কথা শুনে মু'মিনরা হিদায়াতের পথে এগিয়ে যাওয়ার দিক-নির্দেশনা লাভ করতো, সেই একই কথা কাফির মুনাফিকরাও শুনতো কিন্তু তারা মাজলিস থেকে বের হয়েই জানতে চাইতো যে, রাসূল কি বলেছেন।

২৮. অর্থাৎ রাস্লের নসীহত থেকে যারা নিজেদের পথের সম্বল লাভ করতো, তাদের মধ্যে তাকওয়ার যোগ্যতা সৃষ্টি হতো এবং আল্লাহ-ও তাদেরকে তাকওয়া দান করেন, কেননা এ তাকওয়ার তারা অংশীদার।

২৯. অর্থাৎ প্রকৃত সত্য তো কুরআন মাজীদ। রাস্পুল্লাহ সা.-এর পবিত্র জীবন, সাহাবায়ে কেরামের পরিবর্তিত জীবন এবং সর্বোপরি আল্লাহ তা'আলার কুদরতের নিদর্শনাবলি থেকে দিবালোকের মতো স্পষ্ট হয়ে গেছে। তারপরও সত্য দীনের প্রতি ঈমান না আনার কারণ তো একটাই হতে পারে যে, তারা কিয়ামত আসার অপেক্ষায় আছে, কিয়ামতকে স্বচোক্ষে দেখে তারপর ঈমান আনবে।

৩০. 'আশরাত' শব্দের অর্থ আলামত বা লক্ষণ। কিয়ামতের আলামত বা লক্ষণের মধ্যে প্রথম লক্ষণ হলো শেষ নবীর আগমন। শেষ নবীর পরে কিয়ামতের আগে আর কোনো নবীর আগমন হবে না : তাই তাঁর এবং কিয়ামতের অবস্থান পাশাপাশি।

### 

لَنْ نَبِكَ وَلْهُوْمِنِيْنَ وَ الْمُؤْمِنِيُ وَ اللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمْ وَمَثُولُكُمْ فَ اللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمْ وَمَثُولُكُمْ فَ اللهُ اللهُ عَلَمُ مُتَقَلِّكُمْ وَمَثُولُكُمْ فَاللهُ اللهُ اللهُ

ون انى) - قَانَى وَهِ اللهِ اللهُ اللهُ

রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "আমার আগমন ও কিয়ামত এ দু'আঙ্গুলের মতো" একথা বলে তিনি তাঁর শাহাদাত ও মধ্যমা আঙ্গুল দু'টো উঠিয়ে দেখালেন। অর্থাৎ এ দু'আঙ্গুলের মধ্যে যেমন কোনো আঙ্গুল নেই তেমনি আমার আর কিয়ামতের মাঝে আর কোনো নবী আস্বে না। আমার পরে আগমন হবে কিয়ামতের।

রাসূলুল্লাহ সা.-এর আগমনই কিয়ামতের প্রাথমিক আলামত। হাদীসে পরবর্তী আলামতগুলোর উল্লেখ রয়েছে। হাদীসে উল্লেখিত আলামতগুলোর মধ্যে রয়েছে, দীনি ইলমের চর্চা বন্ধ হয়ে যাওয়া, অজ্ঞানতা বেড়ে যাওয়া, ব্যভিচার প্রসার লাভ করা। মদপান বেড়ে যাওয়া, পুরুষের সংখ্যা কমে যাওয়া, নারীর সংখ্যা বেড়ে যাওয়া ইত্যাদি।

৩১. এর অর্থ এটা নয় যে, রাসৃল বুঝি কোনো অপরাধ করেছেন, তাই তাঁকে নিজের অপরাধের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করতে বলা হয়েছে (নাউযুবিল্লাহ)। এটা হলো ইসলামের শিক্ষা যে, বান্দাহ তাঁর প্রভুর ইবাদাত করতে এবং দীনের জন্য যতই ত্যাগ ও কুরবানী পেশ করুক না কেনো, তার এমন ধারণা করা কখনো উচিত নয় যে, তার যা করা উচিত ছিলো, সে তা যথাযথ করে ফেলেছে, বরং তার মনে করা উচিত—তার কর্তব্য সে পুরোপুরি পালন করতে পারেনি। আর সেজন্য তার প্রভুর কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করা উচিত। আল্লাহর সকল বান্দাহর মধ্যে যে বান্দাহ সবচেয়ে বেশী তাঁর প্রতিপালকের ইবাদাত করতেন, তাঁকে ক্ষমা চাওয়ার শিক্ষা দিয়ে আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদেরকে এ শিক্ষা দিতে চেয়েছেন যে, সর্বকালের সর্বোত্তম আল্লাহর বান্দাহ-ও তার ক্রেটি-

িবিচ্যুতির জন্য আল্লাহর দরবারে ক্ষমা প্রার্থনা করেছেন ; সুতরাং তোমরাও নিজেদেরী অপরাধের জন্য সদা-সর্বদা ক্ষমা প্রার্থনা করতে থাকো। উল্লেখ যে, রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "আমি প্রতিদিন আল্লাহর কাছে একশত বার ক্ষমা প্রার্থনা করি।"

#### ২য় রুকৃ' (১২-১৯ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. সংকর্মশীল মু'মিনদেরকে আল্লাহ নিঃসন্দেহে জান্নাত দান করবেন—এটা আল্লাহ তা'আলার ওয়াদা, আল্লাহর ওয়াদা অবশ্য-অবশ্যই সত্য। জান্নাত এমন একটি সুখের বাগান যেখানে রয়েছে বিভিন্ন পানীয়ের প্রবহমান নহরসমূহ।
- ২. যারা দুনিয়াতে আল্লাহর দীনকে বিশ্বাস ও কর্মের মাধ্যমে অস্বীকার করেছে, তাদের সুখ স্বাচ্ছন্দ্য উপভোগ দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী জীবনেই শেষ হয়ে যাবে, আখেরাতের অনম্ভ জীবনে সুখের কোনো অংশ থাকবে না।
- ৩. কাফিররা দুনিয়াতে চতুষ্পদ পশুর মতো কোনো বাছ-বিচার ছাড়া পানাহার করে, খাদ্য-পানীয়ের ব্যবস্থাকারী ও তাদের প্রতিপালনকারী প্রভুর প্রতি তাদের কোনো কর্তব্যবোধ নেই। তাদের শেষ ঠিকানা জাহান্নাম।
- 8. ञान कूत्रञ्चान ও त्राসृत्मत्र সूनाश्त विद्याधीता यण्डरै मेक्तिमानी द्यांक ना कितना, निश्नमत्मद्ध जाता ध्वरम श्दा । जर्चन जापनत माशागुकाती किंछ थाकदि ना ।
- ৫. আল কুরআন ও রাস্লের সুন্নাহর অনুসারীরা এবং দুনিয়া পূজারী, আল্লাহর দীনে অবিশ্বাসীরা কখনো সমান হতে পারে না। অবিশ্বাসী দুনিয়া পূজারীরা নিজেদের খেয়াল-খুশীর দাসত্ত্বের নিগড়ে আবদ্ধ হয়ে থাকে, তারা নিজেদের মন্দ কাজগুলোতে ডুবে থাকে।
- ৬. জান্নাতে সংকর্মশীল মু'মিনদের জন্য থাকবে বিশুদ্ধ পানির, অপরিবর্তনীয় স্বাদবিশিষ্ট দুধের, পরিশোধিত মধুর এবং অতীব সুস্বাদু শরাবের প্রবহমান নহর। আরো থাকবে সবধরনের ফল-ফলাদি। সর্বোপরি তাদের জন্য থাকবে আল্লাহর পক্ষ থেকে ক্ষমার ঘোষণা।
- ৭. জাহান্লামীরা পিপাসার্ত হয়ে যখন পানি চাইবে, তখন তাদেরকে ফুটস্ত পানি পান করানো হবে, যা তাদের নাড়িভুড়ি টুকরো টুকরো করে দেবে।
- ৮. যারা দীনের কথা ওনতে চায় না, আর ওনলেও তাতে মনযোগ নিবদ্ধ করে না, তাদের অন্তরে আল্লাহ মোহর মেরে দেন, তারা নিজেদের খেয়াল-খুশী অনুসারে দুনিয়াতে জীবন যাপন করে।
- ৯. সংপথে চলতে যারা আগ্রহী হয়, আল্লাহ তাদেরকে সংপথের দিকে এগিয়ে দেন এবং তাদের জন্য সংপথে চলাকে সহজ করে দেন এবং তাদের মধ্যে তাকওয়া সৃষ্টি করে দেন।
- ১০. আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাবলী, তাঁর কিতাব, তাঁর রাসৃলের পবিত্র জীবন, সাহাবায়ে কেরামের আদর্শ জীবন এবং ওলামায়ে কেরামের উপদেশ নসীহত সত্ত্বেও যারা নিজেরা দীন অমান্য করে ও অন্যদেরকে বাধা দেয় তাদের হিদায়াতের ভার আল্লাহর হাতে ন্যস্ত ।
- ১১. কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার আগেই ঈমান আনার সুযোগ বন্ধ হয়ে যাবে ; মৃত্যুপথ যাত্রীর তাওবা-ও গৃহীত হবে না। তাওবা করতে হবে সুস্থ-সজ্ঞান অবস্থায়।
- ১২. মু'মিন সদা-সর্বদা স্বীয় শুনাহের জন্য আল্লাহর দরবারে তাওবা ও ক্ষমা প্রার্থনা করতে থাকবে। সাথে সাথে সকল মু'মিন নারী-পুরুষের জন্যও ক্ষমা প্রার্থনা করতে থাকবে।
- ১৩. আল্লাহ আমাদের সকল প্রকাশ্য-অপ্রকাশ্য তৎপরতা লক্ষ্য করছেন, এমনকি অন্তরের গভীরে জাগ্রত বিষয়গুলোও তার লক্ষ্যচ্যুত নয়।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৩ পারা হিসেবে রুকু'-৭ আয়াত সংখ্যা-৯

وَيَقُولَ النَّذِينَ أَمَنُوا لَوْ لَا نُزِّلَتَ سُورَةً عَفَاذَ أَانْزِلَتَ سُورَةً مُحَكَمَةً وَقَ مُحَكَمَةً وَوَلَ النَّذِينَ أَمَنُوا لَوْ لَا نُزِّلَتَ سُورَةً مُحَكَمَةً وَقَ مُحَكَمَةً وَقُولُ النَّذِينَ المَنْوَالُولَا نُزِّلَتَ سُورَةً مُحَكَمَةً وَمُوالِمُ وَالنَّهُ وَمُعْمَلُهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

২০. আর ষারা ঈমান এনেছে, তারা বলে — 'এমন একটি সূরা নাখিল হয় না কেন (যাতে যুদ্ধের নির্দেশ থাকতো)?' অতপর যখন সুস্পষ্ট বিধান সম্বলিত একটি সূরা নাখিল করা হলো

وَذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ "رَايْبَ النِيْبَ النِيْبَ فَيُ قُلُو بِهِرْمِرَضَّ يَنْظُرُونَ الْيُكَ এবং তাতে জিহাদের-ও উল্লেখ করা হলো, তখন যাদের অন্তরে রোগ ছিল, আপনি তাদেরকে দেখলেন, তারা আপনার দিকে তাকান্থে

نظر الْهَ عُشِي عَلَيْهِ مِنَ الْهُوبِ فَاولَ لَهُمْ ﴿ طَاعَةٌ وَقُولَ مَعْرُوفَ سَاكِهُ مَا عَةٌ وَقُولَ مَعْرُوفَ سَاكِهِ الْهَ عَلَيْهِ مِنَ الْهُوبِ فَاللَّهِ الْهُمْ ﴿ طَاعَةٌ وَقُولَ مَعْرُوفَ سَاكِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

- لَوْلاَ نُزِلَت ؛ আরা বলে الله المارة المنوا ؛ الله المارة المنول ؛ المارة المارة

৩২. 'মুহকামাহ' শব্দটির অর্থ 'বিধিবদ্ধ' অর্থাৎ যা মানসুখ বা রহিত নয়। এখানে এর দ্বারা জিহাদের বিধান সম্বলিত আয়াত বুঝানো হয়েছে।

মুসলমানদের তখনকার পরিস্থিতিতে তারা সাধারণভাবে কাফিরদের অন্যায় যুলুম-নির্যাতনের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার অনুমতি কামনা করছিলো। মুসলমানরা ব্যাকুল মনে এ সম্পর্কে আল্লাহর নির্দেশের অপেক্ষা করছিলো। কিন্তু মুসলমানদের দলে মুসলিম পরিচয়ে এমন লোকও শামিল ছিলো, বাহ্যিকভাবে যাদের মধ্যে ও মুসলমানদের মধ্যে

### فَاذًا عَزِاً الْأَمْرِيْنَ فَلَوْ مَنْ قُوا الله لَكَانَ خَيْرً الله فَهُلَ عَسَيْتُمْ إِنْ مَا الله عَسَيْتُمْ إِنْ معاللة عنوا الله عنوان عليه عنوان عنوان الله لكان خَيْرً الهم في المعالية المعالمة المعالمة

সূতরাং যখন (জিহাদের) বিষয়টি চ্ড়ান্ত হলো, তখন যদি তারা আল্লাহর কাছে (তাদের ওয়াদার ব্যাপারে) সত্যবাদী প্রমাণিত হতো, তবে তা তাদের জন্য খুব ভালো হতো। ২২. অতএব, তোমাদের কাছে (এছাড়া অন্য কিছুর) কি আশা করা যায়–যদি

### تَولَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُ وَا فِي الْأَرْضِ وَتُعَقِّعُوا ارْحَامَكُمْ الْوَلْكَ الَّذِينَ

তোমরা ক্ষমতায় প্রতিষ্ঠিত হও,<sup>৩৩</sup> তবে তোমরা পৃথিবীতে বিপর্যয় সৃষ্টি করবে এবং তোমাদের আত্মীয়তার সম্পর্ক ছিন্ন করবে<sup>৩৪</sup>। ২৩. এরাই তারা যাদেরকে

وَن+لو)-فَلُو ; وَن+لو)-فَلُو ; তখন যদি (هُوان جَوْمَ ) - الأَمْرُ ) - তখন যদि وَنَلُو ، তখন যদि ; তখন যদি ; তারা (তাদের ওয়াদার ব্যাপারে) সত্যবাদী প্রমাণিত হতো ; তারা (তাদের ওয়াদার ব্যাপারে) সত্যবাদী প্রমাণিত হতো ; আল্লাহর কাছে । তি তাদের জন্য । তি - তবে কি তোমাদের কাছে আশা করা যায় (এছাড়া অন্য কিছুর) ; ان عُسَيْتُمُ ، তবে কি তোমাদের কাছে আশা করা যায় (এছাড়া অন্য কিছুর) : তিন তবে তোমরা ক্ষমতায় প্রতিষ্ঠিত হও : وَالْمُنْ وَالْمُونِ : তামরা ক্ষমতায় প্রতিষ্ঠিত হও : الْرُضْ : তবে তোমরা বিপর্যয় بالأرْضِ : ত্বি করবে ) - الْحَامَكُمْ ; তিয়াদের আত্মীয়তার সম্পর্ক । তি - তিরাই ; الرحام + كم) - তোমাদের আত্মীয়তার সম্পর্ক । তি - তিরাই ;

কোনো পার্থক্য ছিলো না। তারা নামায পড়তো, রোযা রাখতেও তাদের কোনো আপত্তি ছিলো না। কিন্তু যখন যুদ্ধের নির্দেশ জারী হলো, তখন তারা আল্পাহ এবং তাঁর দীনের চেয়ে নিজেদের জীবন ও ধন-সম্পদকে বেশী প্রিয় মনে করতো। যুদ্ধের নির্দেশ আসার আগে তাদেরকে মু'মিনদের থেকে পার্থক্য করার কোনো উপায় ছিলো না। যুদ্ধের নির্দেশ আসার পরে তাদের মুখোশ খুলে গেলো। সূরা নিসার ৭৭ আয়াতে তাদের কথা এভাবে বলা হয়েছে— "আপনি কি তাদেরকে দেখেননি, যাদেরকে বলা হয়েছিলো 'তোমরা নিজেদের হাতকে সংযত রাখো, নামায কায়েম করো এবং যাকাত দাও' তারপর যখন তাদের প্রতি যুদ্ধের বিধান দেয়া হলো, তখন তাদের মধ্যে একটি দল মানুষকে ভয় করতে লাগলো, আল্লাহকে ভয় করার মতো অথবা তারচেয়েও অধিক ভয়; আর তারা বলতে লাগলো— "হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদের ওপর যুদ্ধের বিধান কেনো চাপিয়ে দিলে ? আমাদেরকে যদি আরো কিছু সময় অবকাশ দিতে।"

আলোচ্য আয়াতে সেসব লোকদের কথাই বলা হয়েছে যে, যুদ্ধের নির্দেশ সম্বলিত আয়াত নাযিল হওয়ার সাথে সাথে তারা মৃত্যুভয়ে বেহুঁশ ব্যক্তির মতো আপনার দিকে তাকাচ্ছে।

৩৩. 'ইন তাওয়াল্লাইত্ম'-এর অনুবাদ এটাও হতে পারে—'যদি তোমরা (ইসলাম থেকে) ফিরে যাও।'

### رُّرُومُ لِمُدَرِرَةًمْ رَامُ آَنَ الْمُحَارُهُمُ ﴿ اَفَلَا يَتَنَ بَيْحُونَ الْقُوانَ آَعَلَ عُلُوبٍ

আল্লাহ লা'নত করেছেন, ফলে তিনি তাদেরকে বধির বানিয়ে দিয়েছেন এবং অন্ধ করে দিয়েছেন তাদের দৃষ্টিশক্তিকে। ২৪. তবে কি তারা গভীরতাবে কুরত্মান সম্পর্কে চিস্তা-গবেষণা করে না, না-কি তাদের মনের উপর রয়েছে

أَقَفَا لَهَا ﴿ الْفِينَ ارْتَنْ وَا عَلَى اَدْبَارِ هُرْ مِنْ بَعْنِ مَا تَبِينَ لَهُمْ الْهَلَى " जात (प्रतित्र) जाना<sup>क</sup> । २৫. निक्त्राई याता जातभद्र जात्तत शृष्ठं श्रमर्गनं कत किद्र यात्र, यथन हिमात्राज जात्मत काट्ड मुन्नहें हद्या यात्र :

৩৪. অর্থাৎ তোমাদের ঈমান ও জীবনাচার তথা ঈমান ও আমলের অবস্থা বর্তমানে এমন যে, যে দীনের প্রতি তোমরা ঈমান এনেছো তার প্রতি তোমাদের বিশ্বাস দৃঢ় নয় এবং সে দীনের জন্য তোমরা কোনো ত্যাগ স্বীকার করতে রাজী নয়। এমতাবস্থায় তোমাদের ওপর যদি শাসন ক্ষমতার দায়িত্ব দিয়ে দেয়া হয় এবং পার্থিব সব কাজ-কর্মের দায়িত্ব এসে পড়ে তাহলে তোমরা যুলুম ও ফাসাদ এবং নিজেদের মধ্যকার সম্পর্ক ছিন্ন করার কাজই করবে।

এর অর্থ এটাও হতে পারে যে, তোমরা মুহামদ সা -এর আনীত যে দীনের প্রতি সমান আনার দাবি করছো, সে দীনকে নিজেদের জান-মালের বিনিময়ে কায়েম করার সংগ্রাম থেকে পিছিয়ে থাক এবং মুখ ফিরিয়ে নাও, তাহলে শেষ পর্যন্ত তোমরা আগেকার জাহেলী জীবনে ফিরে যাবে। যে জীবনব্যবস্থায় শত শত বছর পর্যন্ত তোমরা পরস্পর হানাহানিতে লিপ্ত ছিলে। এমনকি নিজেদের সন্তানকে জীবন্ত কবর দিয়ে নিজেদের সবচেয়ে নিকটতম সম্পর্কও ছিনু করেছো।

৩৫. অর্থাৎ এসব লোক হয়তো আল্লাহর কিতাব সম্পর্কে চিন্তা-গবেষণা করে তার মর্ম বুঝার চেষ্টা করতে আগ্রহী নয়। অথবা তারা করতে চাইলেও আল্লাহর কিতাবের মর্ম তাদের অন্তরে প্রবেশ করে না ; কেননা তাদের অন্তরে তালা লাগানো আছে। ন্যায় ও সত্যকে চিনতে-জানতে যারা আগ্রহী নয়, তাদের মনের ওপর আল্লাহই সীল মেরে দিয়েছেন।

الشيطى سول لَهُرْ و اَمَلَى لَهُ ﴿ وَاَمَلَى لَهُ ﴿ وَاَمَلَى لَهُ ﴿ وَاَمَانَزِ لَ اللَّهُ اللَّ

مَنْطِيعُكُرُ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ السَرَارُهُمْ ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَسُوفَتُهُمُ الْمُعْرَف 'किছ् किष् रा। शारत आप्रता अवगार हा। शारत अनुमत्र कत्रता क्ष्ण हार आतार आता अवगार काला करता क्ष्ण करता क्ष्ण करतर आतन। २१. अठ अठ जातन अवशा क्यन रत, यथन जातन क्षान करय करत तिर्व

الْهَلِّكُذُي يَضُوبُونُ وَجُوهُمْ وَ اَدْبَارُهُ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله स्मा क्षेत्र स्मा क्षेत्र क

### وكر مُوارِضُوانَهُ فَاحْبَطَ اعْمَالُمُ

এবং তারা আল্লাহর সন্তুষ্টিকে অপছন্দ করেছে। ফলে তিনি তাদের সকল কর্ম নিক্ষল করে দিয়েছেন। তিন

- و : चालन - السَّيْطُنُ - वालन करत (प्रथाय : السَّيْطُنُ - विणे - विण

ি ৩৬. অর্থাৎ তারা ইসলামের শত্রুদের সাথে ভেতরে ভেতরে ষড়যন্ত্র করে এসেছেই যদিও তারা প্রকাশ্যে ঈমান এনে মুসলমানদের দলে শামিল হয়েছে। তারা ইসলামের শত্রুদেরকে এ প্রতিশ্রুতিও দিয়ে আসছে যে, আমরা মুসলমানদের দলে শামিল হলেও কিছু কিছু ব্যাপারে তোমাদেরকে সাহায্য-সহযোগিতা অবশ্যই করবো।

৩৭. অর্থাৎ মুনাফিকরা দুনিয়াতে নিজেদের স্বার্থ রক্ষা এবং মুসলমান ও কাফিরদের মধ্যকার যুদ্ধে নিজেদের জান-মাল রক্ষা করার জন্যই উভয় দলের সাথে হাত রাখার কৌশল অবলম্বন করে। কিন্তু মৃত্যুর পর তারা আল্লাহর হাত থেকে তো বাঁচতে পারবে না। মৃত্যুর সময় যখন ফেরেশতারা তাদের মুখমণ্ডল ও পিঠে আঘাত করতে করতে তাদের 'রহ' নিয়ে যাবে তখন তো তারা কিছুই করতে পারবে না। এ আয়াত থেকে প্রমাণিত হয়ে যায় যে, মৃত্যুর পর থেকেই কাফির-মুনাফিকদের আযাব শুরু যাবে। এ থেকে কবর জীবনের আযাব হওয়া প্রমাণিত হয়।

৩৮. অর্থাৎ মুসলমান সেজে তারা যেসব নেক কাজ-কর্ম করেছে এবং দুনিয়ার মানুষের কাছে সেসব কাজ নেক কাজ বলে পরিচিত হয়েছে, তা সবই নিক্ষল করে দিয়েছেন। কেননা তারা মুসলমান হয়েও আল্লাহ, ইসলাম ও মুসলিম উমাহর সাথে আন্তরিকতা ও বিশ্বাসের আচরণ দেখায়নি এবং দুনিয়াবী স্বার্থ রক্ষার জন্য ইসলামের শক্রদের সাথে গোপনে হাত মিলিয়েছে। আর তারা জিহাদের নির্দেশ আসার পর নিজেদের জানমাল রক্ষা করার জন্য পেরেশান হয়ে পড়েছে।

কুফর ও ইসলামের দ্বন্দ্বে যার সমবেদনা, সমর্থন, ইসলাম ও মুসলমানদের পক্ষেন্য, বরং কুফরী ব্যবস্থার পক্ষে; তার কোনো নেক আমলই গ্রহণযোগ্য হবে না। তথু তা-ই নয়, এমন লোকের ঈমানও আল্লাহর কাছে গৃহীত হবে না।

#### তয় রুকৃ' (২০-২৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ্ঠ. মুসলিম পরিচয়ে মুসলিম সমাজের অন্তর্গত অনেক লোক রয়েছে, যারা ইসলামকে একটি অনুষ্ঠান সর্বস্ব ধর্ম মনে করে।
  - ২. ইসলাম তথাকথিত অনুষ্ঠান সর্বস্ব ধর্মমাত্র নয় ; বরং ইসলাম একটি পূর্ণাঙ্গ জীবনব্যবস্থা ৷
  - ৩. পূর্ণাঙ্গ মুসলমান হতে হলে ইসলামের বিধি-বিধানগুলোকে পূর্ণাংগভাবে মেনে চলতে হবে।
- 8. আল কুরআন-ই হলো ইসলামের সকল বিধি-বিধানের মূল উৎস, আর মুহাম্মদ স.-এর জীবন হলো তার বাস্তব প্রতিমূর্তি।
- ৫. যারা ইসলামের ঝুঁকিবিহীন বিধানগুলোকে মেনে চলে, আর ঝুঁকিপূর্ণ বিধানগুলোকে মানতে রাজী নয়, তাদের ঈমানের দাবি প্রশ্নবিদ্ধ।
- ৬. যারা ইসলাম ও কুফরের ছন্দ্রে নিজেকে নিরাপদ রেখে উভয় দল থেকে নিজেদের স্বার্থ সংরক্ষণ করতে চায় তারা মুনাফিক।
  - ৭. আখেরাতে মুনাফিকদের ঠিকানা হবে জাহান্নামের সর্বনিম স্তরে ।
  - ৮. মুসলমানদের সুসময়ে তারা ইসলামের সপক্ষের মানুষ ; আর যখন মুসলমানদের জানমালের

িওপর কোনো বিপদ আসে, তখন তারা নিরাপদ দূরত্বে গিয়ে স্থান নেয় এবং শত্রুদলের সার্থেই গোপন ষড়যন্ত্র করে।

- ৯. প্রকৃত মু'মিন হতে হলে সকল অবস্থায় ইসলাম ও মুসলমানদের প্রতি সক্রিয় সমর্থন থাকতে হবে।
- ১০. দুর্বল ঈমান, স্বার্থপর মানসিকতা এবং অনুনুত নৈতিক চরিত্রের লোকদের হাতে শাসন ক্ষমতা প্রদত্ত হলে তারা পৃথিবীতে বিপর্যয় ডেকে আনবে এবং নিজেদের মধ্যকার আত্মীয়তা সম্পর্ক ছিন্ন করবে।
- ১১. যারা জেনেশুনে নিজেদের অপকর্ম দ্বারা ইসলাম ও মুসলমানদের দুর্নাম রটায়, তাদের ওপর আল্লাহ লা'নত করেন।
- ১২. উল্লেখিত লোকেরাই আল্লাহর লা'নতে চোখ থাকা সত্ত্বেও অন্ধ এবং কান থাকা সত্ত্বেও বধির হিসেবে আল্লাহর দরবারে নীত হবে।
- ১৩. যারা আল্লাহর কিতাব থেকে নিজেদের জীবন-নির্দেশ সংগ্রহ করতে আদৌ রাজী নয়, তাদের অস্তরে আল্লাহ তালা লাগিয়ে দেন, ফলে তাদের হিদায়াত লাভের পথ চিরতরে রুদ্ধ হয়ে যায়।
- ১৪. শয়তানই মুনাফিকদের সামনে দুনিয়ার জীবনকে শোভন করে দেখায় এবং মিখ্যা প্রলোভন দেখিয়ে ইসলাম থেকে দূরে নিয়ে যায়।
- ১৫. মুনাফিকরা বিপদ দেখলে ইসলামের শক্রদের সাথে হাত মেলায় এবং ইসলামের বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্র করে।
- ১৬. জিহাদই হলো ঈমান যাঁচাইয়ের কষ্টিপাথর। জিহাদ দ্বারাই চিহ্নিত হয়ে যায় ঈমানের দাবিতে কারা সত্য আর কারা মিথ্যা।
- ১৭. মুনাফিকরা আল্লাহর পাকড়াও থেকে বাঁচতে পারবে না। ফেরেশতারা তাদের মুখমণ্ডলে ও পিঠে আঘাত করতে করতে তাদের জান কবয় করবে।
- ১৮. মৃত্যুর সময় থেকেই অপরাধীদের শাস্তি শুরু হয়ে যাবে। কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার পর শেষ বিচারে তাদেরকে চিরস্থায়ী জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে।
- ১৯. মুনাফিকদের এ শান্তির কারণ হলো—তারা আল্লাহর সন্তুষ্টিকে উপেক্ষা করে, আল্লাহর অসন্তুষ্টি উৎপাদনকারী বিষয়ের অনুসরণ করেছে।

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'–৪ পারা হিসেবে রুকৃ'–৮ আয়াত সংখ্যা–১০

ا حسب الزير في قُلُوبِهِر مرض أن لن يخوج الله أضعًا نهر الله المعانف مرض مرض أن لن يخوج الله أضعًا نهر الله على على الله على ال

والله يعلر أعمالكر ﴿ وَكَنْبِلُو نَكُرَحَتَى نَعْلَمُ الْمُجُولِ بِنَ مِنْكُرُ وَالْصِيرِينَ وَالْمَبِرِينَ وَ आत आत्नार তোমাদের কর্মকাণ্ড ভালো করেই জানেন। ৩১. আর আমি অবশ্য তোমাদেরকে পরীক্ষা করবো,

যে পর্বন্ত না আমি তোমাদের মধ্যকার (আল্লাহর পথের) সংগ্রামীদের এবং ধৈর্যশীলদের পরিচয় প্রকাশ করে দেই;

गाम्ब न्यात करत निराह । أَنْ يُعْرِع : गाम्ब न्यात करत निराह निर्मे निराह नि

وَنَـبُلُـواْ اَخْبَارِكُرُ ﴿ اللهِ وَشَاقُوا وَصَلُّ وَاعَى سَبِيلِ اللهِ وَشَاقُوا আর যাঁচাই করে দেখি তোমাদের অবস্থা। ৩২. নিচয়ই যারা কৃষরী করে এবং (অন্যদেরকে) আল্লাহর পথ থেকে ফিরিয়ে রাখে, আর বিরোধিতা করে

الرسول من بعرب ما تبين لهر الهن سال من يضر والله شيئا وسيحبط الرسول من بعرب ما تبين لهر الهن سالة والله شيئا وسيحبط রাস্লের — তাদের কাছে সংপথ প্রকাশিত হওয়ার পরও, তারা কখনো আল্লাহকে কিছুমাত্র ক্ষতি করতে পারবে না ; আর তিনি (আল্লাহ) অবশ্যই নিম্বল করে দেবেন

عَهَا لَكُمْ ﴿ اللّٰهِ مُسَالُو مُورُو وَصَلُ وَ اعْدَى سَبِيلِ اللّٰهِ مُسَّمَا تُواْ وَهُمْ كَفَارً निष्ठापत्र त्नकाष्ठशादिक । ७८. निक्यर याता क्षत्री करत धवर (ष्वनापत्ररक) षान्नारत नथ त्यर्क सितिरा त्रात्य, षात्रभत्र मृष्ट्रावतन करत धमणावश्चाय रय, षात्रा कास्मित

#### قَلَنْ يَغْفِرُ اللهُ لَهُرْ فَقَلَا تَهِنُوا وَتَنْ عُوا إِلَى السَّلِيِّ وَانْتُرْ الْأَعْلُونَ تَوَ اللهُ قَلَنْ يَغْفِرُ اللهُ لَهُرْ فَقَلَا تَهِنُوا وَتَنْ عُوا إِلَى السَّلِيِّ وَانْتُرْ الْأَعْلُونَ تَوَاللهُ عِق قال عَلَمْ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله

তবে তাদেরকে আল্লাহ কখনো ক্ষমা করবেন না। ৩৫. অতএব তোমরা সাহস হারিয়ো না এবং সন্ধির প্রতি আহ্বান করো না<sup>8১</sup>, তোমরাই পাকবে বিজয়ী; আর আল্লাহ

فَلِهُ وَ اللّهِ - তাদেরকে وَلَنْ يُغْفِرَ - আল্লাহ إللُهُ - তাদেরকে وَلَنْ يُغْفِرَ - তাদেরকে وَلَنْ يُغْفِرَ - اللّه - تَهِنُواً - اللّه - تَهِنُواً - اللّه - تَهْنُواً - تَهْنُواً - كَامَ - تَهْنُواً - كَامَ - كُامْ - كَامَ - كُامُ - كُامْ - كُامْ

৩৯. অর্থাৎ ইসলামের বিরুদ্ধে তারা যেসব ষড়যন্ত্র ও কূট-কৌশল চালিয়ে ইসলামের অগ্রযাত্রাকে রুপে দিতে চাচ্ছে, তা সবই আল্লাহ তা আলা ব্যর্থ করে দেবেন। তাছাড়া তারা নিজেরা যেসব কাজকে ভালো বা নেককাজ মনে করে চালিয়ে যাচ্ছে সেসব কাজের কোনো ফল তারা আখেরাতে পাবে না ; আল্লাহ তা সবই ধ্বংস করে দেবেন।

- 80. অর্থাৎ আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য থেকে ফিরে গিয়ে বা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য ছাড়া কোনো আমলই নেকআমল বলে আল্লাহর দরবারে গণ্য হতে পারে না। সুতরাং সেসব আমলের কোনো প্রতিদানও পাওয়া যাবে না।
- 8১. অর্থাৎ সংখ্যা ও সামর্থ্যের দিক থেকে তোমাদের অবস্থান দুর্বল হলেও তোমরা মনোবল হারিয়ে কাফিরদের প্রতি সন্ধির প্রস্তাব দিও না ; বরং নিজেদের মনোবল দৃঢ় রেখে সূর্বোচ্চ ত্যাগ ও কুরবানীর জন্য প্রস্তুত থেকো, তাহলে বিজয় তোমাদের-ই হবে।

একথাটি এমন এক সময়ে বলা হয়েছিলো, যখন মুহাজির ও আনসার মিলিয়ে অল্পসংখ্যক মুসলমান মদীনার ক্ষুদ্র জনপদে অবস্থান করে মক্কার শক্তিশালী কুরাইশ গোত্র ও আরবের কাফির-মুশরিকদের মুকাবিলায় দাঁড়িয়েছিলো। এর দ্বারা মুসলমানদের প্রতি এ নিষেধাজ্ঞা জারী করা হয়নি যে, কখনো কাফিরদের সাথে সন্ধি-সমঝোতা করা যাবে না; বরং মুসলমানদের তখনকার পরিস্থিতিতে মুসলমানদের পক্ষ থেকে কাফিরদের প্রতি সন্ধির প্রস্তাব দিলে, কাফিররা এমনসব শর্ত আরোপ করবে যা কোনোক্রমেই মেনে নেয়া সম্ভব হবে না; কারণ দুর্বল পক্ষ থেকে সবল পক্ষের প্রতি প্রস্তাবিত সন্ধি দুর্বল পক্ষের স্বার্থির বিপক্ষে যায়। বিপক্ষ শক্ররা তখন আরো দুঃসাহসী হয়ে উঠে। অতএব সে পরিস্থিতিতে মুসলমানদের দুর্বলতা প্রকাশ না করে মুকাবিলায় দৃঢ়তা প্রকাশ করাই সমিচীন। তবে যদি কাফিরদের পক্ষ থেকে সন্ধির প্রস্তাব দেয়া হয় তাহলে আলোচনা সাপেক্ষে সন্ধি করা যেতে পারে। মুসলমানদের পক্ষ থেকেও সন্ধির প্রস্তাব দেয়া যায়, যদি মুসলমানদের জন্য এতে উপযোগিতা দেখা যায় এবং তাতে মুসলমানদের দুর্বলতার প্রকাশ না ঘটে। মূলকথা হলো, আলোচ্য আয়াতে মুসলমানদের পক্ষ থেকে আলৌ সন্ধির প্রস্তাব দেয়ার নিষেধাজ্ঞা আরোপিত হয়নি।

#### مَعَكُمْ وَكُنْ يَتِرَكُمُ اَعَهَا كُرُ ﴿ إِنَّهَا الْحَيْوَةُ النَّنْيَا لَعِبُ وَلَمُوَّ وَإِنْ تَوْمِنُواْ و তামাদের সাথেই আছেন ; এবং তিনি কখনো তোমাদের নেক কাজসমূহ কমাবেন না। ৩৬. দুনিয়ার এ জীবন তো তথুমাত্র খেলাধুলা ও তামাশা<sup>82</sup> ; আর যদি তোমরা ঈমান আন এবং

تَتَقُوْا يُـؤْتِكُمْ ٱجُوْرِكُمْ وَلا يَسْئَلُكُمْ آمُوالَكُمْ اللهِ الْمُعْلَمُ الْمُعْوَمَا فَيُحْفِكُم

তাকওয়া অবলম্বন কর, তবে আল্লাহ তোমাদেরকে তোমাদের বিনিময় দেবেন এবং তিনি তোমাদের কাছে তোমাদের ধন-সম্পদ চাইবেন না<sup>80</sup>। ৩৭. যদি তিনি তোমাদের কাছে তা চান এবং তোমাদেরকে চাপ দিতে থাকেন

- 8২. অর্থাৎ আখেরাতের জীবনই হলো আসল জীবন। দুনিয়ার কয়েকদিনের জীবন মনভূলানো খেল-তামাশা ছাড়া কিছু নয়। এ জীবনের ব্যর্থতা যেমন স্থায়ী নয়, তেমনি এখানকার সফলতাও স্থায়ী নয়। সূতরাং আসল জীবনের সফলতার জন্য কাজ করাই বৃদ্ধিমানের কাজ।
- 8৩. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সকল প্রয়োজন থেকে মুক্ত। তিনি তাঁর নিজের জন্য তোমাদের ধন-সম্পদ চান না। তিনি যা চান, তা তোমাদের উপকারের জন্যই চান। তোমাদেরকে তার প্রতিদান দেয়ার জন্যই চান। আখেরাতে তোমরা সেই প্রতিদানের বদৌলতেই জান্নাত লাভে সমর্থ হবে। অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন— "আমি তোমাদের কাছে নিজের জন্য কোনো জীবনোপকরণ চাই না।" আলোচ্য আয়াতের অর্থ এটাও হতে পারে যে, তোমাদের কাছে তোমাদের সমস্ত ধন-সম্পদ চান না। (কুরতুবী) পরবর্তী আয়াতে এ অর্থের প্রতি ইংগিত রয়েছে। তাতে বলা হয়েছে— "যদি তিনি তোমাদের কাছে তা (ধন-সম্পদ) চান এবং তোমাদের ওপর চাপ দিতে থাকেন তাহলে তোমরা কার্পণ্য করবে"— আয়াতে 'ফা-ইউহ্ফিকুম' শব্দের অর্থে 'কোনো কাব্দে শেষ সীমা পর্যন্ত পৌছে যাওয়া' অর্থ নিহিত রয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ যদি তোমাদের ধন-সম্পদ চান এবং তোমাদের শেষ সম্পদটি পর্যন্ত চান, তাহলে তোমরা তা দিতে রাজী হবে না।

### نَّبَحُلُوا وَيُخْرِجُ أَضْغَانَكُرْ ﴿ مَا نَتُرُمُ وَكَاءِ تُنْ عَوْنَ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ

তবে তোমরা কার্পণ্য করবে এবং তিনি তোমাদের মনের হিংসা-বিষেষ প্রকাশ করে দেবেন<sup>88</sup>। ৩৮. হাঁ, তোমরাই তো তারা, যাদেরকে ডাকা হচ্ছে যাতে তোমরা আল্লাহর পথে ব্যয়করো;

فَهِنْكُرُ مِنْ يَبِخُلْ وَمِنْ يَبِخُلْ فَا نَهَا يَبِخُلْ عَنْ نَفْسِهُ وَاللهُ الْغَنِي وَ অथेठ তোমাদের মধ্যে কতক কৃপণতা করে; আর যে কৃপণতা করে, তবে সে তো তথুমাত্র তার নিজের প্রতি-ই কৃপণতা করে; আর আল্লাহ তো অভাবমুক্ত এবং

أَنْتُرُ الْفَقَرَ الْمَوْنُوا اَمْتَا لَكُورُ اَلْمَالُكُورُ اَمْتَا لَكُورُ اَمْتَا لَكُورُ اَمْتَا لَكُورُ و (قام المُعَادِينَ الْفَقَرَ الْمَوْنُوا الْمَعَادِينَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّ

نَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِ وَالَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّه

- 88. অর্থাৎ আল্লাহ যদি তোমাদের সব সম্পদ চাইতেন তাহলে তোমরা তো তা দিতে কখনো রাজী হতে না ফলে তোমাদের কার্পণ্য, সম্পদ দিতে টাল-বাহানা ইত্যাদি মনের গোপন অপ্রিয় বিষয়গুলো স্বভাবতই প্রকাশ হয়ে পড়তো।
- ৪৫. অর্থাৎ তোমরা যদি আমার শরীয়তের বিধানগুলো মানতে অস্বীকার করো, তাহলে অন্য একটি জাতিকে তার জন্য তোমাদের স্থলাভিষিক্ত করে দেবো এবং তাদের মাধ্যমে আমার দীন ইসলামকে যতদিন আমি চাইবো দুনিয়াতে বাকী রাখবো, যারা তোমাদের মতো আমার বিধানকে অমান্য করবে না।

#### (৪র্থ রুকৃ' (২৯-৩৮ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- ১. যাদের অন্তরে 'মুনাফিকী' রয়েছে, তাদের মুনাফিকী একদিন না একদিন প্রকাশ হয়ে পড়ে। আল্লাহ-ই তা প্রকাশ করে দেন।
- ২. কাফিরদের কৃষ্ণরী সুস্পষ্ট ও প্রকাশ্য ; কিন্তু মুনাফিকদের মুনাফিকী যদিও প্রকাশ্য নয়, তবে আল্লাহর পথে জান-মাল কুরবানীর নির্দেশের মাধ্যমে যে পরীক্ষা নেয়া হয় তাতেই মুনাফিকী প্রকাশ হয়ে পড়ে। আল্লাহর পথে জান-মাল ত্যাগের বিষয়টা এমন এক কষ্টিপাথর যার দ্বারা মু'মিন-মুনাফিক পরিচয়টা সুস্পষ্ট হয়ে যায়। এর দ্বারা মু'মিনদের ঈমানের মাত্রারও পরিমাপ হয়ে যায়।
- ৩. কুফরী ও মুনাফিকী দ্বারা আল্লাহ তা'আলার (বিন্দুমাত্র) ক্ষতিও হয় না ; যারা এসবে লিপ্ত রয়েছে তাদেরই দুনিয়া আখেরাত বরবাদ হয়ে যায়।
- যারা নিজেরা আল্লাহর বিধান মানে না এবং অন্যদের তাঁর বিধান মানার পথে প্রকাশ্যে ও বিভিন্ন কৌশলে বাধা সৃষ্টি করে, তারাও আল্লাহর কোনো ক্ষতি করতে কখনো সক্ষম হবে না।
- ৫. আল্লাহদ্রোহীদের সকল বিদ্রোহী তৎপরতা এবং যেসব কাজকে তারা ভালো কাজ মনে করে সম্পাদন করেছে সবই আল্লাহ নিষ্ণল করে দেবেন।
- ৬. আল্লাহ ও রাস্লের পূর্ণাঙ্গ আনুগত্য ছাড়া কোনো নেক আমলের প্রতিদান পাওয়া যাবে না। সুতরাং নেককাজের প্রতিদান পাওয়ার পূর্বশর্ত আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের পূর্ণাঙ্গ আনুগত্য করা।
- ৭. আল্লাহ ও রাস্লের আনুগত্যহীন অবস্থায় অর্থাৎ ঈমানহীন অবস্থায় মৃত্যুবরণ করলে আখেরাতে আল্লাহর পক্ষ থেকে ক্ষমা পাওয়া যাবে না।
- ৮. বাতিলের পার্থিব শক্তি-সামর্থ্য যত প্রবলই হোক না কেনো, তাতে মু'মিনদের সাহস-হিম্মত হারানো উচিত নয় ; কারণ মু'মিনদের সাথে আল্লাহ আছেন।
- ৯. মু'মিনদের কোনো পরাজয় নেই ; দুনিয়াতে সাময়িক বিপর্যয় চূড়ান্ত পরাজয়ের সমার্থক নয় ; চূড়ান্ত জয়-পরাজয় নির্ধারিত হবে আখেরাতে, আর সেখানে বিজয় মু'মিনদের জন্যই নির্দিষ্ট।
  - ১০. দুনিয়ার জীবন খেল-তামাশা ছাড়া কিছু নয়—এটা মৃত্যুর সাথে সাথেই বোধগম্য হবে।
- ১১. ঈমান ও তাকওয়া বা আল্লাহর ভয়যুক্ত সৎকর্মই চূড়ান্ত বিজয়ের মৌলিক উপাদান। দুনিয়ার ধন-সম্পদ ও প্রভাব-প্রতিপত্তি আখেরাতে কোনো কাজেই আসবে না, যদি না তা আল্লাহর পথে বন্ধয় হয়। আল্লাহর পথে যে ধন-সম্পদ ব্যয়িত হয়, তাতে আল্লাহর কোনো লাভ নেই ; আখেরাতের কঠিন সময়ে তা ব্যয়কারীর-ই কাজে লাগবে।
- ১২. আল্লাহ সাধ্যের বাইরে তাঁর পথে ব্যয় করতে মানুষকে বাধ্য করেন না—যতটুকু সহজসাধ্য ততটুকুই ব্যয় করতে বলেন। আল্লাহর পথে ব্যয় করতে কৃপণতা করলে তার কুফল নিজেকেই ভোগ করতে হবে। কেননা সে কৃপণতা তার নিজের জন্য কৃপণতা হিসেবে সাব্যস্ত হবে।
- ১৩. আল্লাহ মানুষের ধন-সম্পদ, ইবাদাত-আনুগত্য কোনো কিছুরই মুখাপেক্ষী নন, এসব কিছু মানুষেরই কাজে লাগবে। আল্লাহ সকল প্রয়োজন থেকে মুক্ত ; মানুষই সার্রক্ষণিক তাঁর মুখাপেক্ষী।
- ১৪. মুসলিম জাতি যদি আল্লাহর দীন প্রতিষ্ঠার দায়িত্ব পালনে বিমুখ হয়, তবে অন্য কোনো জাতিকে দীন প্রতিষ্ঠার দায়িত্বে নিয়োজিত করবেন এবং তাঁর দীনকে বিজয়ী করবেন।

#### স্রা আল ফাত্হ-মাদানী আয়াত ঃ ২৯ রুকু' ঃ ৪

#### নামকরণ

সূরার প্রথম আয়াতেই 'ফাত্হান' শব্দটি রয়েছে; তা থেকেই সূরার নাম গৃহীত হয়েছে। 'ফাত্হান' অর্থ বিজয়। এ সূরায় মুসলমানদের সেই মহান বিজয় সম্পর্কে 'ফাত্হান মুবীনা' বা 'সুস্পষ্ট বিজয়' বলে আখ্যায়িত করেছেন। এ দিক থেকে সূরার 'আল ফাত্হ' নামটি সূরাতে আলোচিত বিষয়ের শিরোনামও বটে।

#### নাযিলের সময়কাল

সাহাবায়ে কিরাম, তাবেয়ী এবং তাফসীর বিশারদদের অধিকাংশের মতে ৬ ছ হিজরীর যুলকা'দ মাসে মক্কার কাফিরদের 'সুলহে হুদায়বিয়া' তথা হুদায়বিয়ার সন্ধিচুক্তি সম্পাদনের পর মদীনায় ফিরে যাওয়ার পথে সূরা আল ফাত্হ নাযিল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

এ স্রার মৃল আলোচ্য বিষয় হুদায়বিয়ার সন্ধি। স্রার শুরুতে আল্লাহ তা'আলা এ চুক্তিকে মুসলমানদের এক সুস্পষ্ট বিজয় হিসেবে আখ্যায়িত করেছেন। অতপর এ চুক্তি সম্পাদনের কারণে মুসলমানদের অন্তরে যে সাময়িক মনোকষ্টের উদ্ভব হয়েছিলো তা দূর করার জন্য মুসলমানদেরকে সান্ধুনা দান করেছেন। বলা হয়েছে যে, বাহ্যিক দৃষ্টিতে এ সন্ধি যদিও মুসলমানদের জন্য অপমানজনক মনে হচ্ছে, কিন্তু এ সন্ধির পরিণাম ফল অত্যন্ত শুভ, যা তারা সময়ের পরিবর্তনে বুঝতে সক্ষম হয়েছে। এরপর উল্লেখ করা হয়েছে যে, এ সন্ধির মাধ্যমেই একটি চরম উত্তেজনাকর পরিস্থিতিতে মুসল্মানদের অন্তরে প্রশান্তি সৃষ্টি করে দিয়েছেন।

অতপর আলোচনা করা হয়েছে যে, এ সন্ধির ফলে পরবর্তী সময়ে মুসলমানরা কল্যাণ লাভে সমর্থ হয়ে এবং আল্লাহর রাস্লের কৃত এ সন্ধির প্রতি নিঃশর্ভ আনুগত্যের কারণে পরকালীন জীবনে শুভ পরিণামের অধিকারী হবে।

এ সন্ধির ফলে কাফির-মুশরিক ও মুনাফিকদের দুনিয়া ও আখেরাতের অকল্যাণ সম্পর্কেও এ সূরায় আলোচনা করা হয়েছে। বাহ্যিক দৃষ্টিতে এ চুক্তি কাফির-মুশরিকদের পক্ষে কল্যাণকর মনে হলেও মূলতঃ এর দ্বারা তাদের পরাজয় হয়েছে, যা তারা সময়ের পরিক্রমায় বুঝতে পেরেছে, যার কারণে তারাই এ চুক্তি প্রথমে ভঙ্গ করেছে। এ পর্যায়ে কাফির-মুশরিকদের পরকালীন জীবনে নির্ধারিত কঠিন শাস্তির কথাও এ সূরায় আলোচনা করা হয়েছে।

এরপর বলা হয়েছে যে, আল্লাহর রাসূলের হাতে হাত রেখে মুসলমানরা যে শপথ ুগ্রহণ করেছে, তা আল্লাহর হাতে হাত রেখে শপথ করার শামিল। সুতরাং এ শপথ িভিঙ্গের পরিণাম অত্যন্ত ভয়াবহ। আর যারা এ শপথকে যথাযথভাবে পূর্ণত্ব দেবে, । তাদের জন্য রয়েছে অনেক বড় পুরস্কার।

দিতীয় রুকৃ'তে ঈমানের দাবীদার সেসব বন্দু আরবদের কথা আলোচনা করে তাদের অসুস্থ মানসিকতাকে ফুটিয়ে তোলা হয়েছে এবং এ পর্যায়ে তাদের অশুভ পরিণাম সম্পর্কে সতর্ক করা হয়েছে।

অতপর সুবিধাবাদী গোষ্ঠীর মনোভাব ও তাদের পরিণাম সম্পর্কে আলোচনা করে তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। এসব লোক গনীমত তথা স্বার্থ লাভের সম্ভাবনা দেখলে এগিয়ে আসে এবং বিপদের আশংকায় পিছু হটে। এ জাতীয় লোকদেরকে কোনো অভিযানে সাথে না রাখার জন্যও আল্লাহ তাঁর রাসূলকে নির্দেশনা করেছেন। কারণ এসব লোকের মুখের কথা ও মনের কথা এক নয়। এদের মৌখিক ঈমান যে গ্রহণযোগ্য নয় সে কথাও স্রায় উল্লেখিত হয়েছে। বলা হয়েছে যে, এদের পরিচয় তখনই সুম্পষ্ট হয়ে উঠবে, যখন এদেরকে কোনো কঠিন মুকাবিলার কথা বলা হবে। আখেরাতে এদের পরিণামও কাফিরদের মতো হবে বলেও রায় ঘোষিত হয়েছে।

অতপর অন্ধ, বিকলাঙ্গ ও রোগাক্রান্তদের জন্য জিহাদে অংশগ্রহণ থেকে বিরত থাকার অনুমতি দান করা হয়েছে।

তৃতীয় রুকৃ'তে বাইয়াতে রিদওয়ান সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদের মনের অবস্থা জানতেন, তারা আপনার হাতে হাত দিয়ে যে শপথ নিয়েছে, তার জন্য আল্লাহ তাদের প্রতি সন্তুষ্ট হয়েছেন। তাদের পুরস্কার হিসেবে তাদেরকে বিজয় দান করেছেন এবং তাদের অন্তরে প্রশান্তি দান করেছেন। তিনি তাদেরকে অঢেল গনীমত লাভের প্রতিশ্রুতি দান করেছেন যা তারা অচিরেই লাভ করবে। তিনি তাদের ওপর শক্রর উন্তোলিত হাতকে নামিয়ে দিয়ে সহজে সঠিক পথ লাভের সুযোগ করে দিয়েছেন।

অতপর সন্ধির সৃষ্ণল সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে এরং এ মুহূর্তে কাফিরদের সাথে মুকাবিলা হলে, তার মন্দ ফলাফলের কথা শ্বরণ করিয়ে দিয়ে বলা হয়েছে যে, এ সন্ধির মাধ্যমে মুসলমানদের সুস্পষ্ট বিজয় অর্জিত হয়েছে। কাফিরদের ওপর মুসলমানদের আধিপত্য এ সন্ধির মাধ্যমেই অর্জিত হয়েছে।

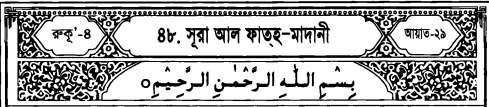
এরপর বলা হয়েছে যে, যেসব কাফির মুশরিক মুসলমানদেরকে মসজিদে হারামে প্রবেশে বাধা দিয়েছে, আল্লাহ চাইলে তোমাদের মাধ্যমে তাদেরকে ধ্বংস করে দিতে পরতেন, কিন্তু মক্কায় এমন কিছু মু'মিন বান্দা রয়েছে, যাদেরকে মু'মিন হিসেবে তোমরা জান না ; তোমরা নিজেদের অজান্তেই কাফিরদেরকে তাদের সহই পিষে ফেলতে। এ কারণেও আল্লাহ তোমাদেরকে মুকাবিলা থেকে বিরত রেখেছেন এবং এটা সন্ধির মাধ্যমেই সম্ভব হয়েছে।

চতুর্থ রুক্'তে বলা হয়েছে যে, নবী-রাসূলগণ যে স্বপ্ন দেখেন, তা সত্য স্বপ্ন এবং তা ওহীর একটি প্রকার। সুতরাং রাসূলুল্লাহ সা.-এর কা'বা ঘর যিয়ারত তথা উমরা করার শ্বিপু কোনো মিথ্যা বা অমূলক নয়। ইনশাআল্লাহ পরবর্তী বছর পূর্ণ নিরাপত্তা সহকারে আল্লাহর নবী ও মু'মিনগণ উমরা করার সুযোগ পাবে। আর সেই নিরাপত্তা এবং কা'বা যিয়ারতের সুযোগও সন্ধি-চুক্তির ফলেই সম্ভব হয়েছে। সুতরাং হুদায়বিয়ার সন্ধিচুক্তি আল্লাহর নবী ও মুসলমানদের জন্য একটি সুস্পষ্ট মহান বিজয়।

অতপর বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তাঁর রাস্লকে হিদায়াত ও সত্য জীবনব্যবস্থা সহকারে পাঠিয়েছেন, যাতে করে তিনি অন্য সকল জীবনব্যবস্থার ওপর আল্লাহর দেয়া সত্য জীবনব্যবস্থাকে বিজয়ী ও সুপ্রতিষ্ঠিত করে দেন। রাস্ল পাঠানোর উদ্দেশ্য যে এটাই সেই জন্য আল্লাহর সাক্ষ্যই যথেষ্ট। স্বয়ং আল্লাহ যার সাক্ষী তার জন্য অন্য কোনো সাক্ষ্যের প্রয়োজন নেই।

অবশেষে রাস্লের অনুসারী মু'মিনদের বৈশিষ্ট্য উল্লেখ করে বলা হয়েছে যে, মু'মিনরা কুফরী শক্তির বিরুদ্ধে হবে আপোষহীন, কিন্তু নিজেদের মধ্যে পরস্পরের প্রতি তারা হবে অত্যন্ত দয়ার্দ্র হদয়। তারা হবে নামায আদায়কারী এবং আল্লাহর ছকুম পালনে এবং তাঁর সন্তুষ্টি কামনায় সদা তৎপর। তাদের চেহারায় তথা তাদের সকল কাজ-কর্মে আল্লাহর আনুগত্যের চিহ্ন বর্তমান থাকবে। অর্থাৎ তাদের প্রকাশ্য কাজ-কর্মেও আল্লাহর আনুগত্যহীনতার কোনো চিহ্ন থাকবে না। মু'মিনদের এ বৈশিষ্ট্য তাওরাতেও বর্ণিত হয়েছে। ইন্জিলে মু'মিনদেরকে একটি শস্যক্ষেত ও তার ক্রমবর্ধমান পরিপৃষ্টি লাভ ও স্বীয় কাণ্ডের ওপর মজবুত হয়ে দাঁড়ানোর সাথে তুলনা করা হয়েছে। যা দেখে কৃষক অত্যন্ত খুশী হয়; কিন্তু তাঁর বিদ্রোহী শক্তির মনে কষ্ট হয়। উল্লেখিত বৈশিষ্ট্যের মু'মিনদের জন্য উপসংহারে ঘোষিত হয়েছে মহামূল্যবানক্ষমা এবং আশাতিরিক্ত পুরস্কারের প্রতিশ্রুণতি।

П



٥ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُّ مِنْ اللَّهِ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَنَّ أَمِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَر

- ১. (হে নবী !) নিক্যুই আমি আপনাকে বিজয় দান করেছি এক সুস্পষ্ট বিজয়<sup>2</sup>। ২. যাতে আল্লাহ ক্ষমা করে দেন আপনার সেসব ক্রটি-বিচ্যুতি যা আগে হয়েছে এবং যা পরে হয়েছে.<sup>২</sup>
- (اللهُ : विজय मान करति हे اللهُ विজय मान करति हे فَتَحْنَا : विजय मान करति । اللهُ व्यर्ज विजय ; اللهُ সুস্পষ্ট । اللهُ সুস্পষ্ট । اللهُ याति क्ष्मा करति मिन ; اللهُ व्यर्ज विजय ; اللهُ व्यर्ज विजय ; اللهُ व्यर्ज विजय ; من + ذنب + ك) مِنْ ذَنْبُك : अर्ज वर्षा विज्ञ विज्ञां वर्ण वर्षा वर्षा वर्ण वर्षा वर्षा
- ১. আল্লাহ তা'আলা এখানে হুদায়বিয়ার সন্ধিকে 'সুস্পষ্ট বিজয়' বলে আখ্যায়িত করেছেন। সাহাবায়ে কিরামের অনেকেই বিশেষত হ্যরত উমর রা. এ ধরনের সন্ধিচুক্তিতে সম্মত ছিলেন না ; কিন্তু রাস্লুল্লাহ সা. আল্লাহর ইশারায় এ চুক্তিকে মুসলমানদের জন্য সাফল্যের উপায় হিসেবে গ্রহণ করে নেন। এ সন্ধির মাধ্যমেই মক্কা বিজয়ের সূচনা হয়। আল্লাহ তা'আলা এটাকে সুস্পষ্ট বিজয় বলে আখ্যায়িত করেন। সাহাবায়ে কিরাম যদিও তাৎক্ষণিকভাবে এ সন্ধির কল্যাণকারিতা উপলব্ধি করতে সক্ষম হননি, কিন্তু কিছুদিন যেতে না যেতেই এ সন্ধির কল্যাণকারিতা স্পষ্ট হয়ে উঠতে থাকলে তাঁরা বৃঝতে সক্ষম হলেন যে, এ সন্ধি প্রকৃতপক্ষেই মুসলমানদের জন্য এক বিরাট বিজয় ছিলো।

নিম্নের আলোচনা থেকে এটা সুস্পষ্ট হয়ে উঠবে যে, এ সন্ধি মুসলমানদের জন্য এক বিরাট বিজয় ছিলোঃ

এক ঃ সন্ধির প্রস্তাব এসেছিলো কাফিরদের পক্ষ থেকে। এ প্রস্তাব দানের মধ্য দিয়ে কাফিররা মুসলমানদেরকে এমন একটি পক্ষ বলে মেনে নিয়েছে, যাদের সাথে সন্ধি করা প্রয়োজন। ইতিপূর্বে তারা মুসলমানদেরকে একটি শক্তি বা একটি স্বতন্ত্র জাতি হিসেবে স্বীকৃতি দিতেও রাজী ছিলো না।

দৃই ঃ সন্ধির প্রথম শর্ত অনুসারে পরবর্তী দশ বছরের জন্য যুদ্ধ-বিগ্রহ ও পরস্পরের বিরুদ্ধে প্রকাশ্য ও গোপন তৎপরতা বন্ধ থাকার বিষয়টাও মুসলমানদের জন্য কল্যাণকর হয়েছিলো। এ প্রস্তাব যদি মুসলমানদের পক্ষ থেকে দেয়া হতো তাহলে কাফিররা এটাকে গ্রহণ করতো না, কারণ কাফিররা নিজেদের শক্তি-ক্ষমতার ব্যাপারে অত্যন্ত দান্তিক ছিলো। পার্থিব শক্তি-ক্ষমতায় তারা সবল ছিলো। অপরদিকে মুসলমানরা ছিলো এদিক থেকে দুর্বল। সাধারণত বিবদমান দু'টো পক্ষের মধ্যে

িঅধিকতর দুর্বল পক্ষ থেকে আগত যুদ্ধ-বিরতির প্রস্তাব সবল পক্ষ গ্রহণ করে না শি অপচ মুসলমানদের প্রস্তুতির জন্য কিছুদিন যুদ্ধ-বিগ্রহ থেকে মুক্ত থাকা প্রয়োজন ছিলো। আর যুদ্ধ বন্ধ রাখার প্রস্তাব দিয়ে কাফিররাই সেই প্রয়োজন পূরণ করে দিলো।

তিন ঃ সন্ধির দ্বিতীয় শর্ত অনুসারে কোনো ব্যক্তি যদি মক্কা থেকে পালিয়ে মদীনায় রাস্লুল্লাহ সা.-এর কাছে চলে আসে, তাকে মক্কায় ফেরত দিতে হবে। আর কোনো ব্যক্তি মদীনা থেকে পালিয়ে মক্কায় চলে যায় তাহলে তাকে ফেরত দেয়া হবে না। এ শর্ত-ও মুসলমানদের জন্য কল্যাণকর হয়েছিলো। কোনো কাফির মক্কা থেকে পালিয়ে মদীনায় যাওয়ার অর্থ মুসলমান হওয়ার জন্যই মদীনায় যাওয়া। শর্ত অনুসারে তাকে মক্কায় ফেরত পাঠানো আল্লাহ হয়ত তার মুক্তির বিকল্প পথ বের করে দেবেন। কিন্তু যে মদীনা থেকে পালিয়ে মক্কায় যাবে এমন লোক দ্বারা মুসলমানদের কোনো কল্যাণ হবে না। সুতরাং তাকে মদীনায় ফেরত নেয়ার প্রয়োজন নেই।কিছুদিন যেতে না যেতেই এশর্ত কাফিরদের বিপক্ষে চলে গেছে এবং তারা এ শর্ত বাতিলের প্রস্তাব রেখেছে।

চার ঃ চুক্তির দু'টো শর্ত মুসলমানদের নিকট সবচেয়ে অসহনীয় মনে হয়েছিলো। আর তাহলো ২নং ও ৪নং শর্ত। কিন্তু ২নং শর্তের মতো এটাও মুসলমানদের জন্য কল্যাণকর প্রমাণিত হয়েছিলো।

এ শর্তটি মেনে নেয়াকে মুসলমানরা নিজেদের পরাজয় মনে করেছিলো। তারা মনে করেছিলো যে, সারা আরবের দৃষ্টিতে আমরা ব্যর্থ হয়ে কাফিরদের ইচ্ছা মতো ফিরে যাচ্ছি। তাদের মনে এ প্রশুও জেগেছিলো যে, রাসূলুল্লাহ সা. যে মক্কায় গিয়ে বায়তুল্লাহকে তাওয়াফ করতে স্বপ্লে দেখেছিলেন, তার বাস্তবায়ন কোথায় হলো। আমরা তো এখন তাওয়াফ না করেই ফিরে যাওয়ার শর্ত মেনে নিচ্ছি। রাস্লুল্লাহ সা. এ প্রশ্নের উত্তরে বললেন যে, এ বছরই তাওয়াফ করা হবে, স্বপ্লে এমন কথা তো বলা হয়নি। চুক্তির শর্ত অনুসারে এ বছর না হলেও আগামি বছর তাওয়াফ ইনশাআল্লাহ হবে।

অতপর মুসলমানদের মদীনায় ফিরে যাওয়ার পথে মক্কা থেকে প্রায় ২৫ মাইল দূরবর্তী 'দাজনান' নামক স্থানে—কারো কারো মতে 'কুরাউল গামীম' নামক স্থানে সূরা আল ফাত্হ নাথিল হয়েছে। যার ফলে মুসলমানরা সন্তুষ্ট হয়েছিলেন। তবে কিছুকাল অতিবাহিত হতে না হতেই পূর্বে উল্লিখিত এ সন্ধি-চুক্তির সুফলগুলো একে একে প্রকাশ পেতে শুরু করলো, ফলে এ চুক্তি সম্পাদন যে এক বিরাট বিজয় ছিলো, তাতে মুসলমানদের মনে আর কোনো সন্দেহ থাকলো না।

২. অর্থাৎ আপনাকে বিজয়দান করা হয়েছে এজন্য, যেন আপনার অতীত ও ভবিষ্যত ক্রটি-বিচ্যুতি ক্ষমা করে দেয়া যায়। নবী-রাসূলগণ গুনাহ থেকে পবিত্র। ক্রআন মাজীদে তাদের বেলায় যেসব স্থানে গুনাহ (اذنب) শব্দ প্রয়োগ করা হয়েছে তা তাঁদের উচ্চ মর্যাদার পরিপ্রেক্ষিতে উত্তমের বিপরীত তথা অনুত্তম কাজ বুঝানো হয়েছে। আল্লাহর দৃষ্টিতে নবী-রাস্পদের দ্বারা অনুত্তম কাজও একটি ক্রটি, যাকে কুরআনের ভাষায় 'যাষুন' বাবিচ্যুতি হিসেবে প্রকাশ করা হয়েছে। এখানে 'মা তাকাদ্দামা'

وَيْرِ زِعْهَدَّهُ عَلَيْكُ وَيَسْهُ وَيَكُو لِكَالُهُ اللهُ وَيَعْمُونَ اللهُ وَيَعْمُونَ اللهُ وَيُعْمُ الله এবং পূর্ণতা দান করেন তাঁর নিয়ামতকে আপনার প্রতি<sup>®</sup> আর পরিচালিত করেন আপনাকে সরল সঠিক পথে<sup>®</sup>। ৩. আর (যেন) আপনাকে আল্লাহ সাহায্য করেন—

نَصُراً عَزِيزًا ﴿ هُو الَّذِي الْسَكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْهُوْمِنِيسَ لِيزَدَادُوا विष्ठं সাহায্য । 8. তिनि সেই সন্তা यिनि মু'মিনদের অন্তরে প্রশান্তি নাযিল করেন, যাতে তারা বাড়িয়ে নিতে পারে

দ্বারা নবুওয়াতের পূর্বেকার এবং 'মা তায়াখ্খারা' দ্বারা নবুওয়াতের পরবর্তী ক্রটি-বিচ্যুতি বুঝানো হয়েছে। (মাযহারী)

- ৩. অর্থাৎ আপনাকে এ বিজয় দানের অপর একটি কারণ হলো—এর মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা আপনার প্রতি তাঁর নিয়ামতকে পূর্ণতা দান করবেন। নিয়ামতকে পূর্ণতা দানের অর্থ মুসলমানদেরকে সকল প্রকার কুফরী শক্তির ভয়-ভীতি মুক্ত করা এবং তাদের নিজ স্থানে ইসলামী জীবনব্যবস্থাকে পরিপূর্ণভাবে প্রতিষ্ঠিত করার শক্তি-সামর্থ দান করা। যার ফলে মুসলমান দুনিয়াতে মাথা উঁচু করে দাঁড়াবে এবং কুফরী শক্তি মুসলমানদের পদানত থাকবে। যেসব শক্তি আল্লাহর দীনকে বুলন্দ করার চেষ্টায় প্রতিবন্ধক তাদের ফিত্না থেকে মুসলমানরা মুক্তি পাবে; যমীনে আল্লাহর রাজত্ব কায়েম করার উপায়-উপকরণ লাভ করে সেখানে পরিপূর্ণ শান্তির আবাস লাভ করবে।
- 8. অর্থাৎ এ সুস্পষ্ট বিজয় দানের মাধ্যমে আপনাকে বিজয় ও সাফল্য লাভের সরল-সঠিক পথে পরিচালিত করবেন, যার ফলে আপনি আপনার ও মু'মিনদের জীবনের মূল লক্ষ্য আল্লাহর সন্তোষ লাভ করার সহজ পথ প্রাপ্ত হবেন।

মানব জীবনের মূল লক্ষ্যই হলো আল্পাহর নৈকট্য ও সম্ভোষ লাভ করা। এ নৈকট্য ও সম্ভোষ লাভের অসংখ্য স্তর রয়েছে। এক স্তর লাভ করার পর পরবর্তী স্তর অর্জনের প্রয়োজনীয়তা বাকী থাকে, আর সেজন্যই নামাযের প্রত্যেক রাকআতে ফাতিহা পাঠের মাধ্যমে সরল-সঠিক পথ লাভের প্রার্থনা উন্মতকে শিক্ষা দেয়া হয়েছে।

৫. অর্থাৎ এ সন্ধির মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা আপনাকে যে সাহায্য করবেন, তা এমন

## إِيهَا نَامَعَ إِيمَا نِهِمْ وَلِلهِ جَنُودُ السَّوْتِ وَالْأَرْضُ وَ كَانَ اللهُ عَلِيمًا निरकामत (विमायान) अभातत आरथ आत्र अभान ; आत आस्यान ७ यभीतत

নজেদের (বিদ্যমান) ঈমানের সাথে আরও ঈমান" ; আর আসমান ও যমীনের বাহিনীসমূহ আল্লাহর-ই জন্য ; এবং আল্লাহ হলেন মহাজ্ঞানী—

ايمان+هم) -ايمان+هم) -ايمان+هم) -ايمان+هم) -ايمان+هم) - नाख क्रियान ; أيمانا - ज्ञियान - ايمان - ज्ञियान - السَّمَوْت ; ज्ञ्यात - جُنُودٌ क्रियान - جُنُودٌ क्रियान - كَانَ - ज्ञाहारत - ضَائِمًا -

বলিষ্ঠ হবে, যার ফলে শক্ররা অক্ষম হয়ে পড়বে। অথবা এর অর্থ এটাও হতে পারে যে, এ সন্ধির মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা আপনাকে এমন বিরল ও নজীরবিহীন সাহায্য করবেন, যা বাহ্যিক দৃষ্টিতে একটি সাধারণ ও অপমানজনক সন্ধি মনে হলেও সময়ের ব্যবধানে তা একটি চূড়ান্ত বিজয়ে রূপান্তরিত হবে, ইতিপূর্বে যার কোনো নজির নেই।

৬. অর্থাৎ হুদায়বিয়ার সন্ধিচুক্তির আদলে মুসলমানদের যে বিজয় লাভ হয়েছিলো সে জন্যই আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদের অস্তবে স্থিরতা, প্রশান্তি ও দৃঢ়চিত্ততা দান করেছিলেন।

রাস্লুল্লাহ সা. স্বপ্নে নির্দেশ পাওয়ার পর কা'বার তাওয়াফ করতে মঞ্চা যাওয়ার সংকল্প প্রকাশ করার পর মু'মিনরা যদি ভীত হয়ে পড়তো, কিংবা পথিমধ্যে কাফিরদের আক্রমণের সংকল্পের কথা জানতে পেরে হতবৃদ্ধি ও অস্থির হয়ে পড়তো এবং সেজন্য তাদের মধ্যে বিশৃংখলা দেখা দিত, তাহলে সিদ্ধিন্তি হতো না, যার ফলে যে বিজয় লাভ হয়েছে তা-ও অর্জিত হতো না। তাছাড়া হুদায়বিয়ায় কাফিরদের পক্ষ থেকে বাধা প্রদান, রাতের অন্ধকারে আকন্মিক হামলা করে উত্তেজিত করে যুদ্ধ বাঁধানোর অপচেষ্টা, হয়রত উসমান রা.-এর শাহাদাত-এর শুষ্ব হওয়ায় মু'মিনরা যদি উত্তেজিত হয়ে রাস্লুল্লাহ সা.-এর প্রতিষ্ঠিত শৃংখলা ও সংয়ম ভঙ্গ করতো, তাহলেও বিজয়ের সভাবনা অংকুরেই নষ্ট হয়ে য়েতো। মুসলমানরা এ সময় য়ে স্থিরতা ও দৃঢ় চিত্ততা আর রাস্লের নেতৃত্বের প্রতি যে আস্থা দেখিয়েছিলো এবং রাস্লের গৃহীত সিদ্ধান্তের যথার্থতা ইসলামের সত্যতা সম্পর্কে তাদের অস্তরে যে ধীরস্থির ও প্রশান্ত অবস্থা এর ব্যতিক্রম হলে এ বিজয়ে লাভ সভব হতো না।

৭. এ আয়াত দ্বারা প্রমাণ হয়েছে যে, ঈমান কোনো স্থির বা জড় অবস্থার নাম নয়, বরং তার হ্রাস-বৃদ্ধি ও উঠানামা আছে। কোনো পরীক্ষায় সফলতা দ্বারা ঈমানের ডিগ্রী বাড়ে, আবার সে পরীক্ষায় ব্যর্থতা দ্বারা ঈমানের ডিগ্রী নিচে নেমে যায়। এ বিষয়ে কুরআন মাজীদে একাধিক আয়াত রয়েছে। ইসলাম গ্রহণের পর থেকে মৃত্যু পর্যন্ত

# حَكِيمًا ﴿ لَيَنْ خِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنِينَ جَنْتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِمَا ﴿ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَلَيْمؤَالِمؤَالِمؤَالِمؤُمِنِينَ وَلَيْنِينَ وَلَمؤَمِنِينَ وَلَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤَمِنِينَ وَلَمؤَمِنَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَلَمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ والْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَالْمؤمِنِينَ وَلَالْمؤمِنِينَ وَلَالْمؤمِنِينَ وَلَالِمؤمِنِينَ وَلَالْمؤمِنِينَ وَلَالِمؤمِنَ وَالْمؤمِنِينَ وَلِينَا وَلَمؤَمِنَ وَلَالْمؤمِنِينَ وَلَ

الْأَنْهُو خُلِنِيْسِيَ فَيْهَا وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّا تِهِمْ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَنْلُ اللهِ مَعْمَمُ سَيِّا تِهِمْ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَنْلُ اللهِ مَعْمَمُ مَيْنًا تِهِمْ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَنْلُ اللهِ مَعْمَمُ مَيْنًا وَهُمْ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَنْلُ اللهِ مَعْمَمُ مَيْنًا وَهُمْ مَا مَا مَعْمَمُ مَنْ مَا مَعْمَمُ مَاللهُ مَا مَعْمَمُ مَا مَعْمَمُ مَا مَعْمَمُ مَا مَعْمَمُ مَا مَعْمَمُ مَا مَعْمَمُ مَا مَعْمُ مَا مُعْمَمُ مَا مَعْمُ مَعْمُ مَا مَعْمُ مَا مَعْمُ مَا مُعْمَلُ مَا مَعْمُ مَا مَعْمُ مَا مُعْمَمُ مَا مَعْمُ مَا مَعْمُ مَا مُعْمَالُ مَا مُعْمُ مُعُمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعُمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعُمُ مُعْمُ مُعُمْ مُعْمُ مُعُمْ مُعُمُ مُعْمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمْ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمْ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُ

وَ عَنْدُ زَ وَاللّهُ اللّهُ اللّه

একজন মু'মিনকে এমন অনেক পরীক্ষার মুখোমুখী হতে হয়। যার মাধ্যমে তার ঈমানের ডিথ্রী বাড়ার সম্ভাবনা বা কমে যাওয়ার আশংকা থাকে। সেসব পরীক্ষায় মু'মিন যদি দীনের প্রতি নিষ্ঠা, ত্যাগ ও কুরবানীর মাধ্যমে ঈমানের সাক্ষ্য দান করতে পারে, তাহলে তার ঈমান প্রবৃদ্ধি ঘটে। আর যদি সেসব পরীক্ষায় সে তা করতে ব্যর্থ হয় তাহলে তার ঈমান স্থবির হয়ে যায় এবং পরপর ব্যর্থতার কারণে তার ঈমানের প্রাথমিক পুঁজিও সংকটাপনু অবস্থায় পড়ে যায়।

৮. অর্থাৎ আসমান-যমীনে আল্লাহর এমন বাহিনী আছে যে, তিনি চাইলে মুহূর্তের মধ্যেই কাফিরদেরকে ধ্বংস করে দিতে সক্ষম।তবে আখিরাতে মু'মিনদের মর্যাদা বৃদ্ধির জন্যই কাফিরদের সাথে মু'মিনদের দ্বন্দ্ব-সংঘাতের নীতি গ্রহণ করেছেন। যাতে করে তারা সংগ্রামের মাধ্যমে নিজেদের জন্য আখেরাতে উচ্চতর মর্যাদা লাভ করতে সক্ষম হয়। আর এ ব্যবস্থার মধ্যেই যে তাদের জন্য কল্যাণ রয়েছে, সে ব্যাপারে আল্লাহ বিশাল জ্ঞান ও প্রজ্ঞার অধিকারী।

৯. অর্থাৎ পুরস্কার হিসেবে জান্নাত পাওয়ার অধিকারী শুধু মু'মিন পুরুষরাই নয়, বরং মু'মিন নারীরাও তার অধিকারী হবে। ক্রআন মাজীদে সাধারণত মু'মিনদের পুরস্কারের ব্যাপারে উল্লেখ করার সময় নারী-পুরুষ আলাদাভাবে উল্লেখ না করে সমিলিতভাবে উল্লেখ করা হয়ে থাকে; কিন্তু আলাদা করে উল্লেখ করে একথা বুঝানো হয়েছে যে, এ জান্নাত লাভে শুধু পুরুষ নয়, বরং নারীরাও সমানভাবে এ পুরস্কার লাভ

#### 

الطَّانِيْسَ بِاللهِ طَّى السَّوْءِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَ الطَّانِيْسَ بِاللهُ عَلَيْهِمْ وَ الطَّانِيْسَ بِاللهِ عَلَيْهِمْ وَ الطَّانِيْسَ بِاللهُ عَلَيْهِمْ وَ الطَّانِيْسَ بِاللهُ عَلَيْهِمْ وَ الطَّانِيْسَ بِاللهُ عَلَيْهِمْ وَ السَّوْءِ وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَ الطَّانِيْسَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَعَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُواللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُواللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا الللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُوا الل

لعنهر واعل لمرجهنر وساءت مصيراً ﴿ وَلِلْهِ جَنُودَ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَالْكَرْضِ وَالْكَرْضِ وَالْكَرْضِ जात्मत्रक ना'ना कद्रहरून, चात जात्मत्र क्रना रेजिती कद्र द्रात्मरून क्षाशान्नाभ ; धवर जा चाजा कि नेक्ड गंखरा।

9. चात जानभान ७ यभीत्मत वाश्निमभूर चान्नारत-रे निम्नक्ष्मारीन ;

করবে। কারণ যেসব মু'মিন ও আল্লাহ ভীরু নারী নিজেদের স্বামী, পুত্র, ভাই ও পিতাকে বিপদের মধ্যে ঝাঁপিয়ে পড়ার অনুমতি দিয়ে তাদের অনুপস্থিতিতে তাদের বাড়ী-ঘর, সম্ভান-সম্ভতি ও সহায়-সম্বল সংরক্ষণ করে এবং বিপদের ঝুঁকি গ্রহণ করে তারা নিজেরাও অবশ্যই পুরস্কারের অংশীদার হবে এতে কোনো সন্দেহ থাকার অবকাশ নেই।

- ১০. অর্থাৎ মানুষ হিসেবে তাদের দ্বারা যেসব ভূল-ক্রাটি হয়েছে, তা এমনভাবে পবিত্র করে দেবেন যাতে জান্লাতে তার কোনো চিহ্ন তাদের মধ্যে দেখা যাবে না। যাতে জান্লাতে তাদেরকে অন্য জান্লাতীদের সামনে লক্ষ্যিত হতে না হয়।
- ১১. অর্থাৎ মদীনার আশেপাশের মুনাফিক নারী-পুরুষ এবং মক্কার কাফির মুশরিকরা আল্লাহ সম্পর্কে যে কুধারণা পোষণ করতো, তাহলো আল্লাহ তাঁর নবী মুহাম্মাদ সা. ও তাঁর সংগী-সাথী মু'মিনদেরকে সাহায্য করবেন না। তাছাড়া মুনাফিকরা ভেবেছিলো

### وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ شَاهِنَ اوْمَبَشِرًا وَ نَنِ يُرَا ﴿ اللَّهُ عَرِيرًا ﴿ ا আর আল্লাহ হলেন পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়। ৬ ৮. ((হ নবী।) আমি অবশ্যই আপনাকে পাঠিয়েছি সাক্ষ্য দানকারী ৬ এবং সুসংবাদ দানকারী ও সতর্ককারী হিসেবে ؛ ১. যাতে (হে মানুষ) তোমরা ঈমান জান

وَ - আর ; الله - عَرَيْزً : আল্লাহ وَكَيْمًا : আল্লাহ - عَزِيْزً - পরাক্রমশালী । الله - প্রজাময়। ি الله - প্রজাময়। ি الرسلنا - الرس

রাসৃপুল্লাহ সা. ও তাঁর সাথীরা ওমরা করার জন্য মক্কায় যাত্রা করেছে, তারা কেউ জীবিত ফিরে আসতে পারবে না।

- ১২. অর্থাৎ যে অকল্যাণ থেকে রক্ষা পাওয়ার জন্য যেসব চক্রান্ত তারা এঁটেছিলো, সেসব অকল্যাণ তাদের ওপর আপতিত হবে, এতে কোনো সংশয়ের অবকাশ নেই।
- ১৩. অর্থাৎ আল্লাহ যেসব কাফিরকে শান্তি দিতে চান তাদের শান্তির জ্বন্য আল্লাহ তাঁর বাহিনীসমূহ ব্যবহার করার মতো যথেষ্ট ক্ষমতার অধিকারী। এমন কোনো শক্তি আসমান-যমীনে নেই যে বা যারা নিজেদের ক্ষমতা ও কৌশল দ্বারা আল্লাহর শান্তিকে প্রতিরোধ করতে পারে।
- ১৪. স্রায় শুরু থেকে রাস্লুল্লাহ সা. ও তাঁর উন্মতকে—বিশেষ করে 'বাইয়াতে রিদওয়ানে' অংশ গ্রহণকারীদেরকে যেসব নিয়ামত দানের কথা উল্লেখিত হয়েছে, তার দানকারী ছিলেন আল্লাহ এবং দানের মাধ্যম ছিলেন রাস্লুল্লাহ সা.। আলোচ্য আয়াতে তাই আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের হক আদায় এবং তাদের প্রতি সন্মান দেখানোর কথা বলা হয়েছে। এ পর্যায়ে প্রথমে রাস্লুল্লাহ সা.-এর তিনটি মর্যাদার কথা বলা হয়েছে—শাহিদ, মুবাশশির ও নাযীর।

'শাহিদ' অর্থ সাক্ষ্যদানকারী। প্রত্যেক নবী তাঁর উন্মত সম্পর্কে সাক্ষ্য দেবেন যে, তিনি আল্লাহর পয়গাম তাদের কাছে পৌছে দিয়েছেন। তারপর কেউ তাঁর আনুগত্য করেছে আর কেউ নাফারমানী করেছে। একইভাবে রাস্লুল্লাহ সা. তাঁর উন্মতের ব্যাপারে সাক্ষ্য দেবেন। নবী-রাস্লদের এ সাক্ষ্য হবে তাদের নিজ নিজ যমানার লোকদের সম্পর্কে যে—তাঁদের দাওয়াত কে কবুল করেছে এবং কে বিরোধিতা করেছে। এমনিভাবে রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাক্ষ্য হবে তার সমসাময়িক লোকদের সম্পর্কে তাছাড়া সমস্ত উন্মতের পাপ-পুণ্য সম্পর্কেও তার সাক্ষ্য গৃহীত হবে। কেননা তাঁর উন্মতের আমল সকাল-সন্ধ্যায় রাস্লুল্লাহ সা.-এর সামনে পেশ করা হয়, তাই তিনি সমস্ত উন্মাহর আমল সম্পর্কে অবহিত হবেন। (কুরতুবী)

بالله ورسو له وتعز روا و توقر والا وتسبحوا بكرة و اصيلا والنين النين ا

يَبَا يِعُونَكَ إِنَّهَا يَبَا يِعُونَ اللهُ يَنَ اللهِ فَوْقَ آيَنِ يَهِمْ وَفَى نَكَثَ فَانَهَا يَنْكُثُ عَا আপনার কাছে আনুগত্যের শপধ নের, অবশ্যই তারা আল্লাহর কাছেই আনুগত্যের শপধ নের، '; তানের হাতের ওপর আল্লাহর হাত' ; অতপর যে ব্যক্তি শপধ ভঙ্গ করবে তবে সে অবশ্যই ভঙ্গ করবে

وَرَورُورُ ; الله وَرَورُورُ ; الله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

১৫. মুবাশ্শির শব্দের অর্থ সুসংবাদদাতা আর নাযীর শব্দের অর্থ সতর্ককারী। রাস্পুল্লাহ সা. উত্থাহর আনুগত্যশীল মু'মিনদেরকে জান্নাতের সুসংবাদ দেবেন এবং কাঞ্চির ও পাপাচারীদেরকে জাহান্নামের শান্তি সম্পর্কে সতর্ক করবেন।

১৬. এখানে 'তুআয্যিক্লছ', 'তুওয়াক্কিক্লছ' এবং 'তুসাব্বিহুছ' শব্দ তিনটির 'হ' সর্বনাম দ্বয়ের প্রথম দু'টি দ্বারা রাস্পৃল্পাহ সা. এবং তৃতীয়টি দ্বারা আল্পাহ বুঝানো হয়েছে বলে একদল তাফসীরবিদের অভিমত। তবে অধিকাংশ মুফাস্সিরের মতে তিনটি সর্বনাম দ্বারাই আল্পাহকে বুঝানো হয়েছে। তাঁদের মতে এ বাক্যের অর্থ হবে "তোমরা আল্পাহকে সাহায্য করো, তাঁকেই সন্মান করো এবং সকাল-সন্ধ্যায় তাঁরই পবিত্রতার ঘোষণা দাও।"

এখানে 'সকাল-সন্ধ্যা' দ্বারা ওধু সকালে ও সন্ধ্যায় বুঝানো হয়নি ; বরং এর অর্থ সার্বক্ষণিক আল্লাহর পবিত্রতা ঘোষণা করার কথা বুঝানো হয়েছে।

১৭. এখানে সেই বাইয়াতের কথা বলা হয়েছে, যা হুদায়বিয়া নামক স্থানে সংঘটিত হয়েছিলো। রাস্লুলাহ সা. ৬ ছ হিজরী সনের যুলকাদ মাসে উমরা করার নিয়তে ১৪শ সাহাবীর একটি দল ও ৭০টি কুরবানীর উট সাথে নিয়ে মক্কা থেকে প্রায় ১৩ মাইল দূরত্বে হুদায়বিয়া নামক স্থানে পৌছলেন। কাফিরদের পক্ষ থেকে তাঁদেরকে বাধা দেয়ার সিদ্ধান্ত প্রকাশ পেলে উভয় পক্ষের মধ্যে দূতদের মাধ্যমে আলাপ-আলোচনা

# عَلَى نَفْسِهِ وَمِنْ أُوفِى بِهَا عَهَلَ عَلَيْهُ اللهُ فَسَيُؤْتَيْهُ أَجُوا عَظِيمًا أَاللهُ فَسَيُؤْتِيهُ أَجُوا عَظِيمًا أَاللهُ فَسَيُؤْتِيهُ أَجُوا عَظِيمًا أَاللهُ اللهُ فَسَيُؤْتِيهُ أَجُوا عَظِيمًا أَاللهُ اللهُ فَسَيُؤْتِيهُ إِنَّا اللهُ فَسَيُؤْتِيهُ اللهُ فَاللهُ عَلَيْهُا أَاللهُ فَاللهُ عَلَيْهُا أَاللهُ فَاللهُ عَلَيْهُا أَلَا اللهُ فَسَيُؤْتِيهُ إِنَّا اللهُ فَاللهُ عَلَيْهُا أَلَا اللهُ فَسَيُؤْتِيهُ إِنَّا اللهُ فَاللهُ فَاللهُ عَلَيْهُا أَلَا اللهُ فَاللهُ فَاللهُ عَلَيْهُا أَلَا اللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ عَلَيْهُا أَلَّا اللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ عَلَيْهُا أَلْهُ فَاللّهُ عَلَيْهُا أَلَا اللهُ فَاللّهُ فَاللّهُ عَلَيْهُا أَلّهُ اللهُ فَاللهُ فَاللّهُ عَلَيْهُا أَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُا أَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُا أَلْهُ عَلَيْهُا أَلْهُ عَلَيْهُا أَلّهُ عَلَيْهُا أَلْهُ عَلَيْهُا أَلْهُ عَلَيْهُا أَلّهُ عَلَيْهُا أَلّهُ عَلَيْهُا أَلْهُ عَلَيْهُا لِي اللّهُ عَلَيْهُا أَلْهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَيْهُا لِي اللّهُ عَلَيْهُا لَا اللهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَيْهُا لِلّهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَيْهُا لِللّهُ عَلَيْهُا لِللّهُ عَلَيْهُا لِللّهُ عَلَيْهُا لِللّهُ عَلَيْهُا لِللّهُ عَلَيْهُا لِمُ اللّهُ عَلَيْهُا لِلّهُ عَلَيْهُا لِمُ اللّهُ عَلَيْهُا لِمُعَلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا لِمُعَلّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا لِمُعَلّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا لَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُا لمُعَلّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلِمُ عَلَا عَ

بِمَا ; শুণ করবে - اَوْفَى ; আর : আর - مَنْ : আর - مَنْ - य ব্যক্তি - نَفْسِه : শুণ করবে - عَلَى - তা, যে : فَسَيَوْتَيْه : তা, যে : فَسَيُوْتِيْه : তা, যে : فَسَيُوْتِيْه : তা, যে : فَسَيُوْتِيْه : তা, যে : فَلَيْمً : তা, তা, তা তিনি অচিরেই তাকে দান করবেন : الله - كِظَيْمً : মহা - كِظَيْمً : ক্রিক্টার : المَوْتِي + مَعْظَيْمً : ক্রিক্টার : তাকে দান করবেন : المَوْتِي + مَعْظَيْمً : ক্রিক্টার : তাকে দান করবেন : المَوْتِي + مَعْظَيْمً : ক্রিক্টার : তাকে দান করবেন : المَوْتِي + مَعْطَيْمً : ক্রিক্টার : ক্র

চলতে থাকে। এক পর্যায়ে রাস্পুলাহ সা. উসমান রা-কে মক্কায় পাঠান এবং নিজেদের মক্কায় আসার উদ্দেশ্য সম্পর্কে কাফিরদেরকে অবহিত করেন। কিন্তু কাফিররা বিভিন্ন উক্কানীমূলক তৎপরতা ও গুয়ব ছড়িয়ে মুসলমানদেরকে যুদ্ধে জড়ানোর প্রচেষ্টা চালায়। এ সময় গুয়ব ছড়ানো হয় যে, মক্কায় উসমান রা.-কে হত্যা করা হয়েছে। সাহাবায়ে কিরাম এ সময় রাস্পুলাহ সা.-এর হাতে বাইয়াত বা শপথ গ্রহণ করেন যে, তাঁরা সবাই নিহত হলেও কাফিরদের সাথে বুঝাপড়া করবেন। আলোচ্য আয়াতে সেদিকেই ইংগীত করা হয়েছে। এটাই 'বাইয়াতে রিদওয়ান' নামে পরিচিত।

১৮. অর্থাৎ তারা যে রাস্লের হাতে হাত রেখে শপথ গ্রহণ করেছে তা ছিলো আল্লাহর প্রতিনিধির হাত। তাই তাদের শপথও ব্যক্তি রাস্লের সাথে ছিলো না, বরং তা ছিলো আল্লাহর সাথে।

১৯. এখানে লক্ষণীয় যে, 'আলাইছ' শব্দটি আরবী ভাষার নিয়মের ব্যতিক্রম ব্যবহৃত হয়েছে। নিয়ম অনুসারে 'আলাইহি' হওয়া উচিত ছিলো। এর দু'টো কারণ আল্লামা আলুসী বর্ণনা করেছেন। (১) 'হু' (১) সর্বনামটি যে মহান সন্তার পরিবর্তে ব্যবহৃত হয়েছে, তাঁর মহানত্ব ও মর্যাদা প্রকাশের জন্য এ ব্যতিক্রম ব্যবহার হয়েছে। তাই এ ক্ষেত্রে 'আলাইহি' এর পরিবর্তে 'আলাইহু' অধিক উপযুক্ত। (২) 'হু' (১) সর্বনামটি 'হুয়া' (৯)-এর স্থলে ব্যবহৃত হয়েছে, আর 'হুয়া' সর্বনামের মূল কারক চিহ্ন (اعراب) হলো পেশ। তাই যেরের পরিবর্তে পেশ ব্যবহার করা হয়েছে, যাতে মূলের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ হয় এবং পরবর্তী 'আল্লাহ' শব্দটিকে যথার্থ উচ্চারণে মোটা করে আদায় করা যায়।

#### ১ম রুকৃ' (১-১০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. হুদায়বিয়ার সন্ধি চুক্তি প্রকৃতপক্ষে মুসলমানদের জন্য এক সুস্পষ্ট বিজয় ছিলো। আর এ চুক্তি আল্লাহর ইংগীতেই সম্পাদিত হয়েছিলো।
- ২. ইসলামী রাষ্ট্রের শাসনকর্তৃপক্ষ রাষ্ট্রের তথা জনগণের কল্যাণে যে কোনো অমুসলিম রাষ্ট্রের সাথে চুক্তি করতে পারেন। অমুসলিম রাষ্ট্রের সাথে কোনো চুক্তি সম্পাদন করলে এবং জনগণ এর কল্যাণকারিতা অনুধাবন করতে না পারলেও কৃত চুক্তির প্রতি সম্মান প্রদর্শন করা জনগণের কর্তব্য।

- ি ৩. এ চুক্তি সম্পাদিত না হলে উভয় পক্ষের অনেক প্রাণহানীর আশংকা ছিলো। তাই প্রাণহানীর<sup>ী</sup> আশংকা থেকে মুক্ত থাকার জন্য এব্ধপ চুক্তি সম্পাদন অপরিহার্য ছিলো। যে কোনো সময়ে এব্ধপ পরিস্থিতিতে কোনো অমুসলিম দেশের পক্ষ থেকে সন্ধির প্রস্তাব এলে তা গ্রহণ করা ইসলামী রাষ্ট্রের শাসনকর্তৃপক্ষের জন্য বৈধ।
- 8. এ চুক্তিরূপে বিজয় দান করে আল্লাহ তাঁর প্রিয় নবীর চুক্তির আগে-পরের ক্রুটি-বিচ্যুতি ক্ষমা করে দিয়েছেন এবং ইসলামী জীবন বিধান-কে পরিপূর্ণভাবে বিজয়ী আদর্শ হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করে ঈমানী জীবনের মূল লক্ষ্য আল্লাহর সম্ভোষ লাভ করার সুযোগ করে দিয়েছেন।
- ৫. হুদায়বিয়ার সন্ধি চুক্তি একটি বিরল ও নজির-বিহীন চুক্তি যা বাহ্যিক দৃষ্টিতে মুসলমানদের বিপক্ষে ছিলো; সময়ের ব্যবধানে তা মুসলমানদের বিজয়ে রূপান্তরিত হয়েছে। এ চুক্তির মাধ্যমে আল্লাহ মু'মিনদের ঈমানকে দৃঢ় করেছেন এবং তাদের অন্তরকে প্রশান্ত করেছেন। ঈমানী জীবনে যেসব পরীক্ষা আসে, তা সত্যিকার মু'মিনের ঈমানে প্রবৃদ্ধি আনয়ন করে।
- ৬. ঈমান গতিশীল (Dynamic)—এটা জড় বা স্থবির কোনো পদার্থ নয়। এতে ঘাটতি-প্রবৃদ্ধি আছে। আমাদের কোনো কোনো কাজে ঈমানে প্রবৃদ্ধি বা ঘাটতি হয়।
- ৭. মু'মিনদের প্রতিপক্ষ কাষ্টিরদের অস্তিত্ব এবং তাদের সাথে মুকাবিলার ব্যবস্থা মু'মিনদের ঈমানের পরীক্ষার স্বার্থেই রাখা হয়েছে।
- ৮. আসমান-যমীনে আল্লাহর এমন অনেক বাহিনী আছে, যাদের দ্বারা আল্লাহ চাইলে কাঞ্চিরদেরকে নির্মূল করে দিতে সক্ষম।
- ৯. আল্লাহ প্রজ্ঞাময় তাই তিনি বিনা পরীক্ষায় মু'মিনদেরকে জান্নাত দিতে চান না ; কারণ বিনা পরীক্ষায় জান্নাত লাভ করলে তা তত সুখের হবে না। পরীক্ষা দিয়ে পাশ করে ফল স্বরূপ যে জান্নাত লাভ হবে, তা হবে অতীব আনন্দদায়ক ও পরিতৃপ্তিকর।
- ১০. মু'মিনরা চিরসুখময় জান্লাতের চিরস্থায়ী বাসিন্দা হবে, যার তলদেশ দিয়ে চিরপ্রবহমান নহরসমূহ থাকবে। মু'মিন পুরুষ ও মু'মিন নারী উভয়েই এ জান্লাতের অধিকারী হবে।
- ১১. মু'মিনদের দুনিয়ার জীবনের সকল দোষ-ক্রটি আল্লাহ ক্ষমা করে দেবেন। তাদের শরীর বা মন-মগজে সেসব দোষ-ক্রটির চিহ্নও থাকবে না।
- ১২. মুনাফিক নারী-পুরুষ এবং মুশরিক নারী-পুরুষ—এরা সবাই হবে চির দুঃখময় জাহান্নামের চিরস্থায়ী বাসিন্দা। জাহান্নাম নিকৃষ্টতম ঠিকানা। আল্লাহ এমন পরাক্রমশালী ও প্রজ্ঞাময় যে, তিনি যাদেরকে শান্তি দেবেন তাদেরকে বাঁচানো বা সে শান্তি প্রতিরোধের ক্ষমতা কারো নেই।
- ১৩. মুহাম্মাদ সা. তাঁর সমস্ত উম্মত সম্পর্কে এ সাক্ষ্য দেবেন, তিনি আল্লাহর পক্ষ থেকে যে বাণী তাদের কাছে পৌঁছে দিয়েছেন, তা কারা মেনে নিয়েছে এবং কারা তা মানতে অস্বীকার করেছে।
- ১৪. মুহাখাদ সা.-এর তিনটি মর্যদা—(ক) তিনি শাহিদ বা সাক্ষ্যদানকারী, (খ) তিনি মু মিনদেরকে জান্নাতের সুসংবাদ দানকারী, (গ) তিনি কাফির, মুশরিক ও মুনাফিকদেরকে জাহান্নামের শান্তি সম্পর্কে সতর্ককারী। মুহাখাদ সা.-এর প্রতি অনাবিল ঈমানের মাধ্যমে আল্লাহকে সাহায্য করা, তাঁর সম্মান-মর্যাদার প্রতি গুরুত্ব দেয়া এবং সার্বক্ষণিক তাঁর ঘোষণা নিরত থাকার মধ্যেই মানব জাতির ইহ-পরকালীন কল্যাণ নিহিত।
  - ১৫. আল্লাহর সাথে কৃত অঙ্গীকার পূরণকারীদের জন্য তিনি আশাতীত পুরস্কার রেখেছেন।

#### সুরা হিসেবে রুকু'–২ পারা হিসেবে রুকু'–১০ আয়াত সংখ্যা–৭

٥سَيَقُولُ لَكَ الْهُ حَلِّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا آمُوالْنَا وَآهُلُونَا فَاسْتَغَفُّرُلَنَا وَ ا

১১. মরুবাসীদের' পেছনে পড়ে থাকা লোকেরা আণনাকে অচিরেই বলবে— 'আমাদের ধন-সম্পদ ও আমাদের পরিবার-পরিজন আমাদেরকে ব্যস্ত করে রেখেছিলো, অতএব আপনি আমাদের জ্বন্য ক্ষমা প্রধিনা করুন

يَقُولُونَ بِٱلْسِنَتِهِرْمَّالَيْسَ فِي قُلُوبِهِرْ قُلْ فَنَيْ يَمْلِكُ لَكُرْمِّنَ اللهِ شَيْئًا

তারা নিজেদের মুখ দ্বারা এমন কিছু বলছে, যা তাদের অন্তরে নেই<sup>১১</sup> ; আপনি বলুন — তবে (এমন) কে আছে যে তোমাদের জন্য কিছুমাত্র ক্ষমতা রাখে আল্লাহর মুকাবিলায়

- ২০. 'মরুবাসী' দারা মদীনার আশেপাশের লোকদেরকে বুঝানো হয়েছে। উমরা করতে যাওয়ার সময় রাস্লুল্লাহ সা. তাদেরকে আহ্বান জানিয়েছিলেন, কিন্তু তারা বিভিন্ন অজুহাতে তাঁর সাথী হওয়া থেকে বিরত থাকে। বিভিন্ন বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, এসব লোক ছিলো আসলাম, মুযাইনা, জুহাইনা, গিফার ও আশজা গোত্রসমূহের অন্তর্ভুক্ত।
- ২১. অর্থাৎ এসব লোক আপনার উমরা যাত্রায় অংশ না নেয়ার যেসব অজুহাত পেশ করছে সেসব অজুহাত সত্য নয়। তারা তাদের জন্য আল্লাহর কাছে ক্ষমা প্রার্থনার যে আবেদন জানাচ্ছে তা-ও আন্তরিক অনুশোচনার ফল নয়; বরং এসব হলো মৌখিক বাহানা মাত্র। তারা রাস্লের আবেদনে সাড়া না দিয়ে যে গুনাহ করেছে, তার অনুভূতি-ও তাদের নেই।

# اَنَ اَرَادَبِكُرُضُو اَاوْارَادَبِكُرُنَفُعًا ﴿ بَلَ كَانَ اللّهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ اللّهَ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ اللّهَ بَهَا اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ظَننْتُرُ أَنْ لَيْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَ الْمُؤْمِنُونَ إِلَى اَهْلِيهِمْ اَبِكَ اوْرُيِّي ذَٰلِكَ دالله المُحمد المُحمد المُحمد المُحمد المُحمد المُحمد المُحمد المُحمد المُحمد المحمد ا

وَيُكُو وَطَنَنْتُ طَى السَّوْءَ وَكُنْتُر قَوْمًا بُورًا ﴿ وَطَنَنْتُر ظَى السَّوْءَ وَكُنْتُر قَوْمًا بُورًا ﴿ وَالسَّالِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

২২. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার জ্ঞান সর্বব্যাপক। তিনি তোমাদের কাজকর্ম সম্পর্কে পরিপূর্ণ জ্ঞান রাখেন। তোমাদের কাজকর্ম অনুসারে তোমরা যদি শান্তি পাওয়ার যোগ্য হয়ে যাও, তাহলে তোমাদের জন্য আমি মাগফিরাতের দোয়া করলেও তাতে তোমাদের শান্তি মওকৃষ্ণ হবে না। আর যদি তোমাদের কাজকর্ম শান্তিযোগ্য না হয় তাহলে আমি তোমাদের জন্য মাগফিরাতের দোয়া না করলেও তোমাদের কোনো ক্ষতি হবে না। আল্লাহ তা'আলা সার্বিক ক্ষমতা ও কর্তৃত্বের অধিকারী, তিনি কারো মুখের কথায় কোনো সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন না। আমি তোমাদের মুখে পেশ করা অজুহাত গ্রহণ করে নিয়ে তোমাদের জন্য ক্ষমার আবেদন করলেও তাতে তোমাদের কোনো লাভ হবে না। ২৩. অর্থাৎ তোমরা মনে করেছিলে যে, রাসূল ও তাঁর সাথী মু'মিনরা মক্কায় উমরা

رَاسُ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا أَعَتَنَ نَا لِلْكُورِينَ سَعِيرًا ﴿ وَلِلْهِ مُلْكُ السَّوْتِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ مَلْكُ السَّوْتِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ مَلْكُ السَّوْتِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ مَاللَّهُ اللَّهِ مَلْكُ السَّوْتِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللْلِمُ اللَّهُ اللَ

وَالْاَرْضِ يَغْفُو لَمِي يَشَاءُ وَيَعَنِّ بُمِنَ يَشَاءُ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَحِيمًا ٥ وَالْاَرْضِ يَغْفُورًا رَحِيمًا ٥ وَالْاَرْضِ يَعْفُورًا رَحِيمًا ٥ وَالْاَرْضِ يَعْفُورًا رَحِيمًا ٥ وَلَا يَعْفُورًا رَحِيمًا ١ وَلَا يَعْفُورًا رَحِيمًا وَلَا يَعْفُورُا رَحِيمًا وَلَا يَعْفُورًا رَحِيمًا وَلَا يَعْفُورًا رَحِيمًا وَلَا يَعْفُورُا رَحِيمًا وَلَا يَعْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَلِيمًا وَلَا يَعْمُ وَلِيمًا وَلَا يَعْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

بالله -بالله -بابا -بالله -باله -بالله -با

করতে যাওয়ার সিদ্ধান্ত নিয়ে একটা বোকামীর পরিচয় দিচ্ছে, তারা বুঝতে পারছে না যে, মক্কায় যাওয়া মানেই নিজেদেরকে ধ্বংসের মধ্যে ঠেলে দেয়া। তারা মক্কা থেকে আর জীবিত ফেরত আসতে পারবে না। তোমরা আরও ভেবেছিলে যে, তোমরা তাদের সাথে না গিয়ে বৃদ্ধিমানের পরিচয় দিয়েছো—নিজেদেরকে বিপদ থেকে রক্ষা করতে পেরেছো—এসব ভেবে তোমাদের মনে সুখ সুখ অনুভব হচ্ছে।

২৪. অর্থাৎ তোমরা কোনো ভালো কাজের যোগ্য নও ; তোমরা বিকৃত মন-মানসিকতার লোক, তোমাদের উদ্দেশ্য অসৎ তোমরা নিজেরা যেমন ধ্বংসনাুখ, তেমনি ধ্বংসকারী।

২৫. অর্থাৎ যারা মুখে মুখে নিজেদেরকে মুসলমান বলে দাবী করে এবং কিছু কিছু ধর্মীয় অনুষ্ঠানও পালন করে; কিছু ইসলাম ও মুসলমানদের ওপর বাতিলের পক্ষথেকে কোনো আঘাত আসলে তখন নিজেদের ধন-সম্পদ ও প্রাণ নিয়ে নিরাপদ দ্রত্বে থাকতে চায়, আর মনে মনে ভাবে যে, তারা বুদ্ধিমানের পরিচয় দিয়েছে, এমন লোকদেরকে আল্লাহ তা'আলা বে-ঈমান ও কাফির বলে আখ্যায়িত করেছেন। এরা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের প্রতি বিশ্বাসে একনিষ্ঠ নয়। এরা নিজেদের জীবন ও সম্পদের ঝুঁকি নিতে রাজী নয়। তবে এদেরকে দুনিয়াতে ইসলাম থেকে খারিজ বলে ঘোষণা দেয়ার প্রয়োজন নেই। আখেরাতে আল্লাহ তা'আলা এদের ব্যাপারে ফায়সালা দেবেন। রাস্লুল্লাহ সা.-ও সেসব লোককে ইসলাম থেকে খারিজ বলে ঘোষণা করেননি এবং তাদের সাথে কাফিরদের মতো আচরণ করেননি।

### ﴿ لَهُ اللَّهُ عَلَّا فُونَ إِذَا انْطَلَقْتُرْ إِلَى مَغَانِرَ لِتَاْ عُلُوْهَا ذَرُوْنَا نَتَّبِعْكُمْ ﴿

১৫. শীব্রই পেছনে থেকে যাওয়া লোকেরা বলবে—যখন ভোমরা গনীমতের মাল সংগ্রহের জন্য যাবে—'আমাদেরও অনুমতি দাও, আমরাও তোমাদের সাথে যাবো'<sup>২৭</sup>

### يُرِيْكُونَ أَنْ يُبَرِّلُوا كَلْرَاسِ فَلْ لَنْ تَتْبِعُونَا كَنْ لِكُمْ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ

তারা আল্লাহর ফরমান বদলে দিতে চার্ম্ম, আপনি বলে দিন, তোমরা কখনো আমাদের সাথে বেতে পারবে না, আল্লাহ আগেই তোমাদের সম্পর্কে এরপ বলে দিয়েছেন : "

وَنَا اللّهُ عَلَيْوُنَ ; শীঘ্রই বলবে ; الْمُخَلِّفُونَ ; শেছনে থেকে যাওয়া লোকেরা ; ।।-যখন ; الْطَلَقْتُمْ ।- তোমরা যাবে ; ।-জন্য ; ক্রন্টান্-গনীমতের মাল । الْطَلَقْتُمْ ।- তামরা যাবে ; الْطَلَقْتُمْ ।- সংগ্রহের জন্য ; الْرُونَ ।- আমাদেরকেও অনুমতি দাও : رُودُونَا )-আমরাও দোত দিতে ।- তামরাও তোমাদের সাথে যাবো : رُودُونَ ।- তারা চায় ; الله - তামরা কখনো তামরা কখনো । الله :- তামরা কখনো তামাদের সাথে যেতে পারবে না : كَالْكُمْ :- তোমাদের সম্পূর্কে এরপ ; তালাছাহ : الله :- আল্লাহ : الله :- তামাদের সম্পূর্কে এরপ : الله :- তালাহে :- مَانَ تَبُعُونَا :- আলাহ :- مَانَ تَبُعُونَا :- তামাদের সম্পূর্কে এরপ : الله :- তালাহে :- مَانَ تَبُعُونَا :- তালাহে :- তালাহে :- مَانَ تَبُعُونَا :- তালাহে :- তালা

২৬. অর্থাৎ এরপরও তোমরা যদি নিজেদের সততা ও নিজেদের নিষ্ঠাপূর্ণ ঈমানের পরিচয় দিতে পারো, তাহলে আল্লাহ অবশ্যই অত্যন্ত ক্ষমাশীল ও করুণাময়। তিনি তোমাদের অপরাধ ক্ষমা করে দেবেন এবং তোমাদের জন্য তৈরী শান্তি থেকে তোমাদেরকে রেহাই দেবেন।

২৭. অর্থাৎ যারা আজ আপনার উমরার বিপজ্জনক ও ঝুঁকিপূর্ণ সফরে আপনার সাথী হতে বিভিন্ন অজুহাতে অস্থীকার করলো, তারাই নিকট ভবিষ্যতে স্বার্থ হাসিলের সম্ভাবনা দেখে আপনাদের সাথী হওয়ার বায়না ধরবে। আপনি সেসব স্থার্থ শিকারী লোকদেরকে সুস্পষ্ট ভাষায় বলে দেবেন যে, তোমাদের এতে কোনো ভাগ বসানোর সুযোগ নেই। এসব সম্পদ তাদেরই হক যারা অত্যন্ত দুঃসময় জীবনের ঝুঁকি নিয়ে আল্লাহ ও রাসূলের আদর্শকে উর্ধ্বে তুলে ধরেছে।

শীঘ্রই সেসব স্বার্থ শিকারী লোকদেরকে এগিয়ে আসতে দেখা গেলো। হুদায়বিয়ার সিদ্ধিচুক্তির পর যখন মক্কার কাফিরদের পক্ষ থেকে কোনো বিপদের ঝুঁকি কমে গেলো এবং রাস্লুল্লাহ সা. অতি সহজেই খায়বর অভিযানে বিজয়লাভ করলেন, তখন সেসব স্বার্থ শিকারী লোকেরা বুঝতে পারলো যে, আশেপাশের ইয়াহুদী অঞ্চলসমূহ মুসলমানদের করায়ত্তে চলে আসবে, তখন তারা এগিয়ে এসে বিভিন্ন অভিযানে অংশ নিয়ে গনীমতে ভাগ বসানোর সুযোগ খুঁজতে থাকলো, আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে সে সুযোগ দিতে তাঁর রাসূলকে সুম্পষ্ট ভাষায় নিষেধ করেছেন।

َ فَسَيَقُوْلُونَ بَلْ تَحْسُنُ وْنَنَا ﴿ بَلْ كَانُـوْ الْآ يَفْ قَهُـوْنَ الْآ قَلْيلًا ﴿ فَلَ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يَفْ قَهُـوْنَ اللَّا قَلْيلًا ﴿ فَكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

لَّلُهُ خُلَّفِيْسَ مِنَ الْاَعْرَابِ سَتَّنَ عُوْنَ إِلَى قُوْرًا أُولِي بَأْسٍ شَنِيسِ مِنْ الْمَعَ (वप्रहेनत्पत्र प्रथा त्यां त्यां क्यां त्यां क्यां त्यां क्यां त्यां क्यां त्यां क्यां क्यां त्यां क्यां त्यां (य्यां क्यां क्यां

تَقَاتُلُونَهُمْ اَوْيَسُلُهُونَ وَ فَانَ تُطِيعُوا يَؤْتَكُرُ اللهَ اَجْرَاحَسَنَا عَو اِن تَتُولُوا (छामता छामत नार युक्क कतार धाकर खबता छाता मूमनमान हात वारत ; खठनत छामता विम (छा) त्मरन नार, তবে তোমাদেরকে আল্লাহ উত্তম পুরক্কার দান করবেন ; আর यिन তোমরা পৃষ্ঠ প্রদর্শন কর

২৮. অর্থাৎ আল্লাহর ফরমান এটাই যে, যারা হুদায়বিয়ার সফরে জীবনের ঝুঁকি নিয়ে রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাধী হয়েছিলেন এবং রাস্লের হাতে হাত রেখে জানমাল কুরবানীর শপথ করেছেন, তারাই খায়বরের গনীমতের অংশীদার। আল্লাহ তা'আলা সুরার ১৮ ও ১৯ আয়াতে একথা বলে দিয়েছেন।

২৯. আল্লাহ তা'আলা রাস্লুল্লাহ সা.-কে হুদায়বিয়া থেকে মদীনায় ফিরে যাওয়ার সময়-ই এ নির্দেশ দিচ্ছেন যে, আপনি মদীনায় ফিরে যাওয়ার পর—আপনার উমরার সক্ষরকে মৃত্যুর ঝুঁকিপূর্ণ মনে করে যারা মদীনায় থেকে গিয়েছিলো, সেই পেছনে থেকে যাওয়ার লোকেরা যখন আপনার কাছে এসে বিভিন্ন ওযর পেশ করবে এবং খায়বর

## كَمَا تُولِّيْتُرُ مِّنْ تَبْلُ يُعَنِّ بُكُرْعَنَ ابَّا الْمِيَّاقِ لَيْسَعَى الْأَعْلَى حَرَجً

যেমন ইতোপূর্বে তোমরা পৃষ্ঠ প্রদর্শন করেছিলে, তিনি তোমাদেরকে যন্ত্রণাদায়ক শান্তি দেবেন। ১৭. (জিহাদে অংশ না নিলে) অন্ধের জন্য নেই কোনো গুনাহ

وَلَاعَلَ الْاَعْرَ حَرَى وَلَا عَلَى الْمِرْيَضَ حَرَى وَمَنْ يَطِع اللهُ ورسُولَهُ يُنْ خِلْهُ وَلَا عَلَى الْمُورِسُولَهُ يُنْ خِلْهُ وَلَا عَلَى الْمُورِسُولَهُ يَنْ خِلْهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَرَسُولُهُ يَنْ خِلْهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَهُ اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

অভিযানে ঝুঁকি কম ও গনীমত লাভের সম্ভাবনা দেখে আপনার সাথী হতে চাইবে তখন আপনি তাদেরকে সুস্পষ্টভাবে বারণ করে দেবেন।

৩০. অর্থাৎ তারা হয়ত মুসলমান হয়ে যাবে অথবা ইসলামী দেশের অনুগত নাগরিক হয়ে যাবে। 'ইউসলিমুন' শব্দের মধ্যে দু'টো অর্থই রয়েছে।

৩১. অর্থাৎ জিহাদে অংশগ্রহণ থেকে শুধুমাত্র উল্লিখিত তিন প্রকার মানুষের যাদের প্রকৃতই ওযর রয়েছে, তাদের জন্য বিরত থাকার অবকাশ রয়েছে। এ ছাড়া সুস্থ-সমর্থ, আকেল-বালেগ পুরুষের জিহাদ থেকে বিরত থাকার কোনো ছল-ছুতা গ্রহণ করে নেয়া যেতে পারে না। এতে করে ইসলামের প্রতি তার নিষ্ঠার প্রমাণ পাওয়া যায় না। সে

ইসলামী সমাজের সকল সুযোগ-সুবিধা ভোগ করবে, কিন্তু ইসলামের জন্য জানমালী। তথা কোনো স্বার্থ ত্যাগ করার প্রশ্নে পিছিয়ে থাকবে, এতে তার বিশ্বাস বা ঈমান প্রশ্নবিদ্ধ হয়ে পড়ে।

#### ্রয় রুকৃ' (১১-১৭ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. মুসলমান হিসেবে নিজেকে পরিচয় দানকারী অনেক লোকই মুসলির্ম সমাজে ছিলো যারা রাসলের সাহচার্য পেয়েও দীনের জন্য কোনো ত্যাগ স্বীকার করতে প্রস্তুত ছিলো না।
- ২. উল্লেখিত শ্রেণীর মুসলমান রাস্লের সময় যেমন ছিলো, বর্তমানেও আছে এবং ভবিষ্যতেও থাকবে।
- ৩. এ শ্রেণীর মুসলমানরা ইসলামের দুর্দিনে নিজেদের জান-মাল রক্ষার অজুহাতে ঝুঁকি এড়িয়ে চলে, আবার সুদিন দেখলে স্বার্থ-হাসিলের লক্ষ্যে এগিয়ে আসে।
- 8. এ জাতীয় লোকদের জেনে রাখা উচিত যে, আল্লাহ তা'আলা যদি কারো ক্ষতি চান, তবে সে ক্ষতি থেকে তাদেরকে কেউ রক্ষা করতে পারবে না।
- ৫. এসব লোকের মুখের কথা আর অন্তরের বিশ্বাস এক রকম নয়। এরা অত্যন্ত মন্দ
  মানসিকতার লোক।
- ৬. এসব লোক মুখে ঈমানের দাবী যতই করুক না কেনো আল্লাহ তা'আলা তাদের জন্য জাহান্নামের শাস্তি নির্ধারণ করে রেখেছেন।
- ৭. তবে এসব লোক যদি নিজেদের বিশ্বাস ও আচরণে পরিবর্তন আনে এবং অতীতের কার্যকলাপের জন্য খাঁটি অন্তরে ক্ষমা প্রার্থনা করে, তবে আল্লাহ অত্যন্ত ক্ষমাশীল ও পরম দয়ালু।
- ৮. ইসলামের দূর্দিনে যারা নিজেদের জানমালের থুঁকি গ্রহণ করে দীনের ওপর অটল অচল থাকে, সুদিনের সুবিধা পাওয়ার অধিকার তাদের-ই থাকবে—এটাই আল্লাহর বিধান।
- ৯. দীন কায়েমের সংগ্রামে পেছনে পড়ে থাকা লোকদের তাওবা তখনই গ্রহণযোগ্য হবে। যখন ভবিষ্যতের কার্যকলাপ দ্বারা তাদের নিষ্ঠার পরিচয় দানে সক্ষম হবে।
- ১০. আর যদি ভবিষ্যত সংগ্রামে তাদের ভূমিকা আগের মতো হয়, তবে তাদের জন্য আখিরাতে নির্ধারিত শাস্তি বহাল থাকবে।
- ১১. দীন কায়েমের সংগ্রামে যথার্থ অক্ষম, অন্ধ, খোঁড়া ও রুগু ব্যক্তির পেছনে পড়ে থাকাতে কোনো গুনাহ হবে না।
- ১২. কারা যথার্থ অক্ষম আর কারা তা নয়, তা আল্লাহ ভালো করেই জানেন ; সুতরাং আল্লাহ আখিরাতে সঠিক সিদ্ধান্ত দেবেন।
- ১৩. আল্পাহ ও তাঁর রাস্লের যথার্থ অনুগত বান্দাহরা জান্নাতের অধিকারী হবে এবং মুখোশধারিরা জাহান্নামে নিক্ষিপ্ত হবে—এতে কোনো সন্দেহ নেই।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৩ পারা হিসেবে রুক্'-১১ আয়াত সংখ্যা-৯

کافن رضی الله عن المؤمنین إذیبایعونك تحسالشجرة فعلر ما هاک رضی الله عن المؤمنین إذیبایعونك تحسالشجرة فعلر ما هاد. निक्ष्म त्याहार अबुष्ठ रहिला بالله علی الله علی ا

فِي قُلُوْبِهِرْفَانْزَلَ السَّحِيْنَةَ عَلَيْهِرُ وَأَثَا بَهْرُفَتْحًا قَرِيْبًا اللَّوْمَغَانِرَ

তাদের মনে ; অতঁপর তিনি তাদের ওপর প্রশান্তি নাযিল করলেন<sup>৩৩</sup> এবং তাদেরকে দান করলেন নিকটবর্তী বিজয়। ১৯. আর গনীমতের মাল দিলেন

৩২. এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বাইয়াতে রিদওয়ানে অংশ গ্রহণকারী সাহাবায়ে কিরামের প্রতি সন্তুষ্টির কথা প্রকাশ করেছেন। কারণ সাহাবায়ে কিরাম ঈমানের দাবীতে নিজেদের সত্যবাদিতা, আন্তরিকতা ও নিষ্ঠার প্রমাণ পেশ করেছিলেন এ বাইয়াত তথা শপথের মাধ্যমে। এ বাইয়াতে অংশগ্রহণকারী সাহাবায়ে কিরামের সংখ্যা ছিলো ১৪শ। তারা বলতে গেলে এক রকম নিরন্তুই ছিলেন। ইহরামের পোশাক পরিহিত সাহাবায়ে কিরামের নিকট একটি করে তরবারী ছাড়া আর কোনো যুদ্ধান্ত ছিলো না, কেননা তারা যুদ্ধ করতে আসেননি। এমতাবস্থায় তারা জীবন বাজি রেখে রাস্লুল্লাহ সা.-এর হাতে শপথ করেছেন। তাদের এ শপথের পেছনে কোনো প্রকার লোভ-লালসা বা চাপ ছিলো না। ঈমানের দাবীতে তাঁদের নিষ্ঠা ও আন্তরিকতা এবং রাস্লুল্লাহ সা.-এর প্রতি তাঁদের বিশ্বস্ততা পূর্ণতার স্তরে পৌছেছিলো। এজন্যই আল্লাহ তা আলা তাঁদের প্রতি স্বীয় সম্ভুষ্টির সনদ দান করেছেন।

৩৩. এখানে 'সাকীনা' দ্বারা সাহাবায়ে কিরামের মনের সেই অবস্থাকে বুঝানো হয়েছে, যে অবস্থায় তাঁরা কোনো প্রকার ভয় বা দ্বিধা-দ্বন্দ্ব ছাড়াই পূর্ণ নিক্য়তা সহকারে জীবনের ঝুঁকি নিয়ে রাসূলের হাতে হাত রেখে শপথ গ্রহণ করেছেন।

## 

প্রচুর পরিমাণে যা তারা শীঘ্রই পেয়ে যাবে,<sup>৩৪</sup> আর আল্লাহ হলেন পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়। ২০. আল্লাহ তোমাদেরকে বিপুল গনীমতের ওয়াদা দিয়েছেন

تَا حُنُونَهَا فَعَجَلَلَكُمْ هَنْ لا وَكَفَ أَيْسِى النَّاسِ عَنْكُرْ وَلِتَكُونَ या তোমরা (भीष्ठरें) नाल कर्त्रत्य, खण्यव जित তোমাদের জन्त এটাকে ত্বানিত করেছেন এবং তোমাদের विक्रफ्त মানুবের হাতকে থামিয়ে দিয়েছেন, °জার যাতে তা হয়

৩৪. ১৮ আয়াতে উল্লিখিত 'নিকটবর্তী বিজয়' দারা খায়বার বিজয় এবং ১৯ আয়াতে উল্লিখিত 'প্রচুর গনীমতের মাল' দারা খায়বারে প্রাপ্ত প্রচুর গনীমতের মাল বুঝানো হয়েছে। এ গনীমতের মালে আল্লাহ তা'আলা তাঁদের অধিকার ঘোষণা করেছেন, যারা বাইয়াতে রিদওয়ান তথা হুদায়বিয়ায় সংঘটিত শপথ গ্রহণে অংশ গ্রহণ করেছিলেন। আল্লাহ তা'আলার সিদ্ধান্ত অনুসারে খায়বারে লব্ধ গনীমতে তাঁরা ছাড়া অন্য কারো অধিকার ছিলো না। এজন্যই খায়বার অভিযানে যাওয়ার সময় রাস্লুল্লাহ সা, কেবলমাত্র বাইয়াতে রিদওয়ানে অংশ গ্রহণকারীকেই সাথে নিয়েছিলেন। তবে মোট গনীমতের এক-পঞ্চমাংশ অথবা বাইয়াতে অংশগ্রহণকারীদের সম্বতিক্রমে কিছু অন্যদেরকেও দিয়েছিলেন।

৩৫. অর্থাৎ শুধুমাত্র খায়বার বিজয় নয়, এর পরেও তোমরা পরপর আরো বিজয় লাভ করবে এবং সেই সাথে আরো গনীমত লাভ করবে।

৩৬. এখানে হুদায়বিয়ার সন্ধিচুক্তির দিকে ইংগীত করা হয়েছে, যা মুসলমানদের তাৎক্ষণিকভাবে অর্জিত হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা যে সন্ধিচুক্তিকে সূরার শুরুতে 'ফাতহুম মুবীন' বা 'সুস্পষ্ট বিজয়' বলে আখ্যায়িত করেছেন।

৩৭. অর্থাৎ মক্কার কাফিররা তোমাদের চেয়ে বেশী শক্তিশালী থাকা সত্ত্বেও এবং তোমাদের ১৪শ যুদ্ধক্ষম পুরুষ হুদায়বিয়ায় অবস্থান করার কারণে এক রকম অরক্ষিত থাকা সত্ত্বেও তোমাদের ওপর অতর্কিত হামলা করার সাহস শক্তরা করেনি। আল্লাহ-ই তাদের হাতকে থামিয়ে দিয়েছিলেন।

#### 

قَنَ إَحَاطَ اللهَ بِهَا وَكَانَ اللهَ عَلَى كُلِّ شَرِي قَلِيْ وَكَافَ اللهَ عَلَى كُفُرُوا اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى كُفُرُوا اللهُ عَلَى اللهُ ع

### لَـوَلُّوا الْأَدْبَارِثُرُلَا يَجِلُونَ وَلِيَّا وَلَانَصِيرًا ﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَلْ خَلَتْ

তবে অবশ্যই তারা পেছন ফিরে পালাতো, অতপর তারা না পেতো কোনো বন্ধু আর না কোনো সাহায্যকারী<sup>৪১</sup>। ২৩. (এটাই) আল্লাহর বিধান যা চলে আসছে

(यात्ज) - يَهُديَكُمْ ; अविष्ठि निमर्गन खेंद्र - الْلَمُوْمَنِيْنَ भू भिनाम खंता ; - विष्ठ - أَيَةً - (यात्ज) - وَرَاطًا : - पित्त कार्ग - مُستُقَيْمًا ; प्राया कर्ता कर कर्ता कर

৩৮. অর্থাৎ মু'মিনরা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্যের ওপর অটল থাকলে এবং আল্লাহর ওপর পূর্ণ তাওয়াক্তুল করে সত্যের পক্ষ অবলম্বন করলে আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে এমন পন্থায় সাহায্য করেন, যা ধারণা করা মানুষের পক্ষে সম্ভব নয়। হুদায়বিয়ার সন্ধিকালীন অবস্থা-ই তার সুস্পষ্ট নিদর্শন।

৩৯. অর্থাৎ আল্লাহর দীন যখন যে পদক্ষেপ দাবী করবে, সেটাই মু'মিনের জন্য সরল-সোজা পথ। তোমরা যদি আল্লাহ ও রাস্লের আনুগত্যের ওপর অটল থাক এবং আল্লাহর ওপর পূর্ণ ভরসা রেখে ন্যায় ও সত্যের পথে এগিয়ে যাও, তোমরা কখনো পথভ্রট হবে না। আল্লাহ-ই তোমাদেরকে সঠিক সিদ্ধান্ত গ্রহণে সাহায্য করবেন।

80. মুফাস্সিরীনে কিরামদের মতে আল্লাহ তা'আলা এখানে মু'মিনদেরকে আরও অনেক বিজয়ের প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন, যা এখনো তাদের আওতাধীন নয়। এসব বিজয়ের

### ۪ؗؖ؞ٛ؞ؘڹٛٛڷۦۧۅؘڶٛ؞ٛؾؘڿؚؚٙۘڔڶؚڛؖڹۧٳڶڷۅؚؾڹٛڕؽڷۘ۞ۅؘڡ*ۘۅ*ٳڷڹؚؽٛػڡؖٵؽڕؽؘۿۯڠڹٛڪٛۄٛ

আগে থেকে<sup>8২</sup> এবং আপনি কখনো আল্লাহর বিধানে কোনো পরিবর্তন পাবেন না। ২৪. আর তিনিই সেই সন্তা যিনি ফিরিয়ে রেখেছেন তাদের হাত তোমাদের থেকে

وايْلِيكُمْ عَنْهُرْ بِبَطْنِ مُكَّهُمِ بَعْلِ أَنْ أَظْفُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ وَايْلِ مِكْمَةُ مِنْ وَاللهِ مِنْ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِيْ وَاللّهُ وَمِنْ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَلِي وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ ولِمُ وَلّمُ وَلّمُ

এবং তোমাদের হাত তাদের থেকে মঞ্চার উপকণ্ঠে—তাদের ওপর তোমাদেরকে বিজয়ী করার পর ; আর তোমরা যা করছ আল্লাহ হলেন তার

بَصِيْرًا ١٩ هُرُ الَّذِيْنَ كَفُرُوا وَمَنَّ وَكُرْعَنِ الْمَشْجِدِ الْحَرَا إِ وَالْهَلْ يَ مَعْكُونًا

সম্যক দ্রষ্টা। ২৫. তারা সেসব লোক যারা কুফরী করেছে এবং তোমাদেরকে মাসজিদে হারাম থেকে বাধা দিয়েছে এবং (বাধা দিয়েছে) অপেক্ষমান কুরবানীর পশুকে

-لسننة ; - سازه (থেক ; - এবং ; الله - سازه - سازه

মধ্যে সর্বপ্রথম হলো মক্কা বিজয়। কোনো কোনো তাফসীরবিদের মতে আল্লাহ তা'আলা এর দ্বারা শুধুমাত্র মক্কা বিজয়কেই বুঝাতে চেয়েছেন। কিন্তু ভাষার ব্যাপকতা হেতু কিয়ামত পর্যন্ত মুসলমানদের যত বিজয় আসবে সবই এ ভবিষ্যদ্বাণীর অন্তর্ভুক্ত হতে পারে।

8১. অর্থাৎ তোমাদেরকে বাধা দেয়ার পর যদি আল্লাহ তা'আলা যুদ্ধ সংঘটিত হতে দিতেন তাহলে কাফিররাই পরাজিত হতো ; কিন্তু তারপরও তিনি যুদ্ধ থেকে মুসলমানদেরকে ফিরিয়ে রেখেছেন। যেসব কারণে আল্লাহ যুদ্ধ সংঘটিত হতে দেননি, তা পরবর্তী আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে।

ان يبلغ مجله ولو لارجال مؤمنون ونيساء مؤونت لرتعلموهر أن يبلغ مجله ولو لارجال مؤمنون ونيساء مؤونت لرتعلموهر أن علموهر المعامة علم والمعامة علم والمعامة على المعامة على المع

مَنْ يَشَاءُ عَلُو تَزْيَلُوا لَعَنَّ بِنَا الَّنِينَ كَفُرُوا مِنْهُمْ عَنَا بِا الْمِيهَ ﴿ الْهَ الْهَ الْهَ गात्क ठान ; यिन जात्रा त्रराठा, जाश्ल यात्रा जारम्त प्रत्या कृकती करत्राह जारमत्रक खनमारे खाभि नािख पिठाम — यञ्चनामात्रक नािखिं। ২৬, यचन जात्रा शावन कत्रला

- 8২. এখানে 'সুন্নাতৃল্পাহ' দারা আল্পাহর রীতি বা বিধান বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ যেসব কাফির-মুশরিক ও আল্পাহদ্রোহী শক্তি তাঁর রাসৃলের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করবে, তিনি অবশ্য সেসব বাতিল শক্তিকে বিপর্যন্ত করে দেবেন। এটাই আল্পাহর রীতি বা বিধান।
- ৪৩. অর্থাৎ কাফিররা তোমাদেরকে আল্লাহর ঘর তাওয়াফ করতে যেতে দেয়নি। তোমাদের কুরবানীর পশুকে যবেহর স্থানে নিয়ে যেতেও বাধা দান করেছে—এসব কিছুই আল্লাহর দৃষ্টি এড়ায়নি। তারা যথার্থই শান্তিযোগ্য অপরাধ করেছে। তা সত্ত্বেও আল্লাহ তোমাদের কল্যাণের জন্যই তোমাদের হাতকে তাদের থেকে এবং তাদের হাতকে তোমাদের থেকে বিরত রেখেছেন।
  - 88. হুদায়বিয়াতে সন্ধিচুক্তির মাধ্যমে যুদ্ধ থেকে বিরত রাখার যে কারণ ছিলো, তা

### الزين كَفُرُ وَا فِي قُلُوبِهِرُ الْحَهِيّةَ حَهِيّةَ الْجَاهِلِيّةِ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

তারা যারা ; في +قلوب +هم) - في قُلُوبُهِمُ ; তারো যারা ; في -كَفَـرُوا ; তারা যারা الَّذِيْنَ - তাদের অভিরে ; فَانْزُلَ ; হঠকারিতা - فَانْزُلَ ; তথন নাযিল করলেন (سكينَتَهُ ; আল্লাহ - الْجَاهِلِيَة ) -তথন নাযিল করলেন (ف + انزل)

এখানে উল্লেখিত হয়েছে। একটি কারণ এই ছিলো যে, মক্কায় এমন অনেক নারী পুরুষ ছিলেন যাদের ঈমান গোপন ছিলো। তারা নিজেদের অসহায়ত্ত্বর কারণে মদীনায় হিজরত করে যেতে সমর্থ হয়নি। আর মক্কায় কাফিরদের সাথে মদীনাবাসী মুহাজির আনসার মু'মিনদের সাথে যুদ্ধ বেধে গেলে মুসলমানরা কাফিরদেরকে পর্যুদন্ত করে ছাড়তো। তখন মুসলমানদের অজান্তে মক্কাবাসী অনেক মু'মিন নর-নারী নিহত হতো। যার ফলে মুসলমানরা অনুতাপে দশ্ধ হতো, আর কাফিররাও এ বদনাম ছড়ানোর সুযোগ পেতো যে, মুসলমানরা নিজেদের দীনী ভাই-বোনদেরকে হত্যা করেছে।

যুদ্ধ থেকে বিরত রাখার অপর কারণ হলো তখন যুদ্ধ বাধলে রক্তক্ষয়ি সংঘর্ষে অনেক মানুষ নিহত হতো। কিন্তু আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা তা ছিলো না। আল্লাহর ইচ্ছা ছিলো, দুই বছরের মধ্যে কাফিরদেরকে চারদিক থেকে ঘিরে ফেলে তাদের প্রতিরোধ শক্তি নিঃশেষ করে ফেলা, যাতে যথাসময়ে কম রক্তপাতে মক্কা বিজিত হয় এবং মক্কার সকল গোত্রই ইসলাম গ্রহণ করে আল্লাহর রহমতের ছায়াতলে আশ্রয় গ্রহণ করতে পারে। আর দুই বছর পর মক্কা বিজয়ের সময় ঘটনা এমনই ঘটেছিলো।

৪৫. 'হামিয়্যাতৃল জাহেলিয়্যাহ' অর্থ জাহেলী বা অজ্ঞতা যুগের হঠকারিতা বা সংকীর্ণতা। অর্থাৎ নিজেদের কর্মতৎপরতা তথা মুসলমানদেরকে আল্লাহর ঘর তাওয়াফে বাধা প্রদান করা অন্যায় জেনেও অবলীলায় তা করে যাওয়া। আরবের তৎকালীন নীতি অনুযায়ী-ও হজ্জ ও উমরার জন্য বায়তৃল্লাহর যিয়ারতকারীদেরকে বাধা দেয়ার অধিকার কারো নেই। এটা প্রাচীন কাল থেকেই আরবের সর্বস্বীকৃত আইন। আর মুসলমানরা সম্পূর্ণ ন্যায় ও সড়্যের অনুসারী এবং তারা নিঃসন্দেহে শুধুমাত্র ধর্মীয় অনুষ্ঠান পালনের জন্যই মক্কায় আসছিলো। এসব কিছু জানা সত্ত্বেও কাফিররা মুসলমানদেরকে বাধা দিয়েছিলো। এটা ছিলো তাদের জাহেলী অহমিকা রক্ষার গোঁড়ামী। কাফিরদের এ মানসিকতাকেই অজ্ঞতা যুগের হঠকারিতা বলে উল্লেখ করা হয়েছে। মক্কার কুরাইশ-কাফির নেতৃবৃন্দের চিন্তা ছিলো, রাস্লুল্লাহ সা. যদি ১৪শ সংগী-সাথী নিয়ে মক্কায় প্রবেশ করে তাহলে সারা আরবে আমাদের মর্যাদা ক্ষুণ্ন হবে। অপরদিকে মুসলমানদের প্রভাব প্রতিপত্তি বেড়ে যাবে। তারা এটাকে কোনোভাবেই মেনে নিতে প্রস্তু ছিলো না। এটাই তাদের অস্তরের সংকীর্ণতা।

# عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْزَمَهُمُ كُلِهَ ٱلتَّقُوى وَكَانُوۤ الْحَقّ بِهَا فَا رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْزَمَهُمُ كُلِهَ ٱلتَّقُوى وَكَانُوۤ الْحَقّ بِهَا فَا مَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْزَمَهُمُ كُلّهَ التَّقُولَ وَكَانُوۤ الْحَقّ بِهَا فَا مَا عَلَى الْمُعَالِمَ اللّهُ عَلَى اللّه

### وَا هُلَهَا و كَانَ الله بِكُلِّ شَيْ عَلِيمًا ٥

ও তার যোগ্য ; আর আল্লাহ হলেন প্রত্যেক বিষয়ে সর্বজ্ঞ।

৪৬. 'সাকীনাতুন' অর্থ প্রশান্তি মনের ধীরন্থির অবস্থা ধৈর্য ও মর্যাদাবোধ যা আল্লাহ তা'আলা তাঁর মু'মিন বান্দাদের অন্তরে এমন এক সময় নাযিল করেন, যখন কোনো ভয়ানক আতংকজনক অবস্থা সৃষ্টি হয়, অতপর তারা যেকোনো অবস্থার মুকাবিলার জন্য প্রস্তুত হয়ে যায়। এটা তাদের ঈমানে প্রবৃদ্ধি ও বিশ্বাসে দৃঢ়তা দান করে। (লুগাতুল কুরআন)

#### ৩য় রুকৃ'(১৮-২৬ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১.বাইয়াতে রিদওয়ানে অংশ গ্রহণকারী সাহাবায়ে কিরামের প্রতি আল্লাহ তা'আলা তাঁর সন্তুষ্টির সনদ ঘোষণা করেছেন।
- ২. সাহাবায়ে কিরামের এ মর্যাদা লাভের কারণ ছিলো, তাঁরা আল্লাহর রাসূলের হাতে হাত রেখে নিজেদের জান-মাল সর্বস্ব আল্লাহর দীনকে সমুনুত করার জন্য সংকল্পে বন্ধপরিকর হয়েছিলেন।
- ৩. সাহাবায়ে কিরামের আদর্শে অনুপ্রাণিত হয়ে আল্লাহর দীনের জন্য নিজেদের সর্বস্ব ত্যাগের মানসিকতা সৃষ্টি করাই মুসলিম উত্থাহর কর্তব্য।
- 8. সাহাবায়ে কিরামের আদর্শে অনুপ্রাণিত একদল সং ও যোগ্য মানুষ তৈরী হলে আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াতেও আশাতীত বিজয় দান করবেন।
- ৫. আমাদের আন্তরিক ঈমান ও কর্মে তার যথার্থ প্রতিষ্ণলন ঘটলে আল্লাহ তা'আলা বিজয় দান করবেন।
- ৬. মুসলিম উষ্মাহর বিজয় লাভের যোগ্যতা লাভের পরই আল্লাহ তা'আলা বিজয় দান করবেন এতে কোনো প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টির ক্ষমতা কোনো শক্তির নেই। কারণ আল্লাহ পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়।
- ৭. স্থদায়বিয়ার সন্ধিচুক্তির ফলে আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদের যে বিজয় দান করেছেন, তা কিয়ামত পর্যন্ত মু'মিনদের জন্য একটি সমুজ্জ্বল নিদর্শন হয়ে থাকবে।

- ্ ৮. আল্লাহ তা আলা তাঁর রাসূলকে ওহীর মাধ্যমে সরাসরি সঠিক সিদ্ধান্ত গ্রহণের পথে পরচালিত করেছেন। আর তার সার্থক অনুসারি সাহাবায়ে কিরাম।
- ৯. দুনিয়ার সকল সংকটে সাহাবায়ে কিরামের অনুসরণে রাসূলের নির্দেশ পালনের মধ্যে মানব জাতির সার্বিক কল্যাণ নিহিত।
- ১০. সর্বশক্তিমান আল্লাহ মু'মিনদের জন্যই চূড়ান্ত বিজয় নির্ধারণ করে রেখেছেন ; সূতরাং চূড়ান্ত বিজয় হবে মু'মিনদের, এতে কোনো সংশয়ের অবকাশ নেই।
- ১১. আল্লাহ তা'আলার স্থায়ী রীতি হলো সকল সংকটে মু'মিনদেরকে সাহায্য করা—এ রীতির কোনো পরিবর্তন বা ব্যতিক্রম যেমন অতীতে কখনো দেখা যায়নি, ভবিষ্যতেও কখনো দেখা যাবে না।
- ১২. দৃশ্যত মু'মিনদের সাময়িক বিপর্যয়ও পরিণামে মু'মিনদের কল্যাণ ও বিজয়ে রূপান্তরিত ্ হয়ে যায়। একটু গভীর চিন্তা করলেই তা সহজেই উপলব্ধি করা যায়।
- ১৩. আল্লাহ তা'আলা আমাদের সকল কাজের সম্যক দ্রষ্টা, তিনি আমাদের ঈমানের মৌখিক দাবী, অন্তরের নিষ্ঠা এবং কর্মের সামাঞ্জস্য অবশ্যই লক্ষ্য করছেন।
- ১৪. কাফির-মুশরিক ও আল্লাহদ্রোহী সকল শক্তির সকল অন্যায় অপরাধ ও কূটকৌশল সম্পর্কে আল্লাহ সবিশেষ অবহিত। সূতরাং তাদের সকল তৎপরতা অবশ্যই ব্যর্থ হবে।
- ১৫.আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদের জন্য যে অবস্থা সৃষ্টি করেন, তা তাদের কল্যাণেই করেন। সূতরাং আপাত দৃশ্যমান কোনো সংকটও তাদের কল্যাণের সহায়ক।
- ১৬. দুনিয়াতে মু'মিনদের বর্তমান থাকার কারণে বাতিলের অনুসারীরা কিছুটা অবকাশ লাভ করছে, আল্লাহর মু'মিন বান্দার অবর্তমানে বাতিলের অস্তিত্ব বিলীন হয়ে যাবে।
- ১৭. বাতিলের পক্ষ থেকে মু'মিনদের কল্যাণে কোনো কাজ করার প্রতিশ্রুতি সত্য বলে বিশ্বাস করা যায় না। কারণ তাদের মধ্যে জাহেলী সংকীর্ণতা বিদ্যমান।
- ১৮. দীন প্রতিষ্ঠার সংগ্রামে মু'মিনদের সুদৃঢ় ঈমান এবং সে অনুসারে আপ্রাণ প্রচেষ্টা থাকলে আক্সাহ তা'আলা তাদেরকে তাকওয়ার নীতির ওপর মজবৃত রাখেন।
- ১৯. কারা আল্লাহকে পাওয়ার যোগ্য আর কারা যোগ্য নয়, তার যথার্থ জ্ঞান আল্লাহ তা'আলার রয়েছে। সুতরাং দীনের পথে আল্লাহর সাহায্য প্রাপ্তরা যথার্থই তার যোগ্য।

П

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'–৪ পারা হিসেবে রুকৃ'–১২ আয়াত সংখ্যা–৩

الْكُونَ مَنَ قَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَابِ الْحُقِّ الْتَنْ خُلِّ الْمَسْجِنَ الْحُراا

২৭. নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাস্লকে স্বপুটি যথার্থভাবে সত্যে পরিণত করে দেখিয়েছেন<sup>৪৭</sup>, তোমরা অবশ্যই মাসজিদে হারামে প্রবেশ করবে<sup>৪৮</sup>

إِنْ شَاءَ اللهُ امِنِينٌ مُحَلِّقِينَ رَءُوسُكُم وَمُقَصِّرِينَ "لَا تَخَافُونَ فَعَلِمُ مَا

নিরাপদে — যদি আল্লাহ চান<sup>৪৯</sup> ; (তখন) তোমরা তোমাদের মাথা মুড়াবে এবং চুল ছোট করবে<sup>৫০</sup> তখন তোমাদের কোনো ভন্ন থাকবে না ; অতএব তিনি (আল্লাহ) তা জানেন যা

وَسُولُهُ ; শিঃসন্দেহে সত্যে পরিণত করে দেখিয়েছেন : الله - আল্লাহ : الله - اله - الله - اله

8৭, অর্থাৎ রাস্লুক্সাহ সা.-এর স্বপু সত্য। উমরা না করে ফিরে যাওয়ার কারণে মুসলমানদের মনে রাস্লের স্বপু বাস্তবায়ন সম্পর্কে যে জিজ্ঞাসার সৃষ্টি হয়েছিলো এখানে তার জবাব দেয়া হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা ইরণাদ করছেন যে, আমার রাস্লকে আমি যে স্বপু দেখিয়েছি তা পুরোপুরি-ই বাস্তবায়িত হবে—এতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।

৪৮. অর্থাৎ আপনি অবশ্য অবশ্যই মাসজিদে হারামে প্রবেশ করবেন। তবে এ বছর নয়, পরবর্তী বছর। আর স্বপ্নে তা মাসজিদে হারামে প্রবেশের সময় নির্দিষ্ট করে দেয়া ছিলো না। সাহাবায়ে কিরামের প্রবল আগ্রহের কারণে রাস্লুল্লাহ সা.-ও তাঁদের সাথে যোগ দিয়ে উমরা করার জন্য সফরে বের হয়েছিলেন। এতে আল্লাহর কুদরতের রহস্য নিহিত ছিলো। যা হুদায়বিয়ার সন্ধির মাধ্যমে বিকশিত হয়। অতপর ৭ম হিজরীর যিলকদ মাসে আল্লাহর প্রতিশ্রুতি পূর্ণতা লাভ করে। আর এ উমরা-ই 'উমরাতৃল কাযা' নামে প্রসিদ্ধ হয়ে আছে।

### لَّرْ تَعْلَمُوْا فَجَعَلَ مِنْ دُوْنِ ذَٰلِكَ فَتْحًا تَرِيْبًا ﴿ هُوَا لِّنِي ٓ ٱرْسَلَ رَسُولُهُ ۖ

তোমরা জান না, তাই তিনি এটা (স্বপ্ন বাস্তব রূপ লাভ) ছাড়াই (তোমাদেরকে) আসন্ন বিজয় দান করেছেন<sup>৫১</sup>। ২৮. তিনি সেই সস্তা যিনি তাঁর রাসূলকে পাঠিয়েছেন

### بِالْهُلْى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الرِّيْنِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيْدًا ٥

(কুরআনের) দিক নির্দেশনা ও সত্য জীবনব্যবস্থা (ইসলাম) সহ যাতে তিনি (রাসূল) অন্যসব জীবনব্যবস্থার ওপর তাকে (ইসলামকে) বিজয়ী করেন : আর সাক্ষী হিসেবে আন্তাহ-ই যথেষ্ট<sup>৫২</sup>।

৪৯. 'ইনশাআল্লাহ' অর্থ 'যদি আল্লাহ চান'। আল্লাহ তা'আলা নিজেই যে প্রতিশ্রুতি দিচ্ছেন, তাতে তাঁর নিজের চাওয়ার শর্ত যোগ করার প্রয়োজন থাকে না। কিন্তু নিজ রাসূল ও বান্দাদেরকে এ শিক্ষা দেয়ার জন্য এরূপ বলেছেন, যেন তারা ভবিষ্যত ইচ্ছা বা সংকল্পের সাথে 'ইনশাআল্লাহ' যুক্ত করে। (কুরতুবী)

মঞ্চাবাসী কাফিরদের ধারণা ছিলো, আমরা চাইলেই মুসলমানরা উমরা করতে পারবে, আমরা উমরা করতে অনুমতি না দিলে কেউ তা করতে পারবে না। তা-ও আমরা যখন যাকে উমরা করতে দেবো, তখন সে-ই উমরা করতে পারবে। আল্লাহ তা'আলা তাদের এ মনোভাবের প্রেক্ষিতেই এখানে 'ইন্শাআল্লাহ' বলে বুঝাতে চেয়েছেন যে, তারা উমরা করতে না দেয়ার কারণেই রাসূল ও তাঁর সাধীরা এ বছর উমরা না করে চলে যাচ্ছেন এবং পরবর্তী সময় এসে উমরা করবেন—ব্যাপার এমন নয়। আসল ব্যাপার হলো এটা আমার ইচ্ছা-অনিচ্ছার সাথে সংশ্লিষ্ট। এটা মুসলমানদের ইচ্ছা-অনিচ্ছার ওপরও নির্ভরশীল নয়। এ বছর উমরা না করে চলে যাওয়া এবং পরবর্তী বছর এসে উমরা করা তাদের ইচ্ছার ওপর নির্ভর করে না এবং এটা তাদের শক্তি-সামর্থ্যের আওতাভুক্তও নয়।

৫০. এ আয়াত থেকে হজ্জ ও উমরা আদায়ের পর মাথা মুড়ানো বা চুল ছোট করার প্রমাণ পাওয়া যায়। তবে চুল ছোট করার চেয়ে মাথা মুড়ানো উত্তম। যেহেতু আল্লাহ তা'আলা মাথা মুড়ানোর কথা আগে উল্লেখ করেছেন।

## @مُحَمَّلُ رَسُولُ اللهِ \* وَالَّذِيثَ مَعَدَّ أَشِّ اءً عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاء بَيْ نَهُرُ

২৯. মৃহামদ আল্লাহর রাসূল, আর যারা তাঁর সাথে আছে, তারা কাফিরদের বিরুদ্ধে অত্যম্ভ কঠোর, ৫০ পরস্পর নিজেদের মধ্যে দয়াশীল<sup>৫৪</sup>

- مَعَهُ ; বাস্ল - الله الله : আল্লাহর - مُعَهُ - আর الله - আর - رَسُولُ : মুহামাদ - مُعَهُ - مَعَهُ (مع - مُعَلَمُ - مَعَهُ أَلهُ - الله الله - الله الله - الله الله - الله - مُعَلَم - الله الله - مُعَلَم - مُعَلِم - مُعَلَم - مُعَلِم - مُعْلِم - مُعْلِ

সহীহ বুখারীর হাদীস থেকে জানা যায় যে, পরবর্তী বছর উমরাতৃল কাযায় হযরত মুয়াবিয়া রা. রাসূলুল্লাহ সা.-এর পবিত্র কেশ কাঁচি দ্বারা কেটেছিলেন। বিদায় হজ্জে রাসূলুল্লাহ সা. মাথা মুড়িয়েছিলেন। (কুরতুবী)

- ৫১. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা চাইলে এ বছরই তোমাদেরকে মাসজিদে হারামে প্রবেশ এবং উমরা করিয়ে দিতে পারতেন; কিন্তু পরবর্তী বছর পর্যন্ত বিলম্বিত করার মধ্যে যে কল্যাণ ছিলো, তা তোমরা জানতে না। আল্লাহর ইচ্ছা ছিলো খায়বর বিজয়ের পর মুসলমানদের শক্তি সামর্থ বৃদ্ধি পাবে। তারা খায়বরে লব্ধ সাজ-সরঞ্জাম সহকারে নিশ্তিন্ত ও প্রশান্ত অন্তরে উমরা পালন করতে সক্ষম হবে।
- ৫২. অর্থাৎ মুহাম্মাদ সা. যে আল্লাহর রাসূল তার সত্যতার সাক্ষ্য দেয়ার জন্য আল্লাহ-ই যথেষ্ট। কাফিরদের তা মানা-নামানায় তার কোনো কিছু এসে যাবে না ; আর আমার রাসূল আমার পক্ষ থেকে যে সত্য জীবনব্যবস্থা ও দিক নির্দেশনা নিয়ে এসেছেন তা অন্য সকল জীবনব্যবস্থার ওপর বিজয়ী হবেই তাকে পাঠানোর উদ্দেশ্য এটাই। এখানে সে দিকেই ইংগীত করা হয়েছে, যখন হুদায়বিয়ার সদ্ধিচুক্তি লেখার সময় 'মুহাম্মাদুর রাস্লুল্লাহ' কথাটির মধ্যে 'রাস্লুল্লাহ' কথাটি কাফিররা মেনে নিতে রাজী হচ্ছিলো না, তখন রাস্লুল্লাহ সা. নিজ হাতে উল্লিখিত শব্দ মুছে দিয়েছিলেন।
- ৫৩. এখানে সাহাবায়ে কিরামের গুণ-বৈশিষ্ট্য উল্লেখ করে পরবর্তী মুসলমানদেরকে তাঁদের অনুসরণের জন্য উদ্বৃদ্ধ করা হয়েছে। কারণ সাহাবায়ে কিরাম-ই হলেন আখেরী নবী এবং আখেরী কিতাব আল কুরআনের সার্থক অনুসারী। এ পর্যায়ে তাঁদের সর্বপ্রথম গুণাবলী হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে যে, তাঁরা কাফিরদের মুকাবিলায় অত্যন্ত কঠোর। তাঁরা দীন-ইসলামের জন্য তাঁদের বংশগত সম্পর্ক বিসর্জন দিয়েছেন। হুদায়বিয়ার ঘটনায় তার পরিচয় বিশেষভাবে পরিক্রট হয়ে উঠেছে।
- ৫৪. তাঁদের দ্বিতীয় গুণ হলো, তাঁরা পরস্পরের প্রতি অত্যন্ত সহানুভূতিশীল। তাঁদের দীনী ভাইদের জন্য তাঁদের আত্মত্যাগের নুমনা সর্বকালের জন্য সমুজ্জ্বল নমুনা। মুহাজির ও আনসারদের মধ্যে যখন ভ্রাতৃত্ব বন্ধন প্রতিষ্ঠিত হয়, তখন তাদের অতুলনীয় ত্যাগ ও কুরবানীর প্রমাণ পাওয়া যায়। আনসাররা মুহাজিরদের দীনী ভাইদেরকে তাদের সহায়-সম্পদের সবকিছুতেই অংশদার হিসেবে গ্রহণ করে নেয়।

تُر بَهُ رَكْعًا سُجِنَ الْيَبِتَغُونَ فَخَفَلًا مِنَ اللّهِ وَ رَضُو انَا لَ سِيمَا هُرَ آ هُمُ اللّهِ وَهُمُ اللّه هُمُ اللّهِ وَهُمُ اللّه هُمُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهُمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

فِي وُجُوهِهِرْ مِنَ أَثَوِ السَّجُودِ ﴿ ذَٰلِكَ مَثَلُهُرُ فِي السَّوْرِيةِ ﷺ जाप्तत क्ष्टाताग्न निष्मात প্ৰভাব থাকবেং , এটাই তাদের দৃষ্টান্ত তাওরাতে (উল্লেখিত হয়েছে)\*,

وَمَثَلُمْ فِي الْإِنْ جِيلِ اللهِ كَرْعِ الْحَرَجَ شَطْعُهُ فَازْرَةً فَاسْتَغْلَظَ আর ইনজিলে তাদের দৃষ্টান্ত হলো-৫৭ যেমন একটি শস্যক্ষেত, তার অঙ্কুর বের হলো, পরে তা শক্ত হয়ে উঠলো, তারপর মোটা হয়ে উঠলো

তাঁদের শক্রতা ও বন্ধুত্ব এবং ঘৃণা ও ভালোবাসা সবই আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আদর্শের খাতিরে ছিলো। আর এটাই হলো—ঈমানের সর্বোচ্চ স্তর।

৫৫. অর্থাৎ তাদের চেহারায় সিজদা তথা নামাযের কারণে একটা ঔচ্জ্বল্য দৃষ্টিগোচর হয়। এর দ্বারা কপালে সিজদার কাল দাগ বুঝানো হয়নি। এর দ্বারা তাকওয়া, বিনয়, নম্রতা এবং পরিচ্ছন্ন নৈতিক চরিত্রের প্রভাবে মানুষের চেহারায় যে আভা ফুটে ওঠে তা-ই বুঝানো হয়েছে। আর এটা বিশেষভাবে রাতের নামাযের ফলে চেহারায় পরিলক্ষিত হয়। সিহাহ সিত্তার অন্তরভুক্ত বিখ্যাত হাদীস গ্রন্থের এক বর্ণনায় আছে যে, রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন—"যে ব্যক্তি রাত্রে বেশী নামায পড়ে দিনের বেলায় তার চেহারা সুন্দর আলোকোজ্জ্বল হয়।"

৫৬. অর্থাৎ সাহাবায়ে কিরামের গুণ–বৈশিষ্ট্য কেমন হবে সে সম্পর্কে তাওরাতের মূল কিতাবে কি ছিলো তা আমাদের জানার কোনো উপায় নেই। তবে বাইবেলের বিকৃত

## فَاسْتُوى عَلَى سُوقِه يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيْظُ بِهِرُ الْكُفَّارِ وَعَنَ اللهُ

এবং নিজ কাণ্ডের ওপর সোজা হয়ে দাঁড়ালো, যা চাষীদেরকে খুশী করে, যাতে করে তিনি তার দ্বারা কাফিরদের মনে জ্বালা সৃষ্টি করেন<sup>৫৮</sup>; আল্লাহ ওয়াদা দিয়েছেন—

الن يسى امنو اوعملواالصلحب منهر مغفرة واجراعظيه النافرة واجراعظيه المنواق عليه المنواق واجراعظيه المنافرة واجراعظيه المنافرة واجراعظيه المنافرة واجراعظيه المنافرة واجراعظيه المنافرة واجراعظيه المنافرة والمنافرة وال

- استوی)-فاستوی)-فاستوی) - اسوقه (अश्व برقه) - استوی)-فاستوی) - فاستوی) - فاستوی) - فاستوی) - فاستوی) - استوی) - استوی) - استوی) - استوی) - استوی - فارز از - استوی - فارز - استوی - فارز از -

যে সংস্করণ বর্তমানে পাওয়া যায় তাতে শেষ নবীর আগমন সম্পর্কে আলোচনা করতে গিয়ে তাঁর সংগী-সাথীদের পবিত্র মানুষদের কথাটি উল্লিখিত হয়েছে। এ ছাড়া সাহাবায়ে কিরামের আর কোনো গুণের উল্লেখ বর্তমান বাইবেলে পাওয়া যায় না।

৫৭. অর্থাৎ ইন্জীলেও সাহাবায়ে কিরামের সম্পর্কে বর্ণিত আছে যে, শুরুতে তাঁদের সংখ্যা হবে একেবারে কম, তারপর তাদের সংখ্যা ক্রমশ বৃদ্ধি পাবে এবং শক্তি অর্জিত হবে। (ইমাম বগভী রহ.)

হযরত কাতাদাহ রহ. বলেন—সাহাবায়ে কিরামের উদাহরণ ইন্জীলে উল্লিখিত হয়েছে যে, এমন এক জাতির আবির্ভাব হবে, যারা চারাগাছের মতোই ক্রমে ক্রমে বেড়ে উঠবে, তারা সংকাজের আদেশ ও অসং কাজে বাধা দান করবে। (মাযহারী)

বর্তমান বাইবেল যা অনেক পরিবর্তীত সংস্করণ তাতেও হযরত ঈসা আ.-এর এক বক্তৃতায় কুরআন মাজীদে উল্লিখিত উদাহরণ উল্লিখিত হয়েছে।

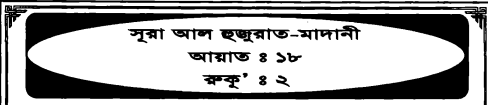
৫৮. অর্থাৎ সাহাবায়ে কিরামকে আল্লাহ তা'আলা কুরআন মাজীদে উল্লিখিত গুণে গুণান্বিত করেছেন এবং তাঁদেরকে দুর্বলতার পর সবলতা দান করেছেন, তাদের সংখ্যাল্পতার পর সংখ্যাধিক্য দান করেছেন। যাতে এগুলো দেখে কাফিরদের মনে জ্বালা সৃষ্টি হয় এবং তারা হিংসার আগুনে জ্বলে-পুড়ে মরে।

৫৯. এখানে সাহাবায়ে কিরাম সম্পর্কে আল্লাহ ক্ষমা ও মহাপুরস্কারের ওয়াদা দিয়েছেন। 'যারা ঈমান এনেছে এবং সংকাজ করেছে' দ্বারা সাহাবায়ে কিরামকে বুঝানো হয়েছে।

স্থিমান ও আমলের দিক দিয়ে যারা সাহাবায়ে কিরামের অনুসরণ করবে, তাদের জন্যও আল্লাহর এ ওয়াদা প্রযোজ্য।

### (৪র্থ রুকৃ'(২৭-২৯ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ২. আল্লাহ তা'আলা যা চান, তা-ই দুনিয়াতে ঘটে ; দুনিয়ার মানুষের চাওয়া আল্লাহর চাওয়া না চাওয়ার সাথে শর্তযুক্ত।
- ৩. দুনিয়াতে সংঘটিত কোনো ঘটনা বা দুর্ঘটনা সাধারণ দৃষ্টিকোণ থেকে মুসলমানদের জন্য ক্ষতিকর বিবেচিত হলেও পরিণামে তা কল্যাণকর বলেই সাব্যস্ত হয়। ধৈর্য, সাহস ও আল্লাহর ওপর পূর্ণ তাওয়াক্কুলের মাধ্যমেই সকল প্রতিকূল পরিস্থিতির মুকাবেলা করাই মু'মিনের বৈশিষ্ট্য।
- 8. আল্পাহ তা'আলা তাঁর রাসৃশকে সঠিক দিক-নির্দেশনা ও সত্য জীবনব্যবস্থা সহকারে দুনিয়াতে পাঠিয়েছেন এতে কোনো সন্দেহ করার অবকাশ নেই।
- ৫. আল্লাহ প্রদন্ত সত্য জীবনব্যবস্থাকে অন্য সকল জীবনব্যবস্থার ওপর বিজয়ী ব্যবস্থা হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করাই ছিলো রাসূলের মূল দায়িত্ব। তিনি তাঁর দায়িত্ব যথাযথভাবে পালন করেছেন।
- ৬. রাস্লের তিরোধানের পর খিলাফতে রাশেদার ত্রিশ বছর সেই সত্য জীবনব্যবস্থা বিজয়ী আদর্শ হিসেবে প্রতিষ্ঠিত ছিলো। পরবর্তীকালে সেই সত্য জীবনব্যবস্থাকে প্রতিষ্ঠিত করার দায়িত্ব মুসলিম উত্মাহর ওপর এসে পড়ে।
- ৭. সেই সত্য জীবনব্যবস্থাকে পুনরায় বিজয়ী আদর্শ হিসেবে প্রতিষ্ঠিত করার সংগ্রাম করে যাওয়া মুসলিম উম্মার প্রথম ও প্রধান কাজ।
- ৮. মুহাম্মাদ সা. আল্লাহর রাসূল—আল্লাহ নিজেই যেহেতু তার সাক্ষী ; সুতরাং তা কেউ মানুক আর না মানুক তাতে কিছু এসে যায় না।
- ৯. রাসূলুল্লাহ সা.-এর সাহাবায়ে কিরামের যে বৈশিষ্ট্য উল্লিখিত হয়েছে, তা-ই প্রকৃত মু মিনের বৈশিষ্ট্য হওয়া উচিত। অতএব আমাদেরকে উল্লিখিত বৈশিষ্ট্য অর্জনের জন্য সাহাবায়ে কিরামকে আদর্শ মেনে নিয়ে এগিয়ে যেতে হবে।
- ১০. বাতিল শক্তির প্রতি আমাদেরকে হতে হবে আপোষহীন ; আর আমাদের মধ্যকার পারম্পরিক সম্পর্ক হবে অত্যন্ত রহমদীল।
- ১১. সাহাবায়ে কিরামের আদর্শে অনুপ্রাণিত মু'মিনের চেহারায় সিজদা তথা নামাযের প্রভাব পরিলক্ষিত হবে অর্থাৎ তাকওয়া তথা আল্লাহর ভয়, বিনয়-নম্রতা এবং উনুত নৈতিক চরিত্রের প্রভাব ফুটে উঠবে। তাওরাত ও ইন্জীল আসমানী কিতাব দু'টোতেও রাস্লের সাহাবাদের পরিচয় দিতে গিয়ে উক্ত বৈশিষ্ট্যই উল্লিখিত হয়েছে।
- ১২. हेन्छील সাহাবায়ে कितायत উদাহরণ দিতে গিয়ে প্রথম দিকে তাদের সংখ্যাল্পতা এবং ক্রমান্তয়ে তাদের সংখ্যা বৃদ্ধির কথা বুঝানো হয়েছে। মু'মিনদের চরিত্র-বৈশিষ্ট্যও এমন হবে যে, তাদের সংখ্যা ক্রমান্তয়ে বাড়বে বৈ কমবে না।
- ১৩. উল্লিখিত বৈশিষ্ট্যের মু'মিনদের জন্যই আল্লাহ তা'আলা ক্ষমা ও মহাপুরস্কারের ওয়াদা দিয়েছেন।



#### নামকরণ

'হুজুরাত' শব্দটি হুজুরাতুন শব্দের বহুবচন। এর অর্থ কক্ষ, ঘরের চার দেয়াল ঘেরা স্থান। সূরার ৪র্থ আয়াতে এ শব্দটি উল্লেখিত হয়েছে এবং তা দ্বারাই সূরার নামকরণ করা হয়েছে।

### নাযিলের সময়কাল

মুফাস্সিরীনে কিরামের মতে এবং স্রায় আলোচিত বিভিন্ন বিষয়ের সমর্থন অনুসারে স্রাতে নির্দেশিত হুকুম-আহকামের ভিত্তিতে এটা সুস্পষ্ট হয়ে উঠে যে, স্রার অধিকাংশ আয়াত-ই মাদানী যুগের শেষ পর্যায়ে নাযিল হয়েছে। স্রার ৪র্থ আয়াতে বর্ণিত বনী তামীম গোত্রের প্রতিনিধি দলের আগমনের ঘটনাটি ৯ম হিজরী সনে সংঘটিত হয়েছে। ৬ষ্ঠ আয়াতটিও ওয়ালীদ ইবনে উকবা সম্পর্কে নাযিল হয়েছে, এ দু'টো বিষয় সম্পর্কে সমন্ত সীরাত গ্রন্থ ও হাদীসের বর্ণনায় ঐকমত্য রয়েছে। এতে করে এ স্রার বিভিন্ন আয়াতের নাযিলের সময়কাল মাদানী যুগের শেষ পর্যায়ে হওয়ার ব্যাপারে কোনো সন্দেহ থাকে না।

### আলোচ্য বিষয়

সূরার আলোচ্য বিষয়ের মধ্যে রয়েছে-

মুসলমানদেরকে উত্তম জাতি হিসেবে আত্মসংশোধন, শিষ্টাচার ও সামাজিক উত্তম আচার-আচরণ শিক্ষাদান করা। এ পর্যায়ে প্রথমত আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের ব্যাপারে আবশ্যকীয় শিষ্টাচার সম্পর্কিত নিয়ম-কানুন শিক্ষা দেয়া হয়েছে। অতপর কোনো দিক থেকে প্রাপ্ত খবরের নির্ভরযোগ্যতা যাঁচাই না করে সে অনুসারে কোনো সিদ্ধান্ত গ্রহণ করতে বারণ করা হয়েছে।

এরপর মুসলমানদের দু'টো দলের মধ্যে যদি কোনো মতপার্থক্য বা সাংঘর্ষিক অবস্থা সৃষ্টি হয় তখন অন্য মুসলমানদের করণীয় বিষয়ের প্রতি আলোকপাত করা হয়েছে।

সামাজিক বিপর্যয় সৃষ্টিকারী আচার-আচরণকে নিষিদ্ধ করা হয়েছে—যেমন পারম্পরিক ঠাট্টা-বিদ্রূপ, দুর্নাম রটনা করা একে অপরকে উপহাস করা, নাম বিকৃত করে ডাকা, পারম্পরিক খারাপ ধারণা পোষণ করা, অন্যের গোপনীয়তা খুঁজে বের করার চেষ্টা করা এবং এসব কথা প্রচার করে বেড়ানো ইত্যাদি। আল্লাহ তা'আলা এসবকে নাম উল্লেখ করে করে নিষিদ্ধ করে দিয়েছেন।

বংশগত ও গোত্রীয় দ্বন্দ্-সংঘাত সর্বযুগেই বিশ্বময় যে বৈষম্য ও হানাহানীর জন্ম দেয় এবং প্রত্যেক জাতিগোষ্ঠী নিজেদেরকে অন্যদের চেয়ে উত্তমতার মনোভাব পোষণ্ কিরে আল্লাহ তা'আলা এ সূরায় তারও মূলোচ্ছেদ করে বলে দিয়েছেন যে, সব মানুষ্ট্রী একই উৎস থেকে সৃষ্টি। শুধুমাত্র পারস্পরিক পরিচিতির জন্যই মানুষকে বিভিন্ন জাতি গোষ্ঠীতে বিভক্ত করে দেয়া হয়েছে। মানুষ হিসেবে অন্য মানুষের ওপর গর্ব-অহংকার করার কোনো বৈধতা নেই। তবে আল্লাহর কাছে মানুষের শ্রেষ্ঠত্বের মাপকাঠি হলো আল্লাহভীতি।

অবশেষে আল্লাহ তা'আলা আন্তরিক ঈমান ছাড়া বাহ্যিকভাবে ইসলামের কিছু কিছু বিধান পালন করা যে তাঁর নিকট গ্রহণযোগ্য নয় তা উল্লেখ করেছেন। ঈমান ও ইসলামের মধ্যে পারিভাষিক কোনো পার্থক্য নেই। শর্মী পরিভাষায় আল্লাহর একত্ব ও তাঁর রাসূলকে রাসূল হিসেবে বিশ্বাস করাকে ঈমান বলা হয়। অপরদিকে বাহ্যিক কাজকর্মে আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের আনুগত্যকে ইসলাম বলা হয়। কিন্তু শরীয়তে তথা ইসলামী আইনে ঈমান বা অন্তরের বিশ্বাস ততক্ষণ পর্যন্ত গ্রহণযোগ্য নয় যতক্ষণ না তার অঙ্গ-প্রত্যন্ত ও কর্ম-তৎপরতায় তা প্রতিফলিত হবে। তেমনিভাবে ইসলাম বাহ্যিক কর্মের নাম হলেও তা ততক্ষণ পর্যন্ত গ্রহণযোগ্য হবে না যতক্ষণ না অন্তরের বিশ্বাস তার সাথে জড়িত হবে। আর অন্তরের বিশ্বাস ছাড়া বাহ্যিক কাজকর্ম হবে মুনাফিকী। আর মুনাফিকরা দুনিয়াতে মুসলিম সমাজে মুসলিম হিসেবে গণ্য হলেও আল্লাহর নিকট মুসলিম হিসেবে গণ্য হতে পারে না।



۞ؖياً يُسْمَا الَّذِيْتَ امَّنُوْا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللَّهِ وَرَسُولِـ

১. হে যারা ঈমান এনেছো, তোমরা (কোনো বিষয়ে) আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের সামনে অগ্রণী হয়ো না

ত - الله على - তোমরা (কোনো ) الله - তোমরা (কোনো - الله على - তোমরা (কোনো বিষয়ে) অগ্রণী হয়ো না ; رَسُولُه ; সামনে - الله - তার রাস্লের ;
 তার রাস্লের ;

১. অর্থাৎ আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের নির্দেশের প্রতি কোনো জ্রক্ষেপ না করে নিজেদের ব্যাপারসমূহে নিজেরাই অগ্রগামী হয়ে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে সে অনুসারে কাজ করা কোনো মু'মিনের জন্য বৈধ নয়।

যারা আল্লাহকে নিজেদের প্রতিপালক এবং তাঁর রাস্লকে নিজেদের পথপ্রদর্শক হিসেবে মেনে নিয়েছে, তারা মতামত ও সিদ্ধান্তের ব্যাপারে নিজেদেরকে স্বাধীন মনে করতে পারে না। এ বিধান তথুমাত্র তাদের ব্যক্তিগত ব্যাপারসমূহে সীমাবদ্ধ নয়; বরং পারিবারিক, সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় সকল ব্যাপারে প্রযোজ্য।

এ ব্যাপারে একটি সহীহ হাদীস থেকেও এর ব্যাখ্যা পাওয়া যায়। রাস্লুল্লাহ সা. যখন হযরত মুয়ায ইবনে জাবালকে ইয়মনের বিচারক করে পাঠাচ্ছিলেন তখন তিনি তাঁকে জিজ্ঞেস করেছিলেন যে, "তুমি কিসের ভিত্তিতে সেখানে ফায়সালা করবে।" জবাবে তিনি বললেন, "আল্লাহর কিতাবের ভিত্তিতে"। রাস্লুল্লাহ সা. আবার প্রশ্ন করলেন, "কোনো বিষয়ে যদি কিতাবুল্লাহর মধ্যে কোনো নির্দেশ না পাওয়া যায়, তাহলে কিসের সাহায়্য নেবে।" তখন মুয়ায় রা. জবাব দিয়েছিলেন, "তখন আল্লাহর রাস্লের সাহায়্য নেবা।" রাস্লুল্লাহ জানতে চাইলেন, "য়দি সেখানেও কোনো নির্দেশ না পাওয়া যায়, তাহলে কি করবে।" তখন তিনি জবাব দিলেন, তাহলে আমি নিজে (কুরআন ও সুন্লাহর ভিত্তিতে) ইজতিহাদ করবো।" একথা শুনে রাস্লুল্লাহ সা. মুয়ায় রা.-এর বুকের ওপর হাত রেখে আল্লাহর শোকর আদায় করলেন। তারপর বললেন য়ে, "সেই মহান আল্লাহর শোকর আদায় করছি য়িনি তাঁর রাস্লের প্রতিনিধিকে এমন উপায় অবলম্বন করার তাওফীক দিয়েছেন যা আল্লাহর নিজের ও তাঁর রাস্লের পছন্দনীয়। জীবনের সর্বন্ধেরে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের পছন্দনীয় ওপাও পন্থা হলো নিজের ইজতিহাদের চেয়ে আল্লাহর কিতাব ও রাস্লের সুন্লাতকে অগ্রাধিকার দেয়া। আর হিদায়াত তথা সঠিক পথ লাভের জন্য সর্বপ্রথম

### وَ الْقُو اللهُ وَ اللهُ سَوِيعٌ عَلِيرٌ ﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ امْنُو الْا تَرْفَعُوا هما الله الله عَلَيرٌ ﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ امْنُو الْا تَرْفَعُوا هما طرح عملير والله تَوْقَعُ وَالله وَا

أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلاَ تَجْمَرُوالَهُ بِالْقَـوْلِ كَجَهْرٍ بَعْضِكُمْ তোমাদের কণ্ঠস্বরকে নবীর কণ্ঠস্বরের ওপর এবং তাঁর সাথে কথা বলার সময় এমন উচ্চ আওয়াজে বলো না তোমাদের একের উচ্চ আওয়াজের মতো

لَبِعُضِ اَنْ تَحْبَطُ اَعْهَا لُكُرُ وَ اَنْتُرُ لَا تَشْعُرُ وَنَ ۞ إِنَّ الَّنِ يَنْ يَغْضُونَ فَهُ وَنَ ۞ إِنَّ الَّنِ يَنْ غُضُونَ فَهُ هُمْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

উল্লিখিত দু'টো উৎসের দিকেই একজন মু'মিনকে ফিরে যেতে হবে, সে সমাজে যে স্তরেই অবস্থান করুক না কেনো। কিয়াস ও ইজতিহাদ এমন কি সমগ্র মুসলিম উন্মাহর ইজমা তথা ঐকমত্য-ও আল্লাহর কিতাব ও রাস্লের সুনুতের বিপরীত কোনো সিদ্ধান্ত গ্রহণ করতে পারে না।

- ২. অর্থাৎ তোমাদের সব কথা আল্লাহ শোনেন এবং তোমাদের গোপন ও প্রকাশ্য মনোভাব সম্পর্কেও তিনি সবই জানেন, অতএব স্বেচ্ছাচারী হয়ে তোমরা বেঁচে যেতে পারবে না।
- ৩. আল্লাহর রাস্লের সাথে কিভাবে কথাবার্তা বলতে হবে এ আয়াতে সেই আদব-কায়দা-ই মু'মিনদেরকে শিক্ষা দেয়া হয়েছে। মু'মিনরা যেন তাদের সমকক্ষদের সাথে যে কণ্ঠস্বরে কথাবার্তা বলে থাকে, আল্লাহর রাস্লের সাথেও তেমন উচ্চস্বরে কথাবার্তা না বলে।

## أَمُوا تَمْرُ عِنْكُ رَسُولِ اللهِ ٱولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوحُ أَ

তাদের কণ্ঠস্বর আল্লাহর রাস্লের সামনে, ওরাই তারা যাদের অন্তরকে আল্লাহ তাকওয়ার জন্য যাচাই করে নিয়েছেন<sup>৫</sup>;

الله ; রাস্লের رَسُول ; সামনে عِنْدَ ; তাদের কণ্ঠস্বর (اصوات+هم)-أَصُوا تَهُمُّ आञ्चाহর; اللهُ ; ওরাই -اللهُ ; তারা -اللهُ -قاربُهُمُ وَاللهُ -اللهُ وَاللهُ -اللهُ وَاللهُ وا

কারো কারো অভিমত নবীদের উত্তরাধিকারী হকপন্থী ওলামা-মাশায়েখদের সাথে কথাবার্তা বলার সময়ও এদিকে নজর রাখা আবশ্যক। একটি ঘটনায় একথার সমর্থন পাওয়া যায়। একদা রাস্পুলাহ সা. হযরত আবু দারদা রা.-কে হযরত আবু বকর রা.- এর আগে চলতে দেখে সতর্ক করলেন এবং বললেন, "তুমি এমন ব্যক্তির আগে চল, যিনি ইহকাল ও পরকালে তোমার থেকে শ্রেষ্ঠ ?" তিনি আরো বলেন, "দুনিয়াতে এমন কোনো ব্যক্তির ওপর সূর্যোদয় ও সূর্যান্ত হয়নি, যে নবীদের পর হযরত আবু বকর রা. থেকে শ্রেষ্ঠ।"(রুল্ছল বায়ান)

অতএব ওলামায়ে কিরাম বলেন যে, উন্তাদ ও দীনী পথ প্রদর্শক ব্যক্তিদের সাথে একই আদব ও শিষ্টাচারের সাথে কথাবার্তা বলা ও আচরণ করা উচিত।

- 8. অর্থাৎ রাস্লের কণ্ঠস্বর থেকে নিজেদের কণ্ঠস্বর উচ্ করা দ্বারা নিজেদের অজান্তেই জীবনের সমস্ত নেক আমল বিনষ্ট হয়ে যেতে পারে। তাই সাহাবায়ে কিরাম ও মু'মিনদেরকে এমন কাজ থেকে বিরত থাকার নির্দেশ দেয়া হয়েছে। ইসলামে রাস্লুক্লাহ সা.-এর মর্যাদা ও স্থান এ থেকে পরিকার হয়ে যায়। আহলে সুনাত ওয়াল জামায়াতের ইজমা' তথা ঐকমত্যে একমাত্র কুফরী দ্বারাই সৎকর্মসমূহ বিনষ্ট হয়ে যায়। কোনো ওনাহের কারণে সৎকর্মসমূহ বিনষ্ট হয় না। অথচ এখানে বলা হয়েছে যে, রাস্লের সামনে উল্কৈম্বরে কথা বলে বেয়াদবী করা দ্বারা তোমাদের অজান্তেই সমস্ত জীবনের নেক আমলসমূহ বিনষ্ট হয়ে যাওয়ার মতো কুফরীর শান্তি তোমাদের ওপর আপতিত হতে পারে। এর অর্থ এ বেয়াদবীর কারণে তোমাদের অজান্তে রাস্লের মনে কষ্ট হতে পারে। যার ফলে তোমরা হিদায়াতের রাস্তা থেকে ছিটকে পড়তে পারো, তোমরা হিদায়াতের পথে টিকে থাকার তাওফীক হারিয়ে ফেলতে পারো। সুতরাং রাস্লের সামনে কথা বলার সময় অত্যন্ত সতর্কতা অবলম্বন করতে হবে।
- ৫. অর্থাৎ যাদের অন্তরে রাস্লের প্রতি মর্যাদাবোধ আছে তাদের কণ্ঠস্বর তাঁর সামনে উঁচু হতে পারে না। সাহাবায়ে কিরাম এ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ ছিলেন। এর দ্বারা প্রমাণিত হয়েছে যে, তাকওয়া তথা আল্লাহর ভয় তাদের অন্তরে বিদ্যমান ছিলো, তাই তাঁরা সদা-সর্বদা রাস্লের সন্তুষ্টি-অসন্তুষ্টির প্রতি সজ্ঞাগ দৃষ্টি রাখতেন, এ আয়াত দ্বারা এটাও প্রমাণিত যে, যাদের অন্তরে রাস্লুল্লাহ সা.-এর প্রতি মর্যাদাবোধ নেই, তাদের অন্তরে তাকওয়া তথা আল্লাহর ভয়-ও নেই।

لَهُ مَغُورَةً وَأَجْرٌ عَظِيرٌ ﴿ إِنَّ الْنِينَ يَنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ الْحَجْرِتِ وَالْحَجْرِتِ الْحَجْرِتِ जाम्ब क्रमा ब विद्राण भूतकात 8. याता कत्कत्र वाहेद्र त्थरक वाभनातक क्रांका काका करत, व्यनगडे

## اکْتُرُهُ ﴿ لاَ يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ صَبَرُواْ حَتَّى تَخُرُجُ الَّهِمِ لِكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَالْمَ

তাদের অধিকাংশই কোনো জ্ঞান-বৃদ্ধি রাখে না। ৫. আর যদি তারা ধৈর্য ধরে অপেক্ষা করতো যতক্ষণ না আপনি তাদের কাছে বের হয়ে আসেন তবে তা হতো তাদের জন্য উত্তম

৬. অত্র আয়াতে রাস্পুল্লাহ সা.-এর প্রতি অপর একটি আদব শিক্ষা দেয়া হয়েছে। রাস্পুল্লাহ সা. দীনের কাজে সদা ব্যস্ত জীবন কাটাতেন। তিনি তো মানুষই ছিলেন তাঁরও কিছু সময় বিশ্রামের প্রয়োজন ছিলো। তিনি বিশ্রামের জন্য তাঁর বাসগৃহে তাশরীফ রাখতেন, তখন তাঁকে বাইরে থেকে ডাকাডাকি না করে তাঁর বের হয়ে আসা পর্যন্ত অপেক্ষা করাই ছিলো তাঁর প্রতি মর্যাদা প্রদর্শনের দাবী। কিছু এমন কিছু লোকজনও ছিলো যাদের মধ্যে এ বোধের অভাব ছিলো। বন্ তামীম নামক বেদুইন গোত্রের লোকজন একদা দুপুরে রাস্পুল্লাহ সা.-এর বিশ্রামের সময় এসে তাঁকে গৃহের বাইরে থেকে ডাকাডাকি করছিলো। তারা সামাজিক রীতিনীতি সম্পর্কে অজ্ঞ ছিলো। তাই আয়াতে এরূপ ডাকাডাকি করতে নিষেধ করা হয়েছে এবং রাস্পুল্লাহ সা.-এর বিশ্রাম শেষে বের হয়ে আসা পর্যন্ত অপেক্ষা করার আদেশ দেয়া হয়েছে। (মাযহারী)

সাহাবায়ে কিরাম রা. এবং তাবেয়ীগণ তাঁদের মধ্যকার আলেমদের সাথেও এ আদব রক্ষা করেছেন। হ্যরত ইবনে আব্বাস রা. থেকে সহীহ বুখারী ও অন্যান্য হাদীস গ্রন্থে বর্ণিত আছে, তিনি বলেছেন যে, আমি যখন কোনো আলেম সাহাবীর নিকট থেকে হাদীস লাভ করতে চাইতাম, তখন তাঁর গৃহে ডাকাডাকি করতে বা দরজার কড়া নাড়া থেকে বিরত থাকতাম এবং দরজার বাইরে বসে অপেক্ষা করতাম। তিনি যখন নিজেই বাইরে আসতেন তখন হাদীস জিজ্ঞেস করতাম। তিনি তখন বলতেন, হে রাস্লুক্মাহর চাচাত ভাই। আপনি দরজার কড়া নেড়ে আমাকে সংবাদ দিলেন না কেনো ? হ্যরত ইবনে আব্বাস রা. তখন উত্তরে বলতেন, আলেমগণ কোনো জাতির জন্য পয়গম্বর

# و الله عَفُور رحِيرُ فَاسِقَ بِنَبَا النِينَ امْنُوا إِنْ جَاءُ كُرْفَاسِقَ بِنَبَا وَاللهُ عَفُور رحِيرُ فَاسِقَ بِنَبَا وَاللهُ عَفُور رحِيرُ فَاسِقَ بِنَبَا وَاللهُ عَنْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

فَتَبِينُوا أَنْ تُوِيْبُوا قَوْمًا لِجَهَاكَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىمًا فَعَلْتُمْ لِيمِينَ

তবে তা ভালোভাবেই যাঁচাই করে নেবে, যেন তোমরা অজ্ঞতার কারণে কোনো কাওমের বিপদের কারণ হয়ে না যাও ; তাহলে তোমরা যা করবে তার জন্য তোমাদেরকে লক্ষ্রিত হতে হবে।

সদৃশ। আল্লাহ তা'আলা পয়গাম্বর সম্পর্কে আদেশ দিয়েছেন যে, তাঁরা বাইরে আসা পর্যন্ত অপেক্ষা করো।

হযরত আবু দারদা র. বলেন, আমি কোনোদিন কোনো আলেমের দরজায় গিয়ে কড়া নাড়া দেয়নি ; বরং অপেক্ষা করেছি যেন তিনি নিজেই যখন বাইরে বের হয়ে আসবেন তখন সাক্ষাত করব। (রুহুল মায়ানী)

- ৭. অর্থাৎ যারা অজ্ঞতার কারণে এ যাবত ভূল করেছে এবং তাদের আচরণে রাস্লের মনে কট্ট হয়েছে, তার জন্য আল্লাহ তাদেরকে পাকড়াও করবেন না। তিনি যেহেতু অত্যম্ভ ক্ষমাশীল ও পরম দয়ালু তাই তিনি তাদের অতীতের আচরণগত ক্রটি-বিচ্যুতি ক্ষমা করে দেবেন। তবে ভবিষ্যতে এ ধরনের ভূল যেন না হয় সেদিকে সতর্ক দৃষ্টি থাকতে হবে।
- ৮. এ আয়াতে কোনো শুরুত্বপূর্ণ ব্যাপারে কোনো ফাসেকের দেয়া কোনো খবর গ্রহণযোগ্য না হওয়ার ব্যাপারে একটি সামগ্রিক মূলনীতি বর্ণিত হয়েছে। মুফাস্সিরীনে কিরামের মতে এ আয়াত ওয়ালিদ ইবনে উকবা রা. কর্তৃক বনীল মুস্তালিক গোত্র সম্পর্কে প্রদন্ত সংবাদ যথার্থ না হওয়ার ঘটনা সম্পর্কে নাযিল হয়েছে। এ গোত্রের সরদার বা নেতা ছিলেন উত্মূল মু'মিনীন হয়রত জুয়ায়রিয়া রা.-এর পিতা হারেস ইবনে মেরার। তিনি রাস্লুল্লাহ সা.-এর খেদমতে হাজির হলে রাস্লুল্লাহ সা. তাঁকে ইসলামের দাওয়াত দিলেন। তিনি ইসলাম গ্রহণ করে তাঁর গোত্রের লোকদেরকে

## ®وَاعْلَهُوٓااَنَّ فِيْكُرْرَسُوْلَ اللهِ لَوْيُطِيْعُكُرْ فِي كَثِيْرِ مِنَ ٱلْاَمْرِلَعَنِتْرُ

৭. আর তোমরা জেনে রেখো, তোমাদের মধ্যে অবশ্যই আল্মহের রাসল বর্ডমান আছেন ; যদি তিনি বেশীর ভাগ ক্ষেত্রেই ভোমাদের কথা মেনে চলেন, ভাহলে তোমরাই ক্ষতিশ্রম্ভ হয়ে পড়বেণ

ইসলামে দীক্ষিত করে এবং তাদের নিকট থেকে যাকাত সংগ্রহ করে রাসূলের পাঠানো যাকাত আদায়কারীর হাতে অর্পণ করার ওয়াদা দিয়ে স্বগোত্রে ফিরে গেলেন। ওয়াদা অনুযায়ী তিনি গোত্রের লোকদের মধ্যকার ইসলাম গ্রহণকারী ব্যক্তিদের থেকে যাকাত সংগ্রহ করে রাসলের প্রতিনিধির অপেক্ষা করতে থাকলেন। এদিকে রাস্লুল্লাহ সা. ওয়ালীদ ইবনে উকবা রা.-কে বনীল মুস্তালিক গোত্রের নিকট থেকে যাকীত সংগ্রহ করে আনার জন্য পাঠালেন। ওয়ালিদ ইবনে উকবা বনীল মুস্তালিক গোত্রের অঞ্চলে পৌছলে গোত্রপতি হারেস ইবনে মেরার অন্যদেরকে নিয়ে সদলবলে রাসূলের প্রতিনিধিকে স্বাগত জানাতে এগিয়ে আসলেন। কিন্তু দূর থেকে ওয়ালিদ ইবনে উকবা ভাবলেন যে, এ গোত্রের সাথে তাঁর যে পূর্ব শক্রতা ছিলো সে জন্য তারা সদলবলে তাঁকে ধরার জন্য আসছে। আর তারা তাঁকে ধরতে পারলে অবশ্য তাঁকে হত্যা করবে। এটা ভেবে তিনি আর সামনে অগ্রসর না হয়ে মদীনায় ফিরে আসলেন এবং রাস্লুল্লাহ সা.-এর খেদমতে এসে বললেন যে, তারা যাকাত দিতে অস্বীকার করেছে এবং তাঁকে হত্যা করতে উদ্যত হয়েছে। রাসূলুল্লাহ সা. তাদের প্রতি অত্যন্ত অসন্তুষ্ট হয়ে হযরত খালিদ ইবনে ওয়ালিদ রা.-এর নেতৃত্বে একদল মুজাহিদকে তাদেরকে শান্তি দেয়ার জন্য পাঠালেন। ওদিকে নির্দিষ্ট সময়ে রাস্লুল্লাহ সা.-এর পক্ষ থেকে যাকাত নিতে না আসায় গোত্রপতি হারেস মদীনার দিকে রওয়ানা হলেন। পথেই মুজাহিদদের সাথে তাঁর সাক্ষাত হলে উভয় পক্ষ ঘটনা সম্পর্কে অবগত হল। অতপর হারেস রাসুলুল্লাহ সা.-এর দরবারে এসে বিস্তারিত বিবরণ পেশ করলেন এবং তাঁরা যে দীনের ওপর অটল আছেন তা তাঁকে অবহিত করলেন। এ ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতেই আলোচ্য আয়াত নাযিল হয়েছে। (ইবনে কাসীর)

এ আয়াতের মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা ইসলামী আইনের একটি মৌলিক বিধান জানিয়ে দিয়েছেন যে, তোমরা যখন কোনো ব্যক্তির মাধ্যমে এমন কোনো গুরুত্বপূর্ণ সংবাদ পাবে যার ভিত্তিতে কোনো বড় ধরনের সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা প্রয়োজন হয়ে পড়ে, তখন সংবাদদাতা সম্পর্কে ভালোভাবে যাঁচাই করে দেখতে হবে, সে ব্যক্তির চরিত্র ও কাজ-কর্ম যদি নির্ভরযোগ্য না হয় তাহলে তার দেয়া সংবাদের ওপর ভিত্তি করে কোনো ব্যক্তি, গোষ্ঠী বা জাতির বিরুদ্ধে কোনো ব্যবস্থা গ্রহণ করা ইসলামী সরকারের জন্য বৈধ নয়। ইসলামী আইনে বিশেষজ্ঞগণ এর ভিত্তিতে ফাসিক ব্যক্তির সাক্ষ্য সেসব

## وَلَكِنَّ اللَّهُ حَبَّ إِلَيْكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُو بِكُرُوكُو ۗ الْيُكُرُ

কিন্তু আল্লাহ তা'আলা ঈমানকে প্রিয় করেছেন তোমাদের কাছে এবং তাকে তোমাদের অন্তরে শোভন করে দিয়েছেন আর ঘৃণিত করে দিয়েছেন তোমাদের নিকট

الْكُفْرُ وَالْفَسُوقَ وَالْعَصِيَانَ الْوَلِئِكَ مُرَالْرِشْنُ وَنَ فَضَلًا مِنَ اللّهِ وَنَعَهَدُ وَالْفَسُوقَ وَالْعَصِيَانَ الْوَلِئِكَ مُرَالْرِشْنُ وَنَ فَضَلًا مِنَ اللّهِ وَنَعَهَدُ مِعَمَّاهُ وَعَمَّالًا مِنَ اللّهِ وَنَعْهَدُ وَمِعَمَّاهُ وَمَعَمَّاهُ وَمَعَمَّاهُ وَمَعَمَّاهُ وَمُعَمِّدُهُ وَمُعَمِّدُ وَمُعَمِّدُهُ وَمُعَمِّدُ وَمُعَمِّدُهُ وَمُعَمِّدُ وَالْعُمْوِقُ وَالْعُمْوِيَ وَالْعُمْوِيَ وَالْعُمْوِيَ وَالْعُمْوِيَ وَالْعُمْوِيَ وَالْعُمْوِيَ وَالْعُمْوِيَ وَالْعُمْوِينَ وَالْعُمْونَ وَالْعُمْونِ وَالْعُمْوِينَ وَالْعُمْونِ وَالْمُونِينَ وَالْمُعْمِينَ وَمُؤْمِنَا وَمُعْمَلِقُونَ وَالْعُمْونِ وَالْعُمْونِ وَالْعُمْونِ وَالْمُعُمْونِ وَالْمُعُمْونِ وَمُعَمِّلًا وَالْمُعْمِينَ وَمُعْمَلِكُمْ وَالْمُعُمِّ وَمُعْمُونَ وَمُعِمْونِ وَمُعْمُونِ وَالْمُعُمْونِ وَمُعِمِّ وَالْمُعُمُّ وَمُعْمُونَ وَمُعِمْونِ وَمُعْمِلًا وَالْمُعُمْونِ وَمُعْمِلًا وَالْمُعُمْونِ وَمُعِمْونِ وَمُعْمُونَ وَمُعْمُونَ وَمُعْمِلًا وَالْمُعُمُّ وَمُعِمْونِ وَمُعِمْونِ وَمُعْمُونُ وَمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَمُعِمْونِهُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُّ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُولُونَا مُعْمُولُونَالِمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُونُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْم

وَلَكِنَّهُ : बिस करतिहन وَلَكِنَّهُ : बिस करतिहन وَلَكِنَّهُ : जिल्ला हिं । الله : किल्ल وَلَكِنَّهُ : किल्ल - الْإِنْسَانَ : किल्ल - الْإِنْسَانَ : किल्ल - वरत (زين + ه) - زَيِّنَهُ : विश करति - وَفَي + قلوب + كَم ) - فِي قُلُوبُكُمُ : जाता क्लारह - كَرَّهُ : जाता - وَفَي + قلوب + كَم ) - فَي قُلُوبُكُمُ : क्लारहित करति किरसिहन - كَرَّهُ : किरसिहन - الْكُفُسِرَ : जाता किल्लारहित किल्लारहित - وَلَيْكُمُ : जाता हित्सिहन - وَلَيْكُمُ : जाताहित किल्लाहित किल्ला

ক্ষেত্রে গ্রহণযোগ্য নয় বলে মত প্রকাশ করেছেন শর্মী কোনো নির্দেশ প্রমাণিত হয় কিংবা কোনো মানুষের ওপর কোনো অধিকার বর্তায়। তবে তাঁরা এ ব্যাপারে একমত যে, সাধারণ পার্থিব কোনো ব্যাপারে প্রতিটি খবরই যাঁচাই ও অনুসন্ধান করা এবং সংবাদ দাতার নির্ভরযোগ্য হওয়ার ব্যাপারে নিশ্চিত হওয়া আবশ্যক নয়। আয়াতে উল্লিখিত 'নাবা' শব্দ থেকে একথার ইংগীত পাওয়া যায়।

৯. সাহাবায়ে কিরামের মধ্যে যারা ওয়ালীদ ইবনে উকবা রা.-এর দেয়া তথ্য অনুসারে বনীল মুন্তালিক গোত্রের বিরুদ্ধে ব্যবস্থা নেয়ার জন্য উৎসাহ প্রকাশ করেছিলেন, অত্র আয়াতে তাদেরকে সম্বোধন করেই বলা হয়েছে যে, আল্লাহর রাসূল তোমাদের মধ্যে বর্তমান রয়েছেন। তিনি তোমাদের কল্যাণ সম্পর্কে তোমাদের চেয়ে বেশী জানেন। সুতরাং কোনো গুরুত্বপূর্ণ সিদ্ধান্ত নেয়ার ব্যাপারে তাঁর ওপর ছেড়ে দেয়াই তোমাদের জন্য কল্যাণকর, তোমাদের পরামর্শ অনুসারে যদি তিনি অধিকাংশ ব্যাপারে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন তাহলে এমন সব ভূল-ভ্রান্তি হওয়ার আশংকা রয়েছে, যার জন্য তোমাদের অনেক ভোগান্তি হতে পারে। কেননা, তোমাদের নিকট ওহী আমে না। তাই সকল পরামর্শ সঠিক হতে পারে না।

১০. অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ সা.-এর সংগী-সাথী সাহাবায়ে কিরাম তথা তৎকালীন মু'মিনদের গোটা দল সঠিক পথের ওপরই ছিলেন। তাঁদের মধ্যে যে গুটি কয়েকজন ওয়ালীদ ইবনে উকবা রা.-এর কথা অনুসারে রাসূলুল্লাহ সা.-কে বনীল মুস্তালিক গোত্রের প্রতি

## والله عَلِيرَ حَكِيرً ﴿ وَإِنْ طَائِغَتَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوْ ا فَاصَلِحُوا بَيْنَهُما ؟ আর আল্লাহ সর্বজ্ঞ প্রজামর"। ১. আর যদি মুঁমিনদের মধ্য থেকে দুটো দল পরশ্পর যুদ্ধে লিও হয়ে পড়ে", তবে তোমরা তাদের (উভয় দলের) মধ্যে মীমাংসা করে দাও :"

طَّأَنفَتنِ ; यिन : وَ আর : وَ আজাময় اللهُ : আর : عَلَيْمٌ : यिन - عَلَيْمٌ : আর : اللهُ : আর - وَ اللهُ - पूটো দল - وَ اللهُ - মধ্য থেকে : الْمُؤْمِنيْنَ : মধ্য থেকে - وَنَ اللهُ - كَاللهُ - ك

অভিযান চালানোর জন্য পীড়াপীড়ি করছিলেন তাঁরাও বিভ্রান্ত ছিলেন না; বরং সেটা ছিলো তাঁদের ইজতিহাদী ভূল। সাহাবায়ে কিরামের মধ্যে কারো দ্বারা কোনো বড় গুনাহ হয়ে গেলেও আল্লাহ তাদেরকে তাওবা করা এবং গুনাহের ক্ষমা লাভ করার তাওফীক দান করেছেন। আল্লাহ তা'আলা তাঁদের সম্পর্কে নিজেই ইরশাদ করেছেন 'রাদিয়াল্লান্থ আনন্থম ওয়া রাদু আনন্থ' অর্থাৎ আল্লাহ তাঁদের প্রতি সম্ভুষ্ট এবং তাঁরাও তাঁর প্রতি সম্ভুষ্ট। আর একথা স্পষ্ট যে, গুনাহের ক্ষমা ছাড়া আল্লাহর সম্ভুষ্টি আসতে পারে না। তাছাড়া দীন ও ঈমানের প্রতি তাঁদের ভালোবাসায়ও কোনো ঘাটতি ছিলো না। কারণ আল্লাহ নিজেই তাঁদের সম্পর্কে ইরশাদ করছেন যে, তিনি তাঁদের অন্তরে ঈমানের প্রতি ভালোবাসা সৃষ্টি করে দিয়েছেন এবং কৃফরী, পাপাচার এবং অবাধ্যতাকে তাঁদের নিকট ঘূর্ণিত করে দিয়েছেন। আর তাই তাঁরা আল্লাহর মেহেরবানীতে সত্য পথের ওপরই রয়েছেন।

- ১১. অর্থাৎ আল্লাহর অনুগ্রহ ও নিয়ামত জ্ঞান ও প্রজ্ঞার ভিত্তিতেই বণ্ঠিত হয়ে থাকে। অযৌক্তিকভাবে ও অপাত্রে তাঁর অনুগ্রহ ও নিয়ামত তিনি দান করেন না, কেননা তিনি সর্বজ্ঞ ও প্রজ্ঞাময়।
- ১২. আয়াতে উল্লিখিত 'তায়িফাতানি' শব্দটি দ্বিচন অর্থাৎ 'দু'টো ছোট দল'। এক বচনে 'তায়িফাতুন'। অর্থাৎ মুসলিম উন্মাহর মধ্যকার দু'টো ছোট দলের মধ্যে যদি কখনো পরস্পর যুদ্ধ বেঁধে যায়। এর দ্বারা বুঝা যায় যে, দু'টো ফিরকা বা বড় দলের মধ্যে এরূপ যুদ্ধ বেঁধে যাওয়া কোনো স্বাভাবিক ব্যাপার নয়—আশা করা যায় না। দল বুঝাতে তাই 'ফিরকা' শব্দ ব্যবহার না করে 'তায়িফাতুন' শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে।
- ১৩. মুসলমানদের দু'টো দলের মধ্যকার বিবাদ মীমাংসা করে দেয়ার এ হুকুম বাকী সেসব মুসলমানদের প্রতি যারা বিবদমান দল দু'টোর মধ্যে শামিল নয় এবং যাদের পক্ষে উভয় দলের মধ্যে মীমাংসা করে দেয়ার অবকাশ আছে।

আল্লাহর এ স্থকুম দ্বারা এটা সুস্পষ্টভাবে বুঝা যায় যে, মুসলমানদের মধ্যকার সকল বিপদ-মতবৈষম্য আলাপ-আলোচনার মাধ্যমে দূর করার দায়িত্ব অন্য সকল মুসলমানের। সবাই যার যতটুকু চেষ্টা করা সম্ভব ততটুকু চেষ্টা করাই তার ওপর কর্তব্য। فَانَ بَغَثَ إِحْلَ مُهَا عَلَى الْأَخْرَى فَقَاتِلُو النَّتِي تَبْغَى حَتَّى تَفِيءَ তারপর यि তাদের একদল অন্য দলের ওপর বাড়াবাড়ি করে তবে তোমরা তাদের (সেই দলের) বিরুদ্ধে যুদ্ধ করো যারা বাড়াবাড়ি করে ওপ পর্বন্ত না তারা ফিরে আসে

ونان)-فان - احدى +هما) - احدله هما) - احدى +هما) - قاتلوا) - ققاتلوا : অন্যদলের : الأخرى : অব্যান যুদ্ধ করো : ونان - الله - الله

তবে যারা শাসক কর্তৃপক্ষ এবং ইসলামী সমাজে যাদের প্রভাব রয়েছে তাদের ওপর বিবাদ মীমাংসায় অগ্রণী ভূমিকা পালন করা কর্তব্য। তা না করে বিনা চেষ্টায় বসে বসে দু'টো দলের বিবাদের দৃশ্য উপভোগ করা মুসলমানদের কাজ হতে পারে না।

১৪. অর্থাৎ বিবাদমান দু'টো দলের মধ্যে যে দল অন্যায়ভাবে বাড়াবাড়ি করে এবং কোনো প্রকার আলাপ-আলোচনা ও সদ্ধি সমঝোতা মানতে রাজী না হয় সে দলের বিরুদ্ধে প্রয়োজনে শক্তি প্রয়োগ করতে হবে। এ নির্দেশ মুসলিম উন্মাহর সেসব লোকের প্রতি যারা শক্তি প্রয়োগ করার মতো অবস্থানে রয়েছে। তারা ততটুকু শক্তি প্রয়োগ করছেন যতটুকু করলে কড়াকড়িকারী দলটিকে কড়াকড়ি থেকে বিরত রাখা সম্ভব হবে। এভাবে অত্যাচারী দলের বিরুদ্ধে সত্য-ন্যায়ের ওপর প্রতিষ্ঠিত দলের পক্ষে সহযোগিতা করা ফিকাহবিদদের ঐকমত্যে ওয়াজিব। অত্যাচারী দলের বিরুদ্ধে শক্তি প্রয়োগকে 'ফিতনা' সৃষ্টি মনে করে চুপচাপ বসে থাকা কোনো মতেই উচিত নয়। কারণ এটা আল্লাহর নির্দেশ পালন করা। বরং এ বিবাদ নিরসন করার জন্য শক্তি প্রয়োগকে ফিতনা সৃষ্টি মনে করে বসে থাকাটাই ফিতনা সৃষ্টির সহায়তা বলে গণ্য হবে।

তবে এ ব্যাপারে লক্ষ্য রাখতে হবে যে, এ শক্তি প্রয়োগ কোনোমতেই বাড়াবাড়ির পর্যায়ে না পৌছে যায়।

১৫. অর্থাৎ যে সীমালংঘনকারী দলটি আল্লাহ তা'আলার আদেশ-নিষেধের সীমা লংঘন করে তার বিপক্ষে সত্যপন্থী দলটির ওপর বাড়াবাড়ি করেছিলো সেই দলটি يَّحِبُّ الْهَقْسِطِيْسَ ﴿ إِنَّهَا الْهَؤُمِنُونَ اِخُوفٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ اَخُويْكُمْ يَّ ইনসাফকারীদেরকে ভালোবাসেন ১০ অবশ্যই মু'মিনরা পরস্পর ভাই ভাই,
অতএব তোমাদের ভাইদের মধ্যে মীমাংসা করে দেবে ৮

## واتقوا الله لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونُ ٥

আর (এ ব্যাপারেও) আল্লাহকে ভয় করবে, আশা করা যায় তোমাদের প্রতি দয়া করা হবে।

যেন আল্লাহর বিধানের সীমার মধ্যে ফিরে আসে। বিদ্রোহী দলটির বিরুদ্ধে শক্তি প্রয়োগের লক্ষ্য এটাই তথা দলটিকে আল্লাহর কিতাব ও রাস্লের সুনাহর সীমার মধ্যে নিয়ে আসা। আর যখনই দলটি নিজেকে সংযুক্ত করে উক্ত সীমার মধ্যে এসে যাবে, তখনই তার বিরুদ্ধে শক্তি প্রয়োগ বন্ধ করে দিতে হবে। আল্লাহর কিতাব ও রাস্লের সুনাহর সীমা নির্ধারিত হবে মুসলিম উন্মাহর সেসব জ্ঞানী ও দূরদৃষ্টি সম্পন্ন ব্যক্তির দ্বারা যারা আল্লাহর কিতাব ও রাস্লের সুনাহর জ্ঞানের যথার্থ অধিকারী।

১৬. অর্থাৎ বিদ্রোহী দলকে যুদ্ধ থেকে বিরত রাখাই যথেষ্ট হবে না, বরং উভয় পক্ষের অভিযোগ ওনে ন্যায়-ইনসাফের ভিত্তিতে সমস্যার মূল কারণ দূরীভূত করতে হবে। নচেৎ যেনতেনভাবে বিদ্রোহী দলকে কিছু সুবিধা দিয়ে সমস্যার আপাত সমাধান দিলে বিপর্যয় স্থায়ীভাবে দূর হবে না। এতে করে বিদ্রোহী দলের সাহস ও উৎসাহ বেড়ে যাবে এবং সমস্যার মূল কারণ বাকী থেকে যাবে। পরবর্তী সময় আবার তা মাথাচাড়া দিয়ে উঠবে এবং বারবার সমস্যা সৃষ্টি করবে। তাই এমনভাবে সমস্যার সমাধান করতে হবে যাতে উভয় পক্ষের মনের অসন্তোষ দূর হয়ে যায়।

১৭. মুসলমানদের পারস্পরিক যুদ্ধের ব্যাপারে এ আয়াতটি হচ্ছে শর্মী ভিত্তি। রাস্লুল্লাহ সা.-এর আমলে মুসলমানদের মধ্যে এ ধরনের কোনো পরিস্থিতি সৃষ্টি হয়নি। তাই নিম্নোক্ত হাদীস ছাড়া বিদ্রোহীদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার আর কোনো বিধান পাওয়া যায় না। হযরত আবদুল্লাহ ইবনে উমর রা. বর্ণিত হাদীসে উল্লিখিত হয়েছে— রাস্লুল্লাহ সা. হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদকে জিজ্জেস করলেন, "হে উম্মে আবদের পুত্র। এ উন্মতের বিদ্রোহীদের ব্যাপারে আল্লাহর বিধান কি তুমি জান । তিনি

িউত্তরে বললেন, "আল্লাহ ও তাঁর রাসূল-ই অধিক জানেন।" তিনি বললেন, "তাদেরী আহতদের ওপর আঘাত করা হবে না, বন্দীদের হত্যা করা হবে না। পলায়নরতদের পিছু ধাওয়া করা হবে না এবং তাদের সম্পদ গনীমতের মাল হিসেবে বন্টন করা হবে না।"

(১২২)

অতপর এ সম্পর্কিত বিস্তারিত বিধান উন্মতের ফকীহ তথা ইসলামী আইন বিশেষজ্ঞগণ উদ্ভাবন করেছেন হযরত আলী রা.-এর উক্তি ও কার্যাবলী থেকে। কারণ তখন এ পরিস্থিতি সৃষ্টি হয়েছিলো। এ সম্পর্কিত বিধানাবলীর সংক্ষিপ্ত সার নিম্নরূপ ঃ

মুসলমানদের দু'দলের যুদ্ধ কয়েক প্রকার হতে পারে। বিবদমান উভয় দল ইমামের শাসনাধীন হবে অথবা শাসনাধীন হবে না। অথবা একদল ইমামের শাসনাধীন হবে, অন্য দল ইমামের শাসনের বহির্ভূত হবে। প্রথম অবস্থায় সাধারণ মুসলমানদের কর্তব্য হবে উপদেশের মাধ্যমে উভয় দলকে যুদ্ধ থেকে বিরত রাখা। যদি তারা বিরত না হয়, তবে ইমামের পক্ষ থেকে মীমাংসা করা ওয়াজিব। যদি ইসলামী সরকারের পক্ষ থেকে হস্তক্ষেপের ফলে উভয় দল যুদ্ধ বন্ধ করে তবে কিসাস ও রক্ত বিনিময় বিধান প্রযোজ্য হবে। অন্যথায় উভয় পক্ষের সাথে বিদ্রোহীর ব্যবহার করা হবে। এক পক্ষ যুদ্ধ থেকে বিরত হলে এবং অপর পক্ষ যুল্ম-নির্যাতন অব্যাহত রাখলে দ্বিতীয় পক্ষকে বিদ্রোহী সাব্যস্ত করা হবে এবং প্রথম পক্ষকে আদেল বা ন্যায়পরায়ণ মনে করা হবে।

[এ সম্পর্কিত বিস্তারিত বিধান ফিকাহর কিতাবসমূহ এবং তাফসীরসমূহ দুষ্টব্য।]

১৮. এ আয়াতের বরকতেই বিশ্বের সকল মুসলমান একই দ্রাতৃত্বের বন্ধনে আবদ্ধ হয়েছে। দুনিয়াতে ইসলাম ছাড়া আর কোনো মতাদর্শে এমন দ্রাতৃত্বের বন্ধন নেই। এ দ্রাতৃত্ব বন্ধনের শুরুত্ব রাসূলুক্লাহ সা.-এর হাদীসে বর্ণিত আছে।

সহীহ বুখারী শরীফের কিতাবুল ঈমানে হযরত জারীর ইবনে আবদুল্লাহ রা. থেকে বর্ণিত আছে, তিনি বলেন, রাস্লুল্লাহ সা. আমার নিকট থেকে তিনটি বিষয়ে বাইয়াত গ্রহণ করেছেন—১. নামায কায়েম করবো; ২. যাকাত আদায় করবো; ৩. প্রত্যেক মুসলমানের কল্যাণ কামনা করবো।"

উক্ত হাদীস গ্রন্থের একই অধ্যায়ে হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "কোনো মুসলমানকে গালি দেয়া ফাসেকী এবং তার সাথে লড়াই করা কৃষরী।"

সহীহ মুসলিম ও তিরমিয়ী শরীফের 'বির্র ওয়াস সিলাহ' অধ্যায়ে হযরত আবৃ হুরায়রা রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, রাস্লুক্সাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "প্রত্যেক মুসলমানের জন্য অপর মুসলমানের জানমাল ও ইয্যত-আবরু হারাম।

মুসনাদে আহমাদ হাদীস গ্রন্থে হযরত আবু সাঈদ খুদরী ও হযরত আবু হুরায়রা রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "এক মুসলমান আরেক মুসলমানের ভাই; সে তার ওপর যুলুম করে না; তাকে হেয় ও অপমানিত করে না; িতার সহযোগিতা করা থেকে বিরত থাকে না। কোনো ব্যক্তির জন্য তার কোনো মুসলমান ভাইকে হেয় ও ছোট মনে করার মতো মন্দ কাজ আর নেই।"

### (১ম রুকৃ' (১-১০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. দুনিয়ার জীবনে যাবতীয় সমস্যা বা জ্বিজ্ঞাসার সমাধান বা জবাব সর্বাশ্রে আল্লাহর কিতাব ও রাসুলের হাদীসে খুঁজতে হবে।
- ২. কুরআন ও হাদীসে কোনো সমস্যা বা প্রশ্নের জ্ববাব না পাওয়া গেলে কুরআন ও হাদীসে বিশেষজ্ঞ ইমাম বা ফকীহদের সর্বসম্মত মত তথা ইজমা'তে শুঁজতে হবে।
- ৩. উপরোক্ত তিনটি সূত্রের কোনোটাতে যদি কোনো সমস্যার সমাধান না মেলে, তবে উপরোক্ত সূত্র তিনটি সম্পর্কে বিশেষজ্ঞ জনের ইজতিহাদকে কাজে লাগাতে হবে।
- 8. নবী-রাসৃলদের কণ্ঠস্বর খেকে নিজেদের কণ্ঠস্বরকে উঁচু করা তাঁদের সংগী-সাখী মু'মিনদের জন্য যেমন সমিচীন ছিলো না, তেমনি সর্ব যুগেই দীনী পথ প্রদর্শক ও দীনী শিক্ষকদের সামনে তাদের অনুসারী ও ছাত্র-শিষ্যদের কণ্ঠস্বর উঁচু করা সমিচীন নয়।
- ৫. यामित অন্তরে তাকওয়া তথা আল্লাহর ভয় আছে, সেসব সুশীল লোকেরাই উক্ত শিষ্টাচার মেনে চলে এবং তাদের জন্যই আখিরাতে রয়েছে বিরাট পুরস্কার।
- ৬. সাক্ষাত করতে গিয়ে সুউচ্চ শব্দে আদর্শিক নেতৃবৃন্দকে ডাকাডাকি করা মূর্খতা ও জ্ঞান-বুদ্ধি হীনতার পরিচায়ক। তাই সাক্ষাতের নির্দিষ্ট সময়ে অপেক্ষা করাই সাক্ষাত প্রার্থীর জন্য উত্তম ব্যবস্থা।
- ৭. কোনো ফাসিক, আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের আনুগত্যহীন জীবনযাপনকারী, সদা-সর্বদা বড় গুনাহে লিপ্ত ব্যক্তির দেয়া তথ্য ভালোভাবে যাঁচাই না করে তদনুসারে কোনো জাতি গোষ্ঠীর বিরুদ্ধে বড় কোনো পদক্ষেপ গ্রহণ করা সঠিক নয়।
- ৮. আল কুরআন ও রাসূলের সুন্নাহতে যেসব সমস্যার সুস্পষ্ট সমাধান বিদ্যমান রয়েছে তা গ্রহণ না করে নিজেদের ইচ্ছানুসারে সেসব সমস্যার সমাধান করা হলে তা নিজেদের জন্য অকল্যাণই বয়ে আনবে।
- ৯. রাসূলুল্লাহ সা.-এর সাহাবায়ে কিরামের নিকট আল্লাহ তা'আলা ঈমানকে প্রিয়তম এবং কুফর, পাপাচার এবং অবাধ্যতাকে সবচেয়ে ঘূণিত বিষয় হিসেবে তুলে ধরেছেন।
- ১০. সাহাবায়ে কেরাম রা. আজমাঈন নিঃসন্দেহে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের যথার্থ আনুগত্যের ওপর ছিলেন। সুতরাং তাদের পদাংক অনুসরণ করাই সঠিক পথ পাওয়ার একমাত্র উপায়।
- ১১. আল্লাহ তা'আলা যেহেতু সর্বজ্ঞ ও প্রজ্ঞাময় তাই তাঁর দয়া-অনুগ্রহ ও নিয়ামত জ্ঞান ও প্রজ্ঞার ভিত্তিতে বণ্টিত হয়ে থাকে।
- ১২. মুসলিম উম্মাহর মধ্যকার দু'টো দল যদি কোনো কারণে পারস্পরিক বিবাদ ও সংঘর্ষে লিপ্ত হয়, তাহলে তাদের মধ্যে বিবাদ মিটিয়ে দেয়ার যথাসাধ্য প্রচেষ্টা চালানো অন্যদের ওপর একান্ত কর্তব্য।
- ১৩. এ পর্যায়ে বিবদমান দল দু'টোকে উপদেশ-নসীহতের মাধ্যমে যুদ্ধ থেকে বিরত রাখার প্রচেষ্টা চালাতে হবে।

- ্র ১৪. দল দু'টোর একদল যদি যুদ্ধ খেকে বিরত হয় এবং অপর দল সীমালংঘনকারী হয়, তাহলি শক্তি প্রয়োগে সীমালংঘনকারী দলটিকে যুদ্ধ খেকে বিরত করতে হবে।
- ১৫. দল দু'টো যদি বড় দল হয় অথবা দু'টো মুসলিম সরকারের অধীন হয় এবং তাদের মধ্যকার লড়াই পার্থিব স্বার্থের জন্য হয়, আর তারা কোনো সমঝোতায় না আসে তবে মু'মিনদের কাজ হলো ফিতনায় অংশগ্রহণ থেকে চূড়ান্তভাবে বিরত থাকা।
- ১৬. ইসলামী আইনে বিশেষজ্ঞ ব্যক্তিগণ এ ব্যাপারে কুরআন হাদীস থেকে এবং সাহাবায়ে কিরামের আমল বা কর্ম থেকে বিস্তারিত বিধান উদ্ভাবন করেছেন। প্রয়োজন হলে সেসব বিধান প্রয়োগ করতে হবে।
- ১৭. মীমাংসার সকল প্রচেষ্টার একমাত্র লক্ষ্য হবে তাদের উভয় দলকে আল্লাহর বিধানের দিকে ফিরিয়ে নিয়ে আসা।
- ১৮. উভয় দলের অভিযোগ ভালোভাবে ওনে ন্যায়-ইনসাফের সাথে তাদের মধ্যে মীমাংসা করে দিতে হবে। এ ক্ষেত্রে সুবিচার প্রতিষ্ঠা করতে হবে।
- ১৯. উভয় দলের মধ্যে একদল যদি প্রতিষ্ঠিত ও ন্যায়নিষ্ঠ সরকার হয় আর অপর দল অন্যায়ভাবে সরকারের বিরুদ্ধে বিদ্রোহকারী হয় তাহলে শেষোক্ত দলের বিরুদ্ধে সরকারকে সমর্থন করা মু'মিনদের কর্তব্য।
- ২০. এ ব্যাপারে আল্লাহর ভয় তথা আখিরাতের জবাবদিহিতাকে মনে রেখে সকল তৎপরতা চালাতে হবে। তাহলে আল্লাহ সকলের অপরাধ ক্ষমা করবেন এবং সবাইকে তাঁর রহমতে শামিল করবেন।
- ২১. মনে রাখতে হবে যে, আল্লাহ তা'আলা বিশ্ব মুসলিমকে একই ভ্রাতৃত্বের বন্ধনে আবদ্ধ করে দিয়েছেন। বিবদমান দলগুলোর মধ্যে মীমাংসার সময় এ বিশ্বজনীন ভ্রাতৃত্বের কথা সদা-সর্বদা স্বরণে জাগরুক রাখতে হবে।

П

### সূরা হিসেবে রুকু'-২ পারা হিসেবে রুকু'-১৪ আয়াত সংখ্যা-৮

﴿ يَأْيُهَا الَّنِينَ امْنُوا لَا يَسْخُرْقُوا مِنْ قُوا عَسَى اَنْ يَكُونُوا خَيْرًا ﴿ يَكُونُوا خَيْرًا ﴿ يَكُونُوا خَيْرًا ﴾ كالم الله الله كالله كالله

مَنْهُرُ وَلَانِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى اَنْ يَكَنْ خَيْرًا مِنْهُنَ  $^3$ وَلَا تَسَاوِزُوا وَنَهُرُ وَلَا نَسَاءً مِنْ نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى اَنْ يَكُنْ خَيْرًا مِنْهُنَ  $^3$ وَلَا تَسَاوِزُوا وَرَا وَرَا وَرَا وَرَا وَرَا وَرَا وَرَا وَرَا وَرَا اَلَّهُ وَالْمَا وَرَا وَمَا وَمِنْ وَالْمَا وَرَا وَمِنْ وَمِنْ وَالْمَا وَمِنْ وَلِمُ وَمِنْ وَمُونَا وَمُؤْمِنُ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُونُ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُونُ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَالْمُونُ وَمُونُ وَالْمُونُ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُوا وَمُنْ وَالْمُونُ وَالْمُعُلِقُولُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُولِ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُولُونُ وَالْمُعُلِقُلُولُ وَالْمُولِ و

১৯. ইতোপূর্বেকার আয়াতে বলা হয়েছে মুসলমান একে অপরের ভাই অর্থাৎ বিশ্বের সকল মুসলমান পরস্পর ভাই ভাই। এখান থেকে এমনসব বড় বড় অন্যায় কাজ সম্পর্কে আলোচনা করা হছে যা ভ্রাতৃত্বের পবিত্র সম্পর্কে ফাটল সৃষ্টি করে এবং পরবর্তীতে তা বিরাট আকার ধারণ করে ভাইদের মধ্যে বিরাট সংঘর্ষের স্ত্রপাত ঘটায়। এসব অন্যায়ের মধ্যে রয়েছে অপরের মান-ইয্যতের ওপর হামলা করা, অপরের মনে কষ্ট দেয়া, অপরের প্রতি খারাপ ধারণা পোষণ করা, গীবত করা এবং অপরের দোষ খুঁজে বেড়ানো ইত্যাদি। সমাজে পারস্পরিক শক্রতা সৃষ্টির এগুলোই মূল কারণ। এসব কারণ-ই অন্যান্য কারণের সাথে মিশে সমাজে বড় বড় দুর্ঘটনার কারণে পরিণত হয়।

২০. অন্যকে বিদ্রূপ করা অত্যন্ত দৃষণীয় কাজ, এর দ্বারা সমাজে বিপর্যয় ও বিশৃংখলা দেখা দেয়, তাই ইসলামে এ কাজকে নিষিদ্ধ করা হয়েছে। বিদ্রূপের অনেক ধরন হতে পারে—১. মৌখিকভাবে কাউকে নিয়ে হাসি-তামাশা করা, ২. কারো কোনো কাজের অভিনয় করে তাকে হেয় করা ; ৩. কারো প্রতি কথায় বা কাজের মাধ্যমে ইংগীত করা ; ৪. কারো কথা, কাজ, চেহারা বা পোশাক-পরিচ্ছদ নিয়ে হাসাহাসি করা;

## أَنْفُسَكُمْ وَلاَ تَنَا بَزُوْا بِالْاَلْقَابِ بِفْسَ الْإِسْرَ الْفُسُوْقُ بَعْنَ الْإِيْمَانِ <sup>عَ</sup>

তোমাদের নিজেদেরকে (পরস্পর বোঁটা দেয়ার মাধ্যমে) আর পরস্পরকে মন্দ নামে অভিহিত করে ডেকো না<sup>২২</sup>, ঈমানের পর ফাসিক নাম যুক্ত হওয়া অত্যন্ত মন্দ ব্যাপার ;<sup>২০</sup>

অথবা ৫. কারো কোনো ক্রটি বা দোষের প্রতি অন্যদের দৃষ্টি আকর্ষণ করা যাতে অন্যদের হাসির খোরাক হয়। মৃলকথা হলো, কাউকে উপহাস বা হাসি-তামাশার লক্ষ্য বানানো।

নারীদের কথা আলাদা উল্লেখ করার কারণ হলো—উপহাস সাধারণত খোলামেলা মজলিসেই বা কর্মক্ষেত্রে একাধিক লোকের উপস্থিতিতেই হয়ে থাকে। আর নারী ও পুরুষের মজলিস ও কর্মক্ষেত্র যেহেতু ভিনু তাই তাদের কথা আলাদাভাবে বর্ণিত হয়েছে। ইসলাম একই মজলিসে বা কর্মক্ষেত্রে গায়েরে মুহারাম, নারী ও পুরুষের অবাধ মেলামেশা আদৌ সমর্থন করে না।

২১. "লা তালমিয্' শব্দটি 'লায়্ম্' শব্দ থেকে গৃহীত। এর কয়েকটি অর্থ হতে পারে—থোঁটা দেয়া, উপহাস করা, দোষারোপ করা, প্রকাশ্যে বা গোপনে বা ইশারাইংগীতে কাউকে তিরক্ষার করা ইত্যাদি। নিজেকে নিজে এসব করার অর্থ অন্যদের এসবের লক্ষ্যস্থল বানালে অন্যদের পক্ষ থেকে প্রতিক্রিয়ায় নিজেই এসবের লক্ষ্যস্থলে পরিণত হতে হয়। তাই অন্যদেরকে এসব করা থেকে বিরত থাকলে নিজেও এসব থেকে নিরাপদ থাকা যাবে। তাছাড়া কারো বাহ্যিক অবস্থা দেখে তাকে নিশ্চিতরূপে ভালো কিংবা মন্দ বলা যায় না। কারণ যে ব্যক্তির বাহ্যিক অবস্থা মন্দ দেখে তাকে নিশা-উপহাস করা হচ্ছে, তার অস্তরের গুণাগুণ সম্পর্কে আল্লাহ জ্ঞাত আছেন। তিনি তার অস্তরে গুণাগুণকে বাহ্যিক অবস্থার কাফ্ফারা হিসেবে গ্রহণ করতে পারেন। পক্ষান্তরে যার বাহ্যিক কাজ-কর্মকে আমরা খুব ভালো মনে করছি, সে আল্লাহর কাছে নিন্দনীয় হতে পারে।

সহীহ মুসলিম শরীফে হযরত আবু হুরায়রা রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, 'আল্লাহ তা'আলা মুসলমানদের ধন-দৌলত ও আকার-আকৃতির প্রতি দৃষ্টিপাত করেন না, বরং তাদের অন্তর ও কাজকর্ম দেখেন।

২২. আয়াতে বর্ণিত অপর নিষিদ্ধ বিষয় হচ্ছে অপরকে মন্দ নামে ডাকা যে নামে ডাকলে সে অসন্তুষ্ট হয়। যেমন কাউকে ফাসিক, মুনাফিক, অন্ধ, লেংড়া, কানা ইত্যাদি নামে অভিহিত করা। অথবা অন্য কোনো অপমানজনক নামে সম্বোধন করা। যেমন

## وَمَنْ لَمْ يَتَبُ فَأُولِئِكَ هُرُ الظِّلْهُونَ ﴿ يَايِهَا النِّيْسَ امْنُوا اجْتَنِبُوا ﴿ مِنْ لَمْ يَالِهُا النِّيْسَ امْنُوا اجْتَنِبُوا ﴿ عَلَى الْمَنُوا اجْتَنِبُوا ﴾ अात याता (এ জाठीं अ काक (थरक) जाउन करति जरत जाता — जाता है यानि म

১২. হে যারা ঈমান এনেছো, তোমরা বিরত থাকো

- فَاُوَكُنُكَ ; याता ; الله (এ জাতীয় কাজ থেকে) তাওবা করেনি وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله و الله وَالله و যারা ; كانُهُمَا अ्तात (अ وَالله وَال

তাওবা করার পরও কাউকে তার অতীতের কোনো মন্দ কাজের পরিচয়ে সম্বোধন করা। যেমন কোনো ব্যক্তিকে চোর, ব্যভিচারী ও মদ্যপ বঙ্গে সম্বোধন করা। একইভাবে কারো পিতা-মাতার কোনো মন্দ কাজের জন্য বা তার বংশ বা আত্মীয়তার কোনো দোষের সাথে সম্পর্কিত করে সম্বোধন করাও নিষিদ্ধ।

রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "যে ব্যক্তি কোনো মুসলমানকে এমন গুনাহ দারা লজ্জা দেয়, যা থেকে সে তাওবা করেছে, তাকে সে গুনাহে লিপ্ত করে ইহকাল ও পরকালে লাঞ্জিত করার দায়িত্ব আল্লাহ তা'আলা গ্রহণ করেন।" (কুরতুবী)

তবে যেসব উপাধি বাহ্যত মন্দ হলেও তা দ্বারা কাউকে নিন্দা করা উদ্দেশ্য না হয়, বরং সেই উপাধি তাদের পরিচয়ের জন্য সহায়ক, এমন সব উপাধি এ নিষেধাজ্ঞার আওতাভুক্ত নয়। এজন্য মুহাদ্দিসীনে কিরাম 'আসমাউর রিজাল' তথা রাবী বা হাদীস বর্ণনাকারীদের পরিচয়মূলক শাস্ত্রে এমন উপাধি উল্লেখ করেছেন। যেমন সুলায়মান আল আমাশ (ক্ষীণদৃষ্টি সম্পন্ন সুলায়মান) ও ওয়াসেল আল আহদাব (কুঁজো ওয়াসেল) ইত্যাদি। এমনসব নামও এ নিষেধাজ্ঞার শামিল নয় যা অর্থগত অমর্যাদা বুঝালেও আসলে সেগুলো মেহ-ভালোবাসার পরিচায়ক আবু হুরায়রা, আবু তালিব ইত্যাদি।

২৩. অর্থাৎ আল্লাহ রাসূল ও আথিরাতে বিশ্বাসী একজন মু'মিন কোনো গুনাহের কারণে বা অশালীন কোনো কাজের জন্য সমাজে মন্দ পরিচয়ে খ্যাত হবে এটা অত্যন্ত লজ্জাজনক ব্যাপার। এটা মু'মিনের জন্যই নয় মানবীয় বৈশিষ্ট্যের সাথেও এটা সামঞ্জস্যশীল নয়।

মানুষকে ভালো নামে ডাকা রাসূলের সুনুত। রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন "মু'মিনের হক অপর মু'মিনের ওপর এই যে, তাকে অধিক পছন্দনীয় নাম ও পদবী সহকারে ডাকবে।" আর এ কারণেই আরবে ডাক নামের প্রচলন ছিল। রাসূলুল্লাহ সা.-ও তা পছন্দ করেছিলেন। তিনি কয়েকজন বিশিষ্ট ব্যক্তিকে কিছু পদবীতে ভূষিত করেছিলেন। যেমন হযরত আবু বকর রা.-কে 'আতীক', হযরত উমর রা.-কে 'ফারুক', হযরত হামযা রা.-কে 'আসাদ্লাহ' এবং হযরত খালিদ বিন ওয়ালীদ রা.-কে 'সাইফুল্লাহ'।

## كَثِيرًا مِنَ الظِّنِ َ إِنَّ بَعْضَ الظِّنِ إِثْرٌ وَ لَا تَجَسُّوا وَ لَا يَغْتَبُ بَعْضُكُر بَعْضًا ﴿

অনেক ধারণা-অনুমান থেকে ; অবশ্যই কোনো কোনো ধারণা-অনুমান গুনাহ<sup>18</sup>, আর তোমরা দোষ বুঁজে বেড়িয়ো না<sup>14</sup> এবং তোমাদের কেউ যেন অপরের গীবত না করে,<sup>35</sup>

- بَعْضَ ; অবশ্যই ; الظّنَ - থারণা-অনুমান - بَعْضَ ; অবশ্যই - بَعْضَ - কোনো কোনো - الظّنَ - থারণা-অনুমান ( কানো - খুঁজে বেড়িয়ো না ; وَعض + كم) - بُعْضُكُمْ ; থারত না করে - بَعْضُكُمْ ; অপরের ; অপরের ;

২৪. আলোচ্য আয়াতে পারম্পরিক হক ও সামাজিক রীতিনীত বর্ণিত হয়েছে। এতে তিনটি বিষয় হারাম ঘোষণা করা হয়েছে। এক— 'যান্ন' বা ধারণা-অনুমান দুই— 'তাজাস্সুস' বা কারো গোপনীয় দোষ খুঁজে বেড়ানো, তিন— 'গীবত' বা কোনো অনুপস্থিত ব্যক্তি সম্পর্কে এমন কথা বলা যা ভনলে সে অসন্তুষ্ট হতো।

যানু বা ধারণা সম্পর্কে এখানে বলা হয়েছে যে, অনেক ধারণা অনুমান থেকে বেঁচে থাকো। কারণ হিসেবে বলা হয়েছে যে, অনেক ধারণা-অনুমান-ই শুনাহ। এ থেকে জানা গেলো যে, প্রত্যেক ধারণাই শুনাহ নয়। বরং কোনো কোনো ধারণা পছন্দনীয় ও প্রশংসিত। যেমন আল্লাহ, রাসূল ও মু'মিনদের সম্পর্কে ভালো ধারণা পোষণ করা।

এক প্রকার ধারণা পোষণ করেন আদালতে বিচারকগণ। তাদের সামনে প্রদত্ত সাক্ষ্য-প্রমাণ যাঁচাই-বাছাই করে তাঁরা নিশ্চিত প্রায় ধারণার ভিত্তিতে ফায়সালা করেন। এরূপ ধারণা ছাড়া আদালত অচল।

আরেক প্রকার ধারণা রয়েছে, যা মন্দ হলেও বৈধ। যেমন কোনো ব্যক্তি বা দলের কাজ-কর্ম আচার-আচরণ দ্বারা তাদের সম্পর্কে মন্দ ধারণাই অন্তরে সৃষ্টি হয়। অন্তরে সৃষ্ট এ ধারণার ভিত্তিতে তাদের দুষ্কৃতি থেকে নিজেকে রক্ষা করার জন্য সতর্কতা অবলম্বন শরীয়তে বৈধ। তবে নিছক ধারণার ওপর নির্ভর করে তাদের বিরুদ্ধে কোনো তৎপরতা চালানো সঠিক নয়।

কুরতুবী বলেন, ইমাম আবু বকর আল জাস্সাস আহকামুল কুরআনে ধারণাকে চার ভাগে ভাগ করেছেন। এক ঃ হারাম, দুই ঃ ওয়াজিব, তিন ঃ মুস্তাহাব, চার ঃ জায়েয।

এক ঃ হারাম— আল্লাহর প্রতি এরূপ মন্দ ধারণা পোষণ করা হারাম যে, তিনি আমাকে শান্তি-ই দেবেন এবং বিপদেই রাখবেন। এটা যেন আল্লাহর রহমত ও ক্ষমা থেকে নিরাশ হওয়া। রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেন, তোমাদের কারো আল্লাহর প্রতি সুধারণা পোষণ ব্যতিত মৃত্যুবরণ করা উচিত নয়। তিনি আরো বলেছেন, আল্লাহ বলেন—আমি আমার বান্দাহর সাথে তেমন ব্যবহার করি যেমন সে আমার সম্পর্কে ধারণা রাথে। এখন সে আমার প্রতি যা ইচ্ছা ধারণা রাথুক। সুতরাং আল্লাহর প্রতি

কুধারণা করা হারাম। একইভাবে বাহ্যিক দিক থেকে সংকর্মপরায়ণ এমন মুসলমানের। প্রতি কুধারণা পোষণ করাও হারাম। হ্যরত আবু হ্রায়রা রা.-এর বর্ণনায় রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "তোমরা ধারণা করা থেকে বেঁচে থাকো, কেননা ধারণা মিথ্যা কথার নামান্তর।"

দুই ঃ ওয়াজিব— যেসব ব্যাপারে কোনো এক দিককে কার্যকর করা আইনত জরুরী এবং সে দিক সম্পর্কে কুরআন হাদীসে কোনো সুস্পষ্ট প্রমাণ নেই, সেখানে প্রবল ধারণা অনুসারে আমল করা ওয়াজিব। যেমন বিচারকার্যে বিচারকের নির্ভরযোগ্য সাক্ষীদের সাক্ষাত অনুসারে সিদ্ধান্ত দেয়া।

তিন ঃ মুস্তাহাব—প্রত্যেক মুসলমানের প্রতি ভালো ধারণা পোষণ করা মুস্তাহাব। এজন্য সাওয়াবও পাওয়া যায়।

চার ঃ জায়েয—জায়েয ধারণা হলো, যেমন নামাযের রাকাআত সম্পর্কে সন্দেহ হলো যে, তিন রাকাআত পড়া হয়েছে, না চার রাকাআত ; তখন প্রবল ধারণা অনুযায়ী আমল করা জায়েয়।

২৫. অর্থাৎ কারো দোষ খুঁজে বেড়িয়ো না। 'তাজাস্মুস' ও 'তাহাস্মুস' সমার্থক শব্দ। বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে দু'টো শব্দই উল্লিখিত হয়েছে। শব্দ দু'টোর অর্থও কাছাকাছি। অর্থাৎ যে দোষ তোমার সামনে আছে তা ধরতে পারো, কিছু কোনো মুসলমানের যে দোষ প্রকাশ্য নয়, তা সন্ধান করা জায়েয নয়, এক হাদীসে রাস্পুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন ঃ "তোমরা মুসলমানদের গীবত করো না এবং তাদের দোষ অনুসন্ধান করো না; কারণ যে ব্যক্তি মুসলমানদের দোষ অনুসন্ধান করে, আল্লাহ তার দোষ অনুসন্ধান করেন, আর আল্লাহ যার দোষ অনুসন্ধান করেন, তাকে নিজ গৃহের মধ্যেই লাঞ্ছিত করে ছাড়েন।"

অপর এক হাদীসে দোষ গোপন করার ফ্যীলত বর্ণনা করা হয়েছে। রাস্পুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "কেউ যদি কারো গোপনীয় দোষ দেখে ফেলে এবং তা গোপন রাখে, তাহলে সে যেন জীবন্ত পুতে ফেলা মেয়েকে জীবিত করলো।" (জাস্সাস)

এ নিষেধাজ্ঞা শুধুমাত্র ব্যক্তি নয় বরং ইসলামী সরকারের জন্যও এ নিষেধাজ্ঞা রয়েছে। যদিও মন্দ কাজ প্রতিরোধ করার দায়িত্ব সরকারের। তার অর্থ এটা নয় যে, গোয়েন্দা লাগিয়ে অযথা মানুষের দোষ বের করে তাদেরকে শান্তি দিতে হবে।

২৬. অত্র আয়াতে কারো 'গীবত' করতে নিষেধ করা হয়েছে। কারো অনুপস্থিতিতে তার এমন দোষ সম্পর্কে আলোচনা করা যা তার উপস্থিতিতে করলে সে অসম্ভুষ্ট হবে—এটাই গীবতের সংজ্ঞা।

পরিবার ও সমাজে বিপর্যয় সৃষ্টিকারী হিসেবে কুরআন ও হাদীসে এটাকে কঠোরভাবে নিষিদ্ধ করা হয়েছে। এ জঘন্য কাজকে মৃত ভাইয়ের মাংস খাওয়ার সাথে তুলনা করা হয়েছে।

হাদীসে আছে, "এক ব্যক্তি রাস্পুল্লাহ সা.-কে জিজ্ঞেস করলো, 'গীবত' কি ? তিনি বি বললেন, কোনো ব্যক্তি সম্পর্কে (তার অনুপস্থিতিতে) এমন কথা বলা, যা তার পছন নয়। সে বললো, ইয়া রাস্লাল্লাহ ! যদি তা সত্য হয় ? তিনি বললেন, তোমার কথা মিথ্যা হলে তো তা হবে অপবাদ।"(মুয়ান্তা ইমাম মালেক)

হযরত আবু সায়ীদ রা. ও জাবির রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, রাস্পুল্লাহ সা. বলেছেন, "গীবত যিনা বা ব্যভিচারের চেয়ে জঘন্য গুনাহ।" সাহাবায়ে কিরাম আরয করলেন, তা কিভাবে ? তিনি বললেন "কোনো ব্যক্তি ব্যভিচার করার পর তাওবা করলে মাফ হয়ে যায়; কিন্তু যে গীবত করলো তার গুনাহ প্রতিপক্ষের মাফ করা ছাড়া মাফ হয় না।"

তবে শরয়ী কোনো সংগত কারণে তথা ইসলামী আইন বাস্তবায়নের প্রয়োজনে সার্বিক তথ্য প্রদান কল্পে ইসলামী আইনবিদ এবং হাদীস শাস্ত্রবিদগণ নিম্নলিখিত ক্ষেত্রে গীবত তথা কারো অনুপস্থিতিতে কারো দোষগুণ আলোচনা করাকে বৈধ বলে মত প্রকাশ করেছেন।

এক ঃ যালিমের যুলুমের প্রতিকার কল্পে যথাযথ কর্তৃপক্ষের কাছে ময়লুমের ফরিয়াদ।
দুই ঃ কারো সংশোধনকল্পে সংশোধন করতে পারে এমন ব্যক্তি বা ব্যক্তিবর্গের কাছে
সংশ্রিষ্ট ব্যক্তির অবস্থা সম্পর্কে অবহিত করা।

তিন ঃ মুফতী তথা ইসলামী আইনে বিশেষজ্ঞ ব্যক্তির নিকট ফতওয়া বা শরয়ী সমাধান পাওয়ার জন্য প্রকৃত ঘটনা বর্ণনা করা।

চার ঃ কোনো ব্যক্তি বা ব্যক্তি সমষ্টির অপকর্মের ক্ষতি থেকে মানুষকে রক্ষা করার জন্য জনগণকে সতর্ক করে দেয়া।

পাঁচ ঃ বিদআত ও ইসলাম-বিরোধী কর্মকাণ্ডের বিস্তারকারীর শুমরাহী থেকে আল্লাহর বান্দাহদেরকে রক্ষা কল্পে শুমরাহ ব্যক্তি বা গোষ্ঠীর অপকর্মের প্রকাশ্য সমালোচনা।

ছয় ঃ মন্দ নামে খ্যাত ব্যক্তির পরিচয়দানের উদ্দেশ্যে যখন সেই নাম উল্লেখ ছাড়া তার পরিচয় দান সম্ভব না হয় তখন সেই নাম বা উপাধী ব্যবহার করা।

উপরোল্লিখিত ক্ষেত্রগুলো ছাড়া অনুপস্থিতিতে কারো নিন্দাবাদ করা বা তা শোনা একেবারেই নিষিদ্ধ। কেউ কারো গীবত করতে শুনলে সম্ভাব্য উপায়ে তা থেকে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিকে বিরত রাখা কর্তব্য।

গীবতের অপরাধ থেকে ক্ষমা পেতে হলে অবশ্যই আল্লাহর দরবারে তাওবা করতে হবে এবং ভবিষ্যতে এ হারাম কাজ থেকে বিরত থাকতে হবে। যার গীবত করা হয়েছে সে জীবিত থাকলে এবং এ সম্পর্কে অবহিত থাকলে অপবাদ মিথ্যা হলে তার নিকট গিয়ে ক্ষমা চাওয়া এবং যাদের কাছে গীবত করা হয়েছে তাদের নিকট গিয়ে তা প্রত্যাহার করতে হবে। আর সত্য ঘটনা হলে ভবিষ্যতে গীবত না করার দৃঢ়ভাবে ওয়াদাবদ্ধ হতে হবে।

- انْ يَّاكُلُ : তার المداكم - المدكم - المَدكُمْ : তার তার দের কেউ المُحب - البُحب - البُح

২৭. 'গীবত' যে চরম একটা ঘৃণ্য কাজ তা আলোচ্য আয়াতে সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছে। আয়াতে গীবতকে মৃত ভাইয়ের গোশত খাওয়ার সাথে তুলনা করা হয়েছে। মৃত প্রাণীর গোশত খাওয়া এমনিতেই ঘৃণ্য ব্যাপার—তা-ও আবার যদি হয় মানুষের এবং মানুষটি যদি হয় নিজের ভাই; তাহলে এটা কেমন ঘৃণ্য হতে পারে তা সহজেই অনুমেয়। এটা যেমন ঘৃণ্য, তেমনি গীবত করাও সমান ঘৃণ্য কাজ। কোনো ব্যক্তির অসাক্ষাতে তার নিন্দাবাদ করা এজন্য হারাম নয় যে, যার গীবত করা হয় তার মনোকষ্ট হয়। বরং তা এজন্য হারাম যে কাজটি অত্যন্ত নীচ কাজ। যার গীবত করা হয় সে জানলেই তো কষ্ট পাওয়ার কথা আসে; কিন্তু সে যদি না-ই জানে যে তার

গীবত করা হয়েছে, তাহলে তো সে কট্ট পাবে না। আসলে এটা সুস্পট্ট যে, মৃতী ব্যক্তির গোশত খাওয়া এজন্য হারাম নয় যে, তাতে মৃত ব্যক্তির কট্ট হয়। মৃত্যুর পর তার লাশ কিসে খাচ্ছে তা তার জানার কথা নয়। সুতরাং কেউ জানুক বা না জানুক গীবত তথা কারো অসাক্ষাতে নিন্দাবাদ করা হারাম।

২৮. ইতিপূর্বেকার আয়াতসমূহ মুসলিম উদ্মাহর মধ্যে বিপর্যয় সৃষ্টিকারী অনাচার-সমূহ উল্লেখ করে তা থেকে বেঁচে থাকার নির্দেশনা দেয়া হয়েছে। আর এ আয়াতে গোটা মানবজাতির মধ্যকার এক বিরাট শুমরাহী দূর করে বিশ্ব-মানবতাকে বিপর্যয় থেকে রক্ষা করে নির্দেশনা দেয়া হয়েছে।

বিশ্ব মানবতাকে বর্ণ, ভাষা, অঞ্চল ও জাতীয়তার সংকীর্ণ গোঁড়ামী থেকে মুক্ত করার জন্য আল্পাহ তা'আলা আলোচ্য আয়াতে তিনটি অত্যন্ত শুরুত্বপূর্ণ মৌলিক সত্যের প্রতি মানব জাতির দৃষ্টি আকর্ষণ করেছেন ঃ

এক ঃ সব মানুষের মূল উৎস এক। একটিমাত্র পুরুষ ও একটিমাত্র নারী থেকে মানব বংশধারা শুরু হয়েছে। পরবর্তী মানব বংশ একমাত্র দ্রষ্টা কর্তৃক একই নিয়মে সৃষ্ট। আর সকল মানুষের সৃষ্টির উপাদানও একই। সুতরাং এ সৃষ্টিধারার মধ্যে কোনো বিভেদ এবং উচ্চ নীচের কোনো ভিত্তির অন্তিত্ব নেই। সকল বিভেদ-বিশৃংখলা মানুষেরই সৃষ্ট।

দুই ঃ বর্ণ, বংশ, গোত্র ও ভাষার পার্থক্য মহান স্রষ্টা আল্লাহর-ই সৃষ্ট। পারস্পরিক পরিচয়ের জন্যই আল্লাহ এ পার্থক্য সৃষ্টি করে দিয়েছেন। মানব বংশ বৃদ্ধির সাথে সাথে দুনিয়ার বিভিন্ন অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়া এবং তাদের বর্ণ, দেহের আকার-আকৃতি, ভাষা ও খ্যাদ্যাভাসে পার্থক্য সৃষ্টি হওয়াও একাস্ত স্বাভাবিক ব্যাপার। কিন্তু এ পার্থক্যের কারণে মানুষের মধ্যে উচ্চ ও নীচ, ইতর ও ভদ্র এবং শ্রেষ্ঠ ও নিকৃষ্ট ইত্যাদি ভেদাভেদ সৃষ্টি করা যায় না। এ পার্থক্যের কারণে এক জাতি শ্রেষ্ঠ অপর জাতি নিকৃষ্ট হওয়া বা মানবাধিকারের ক্ষেত্রে এক জাতি অন্য জাতির ওপর অগ্রাধিকার যোগ্য হওয়ার কোনো যুক্তি গ্রহণযোগ্য হতে পারে না। আল্লাহ তো মানুষের মধ্যে পারস্পরিক জানা শোনা ও সহযোগিতার একটি সহজ উপায় হিসেবে এ পার্থক্য সৃষ্টি করেছেন।

তিন ঃ জন্মগতভাবে সকল মানুষ সমান। মানুষের মর্যাদার পার্থক্য হতে পারে, একমাত্র নীতি-নৈতিকতার ক্ষেত্রে। মানুষের মধ্যকার জন্মগত সাম্যের কারণ হলো সকল মানুষ একমাত্র স্টার সৃষ্টি। তাদের সকলের সৃষ্টির উপাদান এবং সৃষ্টির নিয়ম-পদ্ধতিও একই। বর্গ, গোত্র, ভাষা বা বিশেষ কোনো অঞ্চলের মধ্যে জন্মগ্রহণের কারণে মর্যাদা ও অধিকারে পার্থক্য সৃষ্টি হতে পারে না। কারণ এগুলোর কোনোটাই তার ইচ্ছাধীন ব্যাপার নয়। মানুষের মধ্যকার ব্যক্তিগত নৈতিক গুণাবলীর কারণেই তার মর্যাদায় পার্থক্য সূচীত হতে পারে। যে মানুষ সর্বাপেক্ষা আল্লাহভীরু, অকল্যাণ থেকে দূরে অবস্থানকারী এবং নেকী ও পবিত্রতার পথের পথিক, এমন মানুষ যে বর্ণ, গোত্র, বংশ, ভাষা বা অঞ্চলের হোক না কেনো আল্লাহর কাছে সে-ই সর্বাধিক মর্যাদাবান ও সম্মানের পাত্র।

# عليم خبير (المَوْ قَالَتِ الْاَعْرَ الْبِ أَمَنَا وَقَلْ لَرْ تَـوْمِنُوا وَلَكِنْ قَـوْلُوا أَسَلَمْنَا مَا مَ مَعْمَا مَعْمَا مَعْمَا مَعْمَا اللهُ مَا مَعْمَا مَعْمَا اللهُ مَا مَعْمَا مَعْمَا اللهُ مَعْمَا مُعْمَا اللهُ مَعْمَا اللهُ مَا اللهُ مَعْمَا اللهُ مَا مُعْمَا اللهُ مَا مُعْمَا اللهُ مَا مُعْمَامِ مُعْمَا اللهُ مَا مُعْمَامُ مُعْمُعُمُ مُعْمُعُمُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُومُ مُعْمُوم

न्तर् चन्ने चें - न्यं चवत त्राचतिष्ठ - عَلَيْمٌ - न्यं चवत त्राचतिष्ठ الْاعْرَابُ - न्यं चवत त्राचतिष्ठ - عَلَيْمٌ - عَلَيْمٌ - سَامَنًا - سَامَنًا - سَامَنًا - سَامَنًا - سَامَنًا - حَمَارُورًا : न्यं - وَلَكُنْ : जानि - وَلَكُنْ : जानि - وَلَكُنْ : न्यं - وَلَكُنْ : जानि - وَلُكُنْ : जानि - जानि - وَلُكُنْ : जानि - وَلُكُنْ : जानि - जानि - जानि - وَلُكُنْ : जानि - जानि - ضَامَا - जानि - وَلُكُنْ : जानि - जानि -

আল্লাহর রসূলও মক্কা বিজয়কালের বক্তৃতায় একই কথা বলেছেন-

"সেই আল্লাহ-ই সমস্ত প্রশংসার মালিক যিনি তোমাদের থেকে মূর্খতার অহংকার ও দোষ-ক্রাটি দূর করে দিয়েছেন। হে লোক সকল ! মানব জাতি দু'ভাগে বিভক্ত ঃ এক. সংকর্মশীল ও আল্লাহভীরু— যারা আল্লাহর কাছে উচ্চ মর্যাদার অধিকারী। দুই. পাপাচারী দুর্ভাগা— যারা আল্লাহর কাছে নিকৃষ্ট। মূলত সকল মানুষ এক আদমের সন্তান ; আর আদম মাটি থেকে সৃষ্ট।" মানুষের মর্যাদা নিণীত হবে তার আল্লাহভীরুতার মাপকাঠিতে। এ পর্যায়ে হাদীসের কিতাবগুলোতে রাসূলুল্লাহ সা.-এর অনেক বাণী রয়েছে। যেসব বাণী বাস্তবেও রূপায়িত হয়েছিলো এবং ইসলাম মানুষের মধ্যকার বিভেদ দূর করে এক বিশ্ব-ভ্রাতৃত্ব প্রতিষ্ঠা করে দেখিয়েছিলো।

২৯. অর্থাৎ আল্লাহ সবকিছু জানেন এবং খবর রাখেন যে, কে উচ্চ মর্যাদা পাওয়ার অধিকারী, আর কে অসম্বান ও লাঞ্ছনা পাওয়ার যোগ্য। এমনও হতে পারে যাকে দুনিয়াতে উচ্চ মর্যাদা দেয়া হচ্ছে, আখিরাতে সে লাঞ্ছনার শিকার হবে, আর যাকে দুনিয়াতে হেয়প্রতিপন্ন করা হচ্ছে, আখিরাতে সে-ই হবে উচ্চ মর্যাদার অধিকারী। কারণ মানুষের বানানো যে মানদণ্ডের ভিত্তিতে দুনিয়াতে উচ্চ-নীচের সিদ্ধান্ত গৃহীত হয়েছে, তা আল্লাহর নিকট গ্রহণযোগ্য নয়।

৩০. এখানে আরবের সেসব বেদুইন গোত্রের প্রতি ইংগীত করা হয়েছে, যারা ইসলামের বিজয় ধারা লক্ষ্য করে মৌখিকভাবে মুসলমান হয়ে যায়। তাদের উদ্দেশ্য ছিলো এভাবে তারা মুসলমানদের আঘাত থেকে নিজেদেরকে রক্ষা করতে সক্ষম হবে এবং ইসলামী সমাজের সুবিধাও ভোগ করতে পারবে। এসব বেদুইন গোত্র আন্তরিকভাবে ঈমান গ্রহণ করেনি। এদের আচরণ এমন ছিলো যেন ইসলাম গ্রহণ করে তারা রাস্লুল্লাহ সা.-এর প্রতি দয়া করেছেন। তারা রাস্লুল্লাহ সা.-কে বলতো যে, আমরা বিনা যুদ্ধে ইসলাম গ্রহণ করেছি অর্থাৎ আল্লাহ ও রাস্লের বিরুদ্ধে যুদ্ধ না করা এবং ইসলাম গ্রহণ করা তাদের একটা বড় অবদান। সুতরাং তাদের এর জন্য বিনিময় পাওয়া উচিত। এসব বেদুইন গোত্রের মধ্যে ছিলো মুযাইনা, জুহাইনা, আসলাম, আশজা, গিফার ইত্যাদি। খুযায়মা নামক একটি গোত্র দুর্ভিক্ষের সময় মদীনায় এসে বিনা যুদ্ধে ইসলাম গ্রহণের কথা বলে সাহায্য দাবী করে।

# وَلَهَا يَنْ خُلِ الْإِيْمَانَ فِي قُلُوبِكُرْ وَ إِنْ تُطِيْعُوا الله ورسُولَهُ لَا يَلْتَكُرُ وَلَهَ الله ورسُولَهُ لَا يَلْتَكُرُ الله ورسُولَهُ لَا يَلْتَكُرُ الله ورسُولَهُ لَا يَلْتَكُرُ الله ورسُولَهُ لَا يَلْتَكُرُ الله وسَامَة عَلَمَ الله عَلَمُ الله عَلَمَ الله عَلَمَ الله عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ

مَنَ اَعْهَا لِكُرْ شَيْئًا وَإِنَّ اللهُ غَفُورُ رَحِيرُ الْهَا الْهُومِنُونَ الَّذِينَ أَمَنُوا الْمَا الْهُومِنُونَ الَّذِينَ أَمَنُوا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

بِاللهِ ورَسُولِهِ تُرَّ لَمْ يَـرْتَابُوا وَجَهَلُوا بِا مُوالِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ श्राह्म श्रु ७ ७ वंत ताम्लत श्रु ७, जण्मत मत्मर (भाषण कर्त्रनि वर क्षिराम करतरह जामत थन-সম्भ मिरा ७ जामत क्षीरन मिरा —

৩১. 'ওয়া লা-কিন কুল আস্লাম্না'। অর্থাৎ 'বরং তোমরা বলো, আমরা আনুগত্য গ্রহণ করেছি।' একথা সেসব লোককে বলা হয়েছে যারা বাহ্যিকভাবে ইসলামের বশ্যতা স্বীকার করেছে, কিন্তু তাদের অন্তরে ঈমান প্রবেশ করেনি।

এ আয়াত দ্বারা এটা প্রমাণ করা যায় না যে, ইসলাম ও ঈমানের মধ্যে পরিভাষাগত পার্থক্য আছে। শরীয়তের পরিভাষায় অন্তরের বিশ্বাসকে ঈমান বলে। অর্থাৎ অন্তর দিয়ে আল্লাহর একত্ব ও রাস্লের রিসালাতকে সত্য বলে জানা। পক্ষান্তরে বাহ্যিক কাজকর্মে আল্লাহ ও রাস্লের আনুগত্যের বহিঃ প্রকাশকে ইসলাম বলা হয়। কিন্তু শরীয়তে অন্তরের বিশ্বাস ততক্ষণ পর্যন্ত ধর্তব্য নয় যতক্ষণ তার প্রভাব অঙ্গ প্রত্যঙ্গের কাজকর্মে প্রতিফলিত না হয়। এর সর্বনিম্ন ন্তর হচ্ছে মুখে কালিমার স্বীকারোক্তি করা।

في سَبِيلِ اللهِ الولئِكَ هُر الصَّرِقُونَ ﴿ وَاللهِ عَلَى اللهِ بِرِينَكُرُ وَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ بِرِينَكُرُ وَ اللهِ عَلَى اللهُ عَ

يعْلُرُ مَا فِي السَّهُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْعَ عَلِيدٌ فَي عَلَيكَ فَي عَلَيكَ فَي عَلَيكَ فَي السَّهُ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْعَ عَلَيكَ فَي عَلَيكَ فَي السَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكَ السَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكَ السَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ ع

أَنْ اَسْلَهُ وَا وَكُلْ لَا تَهْنُوا عَلَى اِسْلَامَكُرَ عَبِلِ اللهِ يَهِي عَلَيْكُرُ اَنْ هُنْ مُكْرَ (य, जाता हैमनाम धर्म करतह ; धार्मन वन्न, जामता जामारन हैंमनाम धर्मक खामात क्षि (जामारनत) धन्मर वर्म मत्न करता ना, वतर धान्नार-है जामारनत क्षिण खन्मर करतहन तर, जिन जामारनतक मध रनिहासन

الله : সত্যবাদী। الصَّدَفُونَ : তারাই -في سَبِيْل - সত্যবাদী। الله : আপনি বর্লন الله : আপনি বর্লন - في سَبِيْل - আপনি বর্লন (الله : আপনি বর্লন - الله : আপনি বর্লন (باتعلمون) - النَّعُلُمُ وَنَ : আপনি বর্লন (بادَين الله : আল্লাহকে - الله : আল্লাহকে - الله : আল্লাহকে - الله : আল্লাহক - الله : আল্লাহ - الله : আল্লাহ - আলাহক - الله : আলাহক - আলাহক -

একইভাবে ইসলাম বাহ্যিক কাজ-কর্মের নাম হলেও শরীয়তে ততক্ষণ পর্যন্ত ধর্তব্য নয়, যতক্ষণ অন্তরে বিশ্বাস সৃষ্টি না হয়। বাহ্যিক কাজ-কর্ম থাকলেও অন্তরে বিশ্বাস সৃষ্টি না হলে সেটা হবে 'নিফাক' বা মুনাফিকী। ঈমান অন্তর থেকে শুরু হয়ে বাহ্যিক কাজ-কর্ম পর্যন্ত পৌছে। আর ইসলাম বাহ্যিক কাজ-কর্ম থেকে শুরু হয়ে অন্তরে দৃঢ় মূল হয়। কিছু মূল উদ্দেশ্যের দিক দিয়ে ইসলাম ও ঈমান একটি অপরটির সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত। ঈমান ইসলাম ব্যতীত ধর্তব্য নয়, আর ইসলাম ঈমান ব্যতীত শরীয়তে গ্রহণযোগ্য নয়। শরীয়তে এটা অসম্ভব যে, একজন মু'মিন হবে মুসলিম হবে না এবং মুসলিম হবে মু'মিন হবে না।

## َ لِلْإِيْمَانِ إِنْ كُنْتُرْ طِيقِيْنَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّهُ وَتِي وَالْأَرْضِ أَ

ঈমানের দিকে, যদি তোমরা সত্যবাদী হয়ে থাক। ১৮. নিশ্চয়ই আল্লাহ আসমান ও যমীনের গোপন বিষয়সমূহ জ্ঞানেন ;

### وَاللهُ بَصِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ ٥

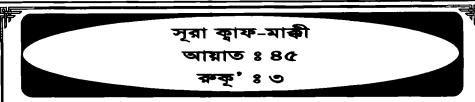
আর তোমরা যাকিছু করো আল্লাহ তার সম্যক দ্রষ্টা।

طدقيْنَ ; ज्यिन - كُنْتُمْ ; गि-यिन - كُنْتُمْ ; गि-यिन - انْ - अयात्तत पित्क (ل+البايمان) - اللَّايْمَان - प्रिं - अंड्रंवामी । ﴿ اللهُ - ज्ञांवामी اللهُ - ज्ञांवामी اللهُ - ज्ञांवामी - رَصِيْدُ وَ اللهُ - ज्ञांवामी - اللهُ - ज्ञांवामी - رَصِيْدُ - ज्ञांवामी - رَصَابُهَا وَاللهُ - ज्ञांवामी - رَصَابُهُ - رَصَابُهَا وَاللهُ - رَصَابُهَا وَاللهُ - رَصَابُهَا وَاللهُ - رَصَابُهُ - رَصَابُهُ

### (২য় ব্ল্কৃ' (১১-১৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. কাউকে কথায়, ইশারা-ইংগীতে বা অভিনয়ের মাধ্যমে উপহাস করা হারাম।
- ২. কোনো পুরুষের জন্য যেমন অন্য পুরুষকে উপহাস করা হারাম, তেমনি কোনো নারীর জন্যও কোনো নারীকে উপহাস করা হারাম।
- ৩. গায়রে মাহরাম নারী-পুরুষ একই মাজলিসে একত্র হওয়াও হারাম। কারণ, এরূপ মাজলিসেই হাসি-ঠাটার পরিবেশ সৃষ্টি হয়।
- 8. যাকে উপহাস করা হয়, সে আল্লাহর কাছে উপহাসকারীর চেয়ে উত্তম হতে পারে—একথা মনে রেখেই উপহাস করা থেকে বিরত থাকতে হবে।
- ৫. কাউকে খোঁটা দেয়া, উপহাস করা এবং কারো প্রতি দোষারোপ করাও আয়াতে নিষিদ্ধ করা হয়েছে। কারণ এরূপ করলে অপরের পক্ষ থেকে নিজেকেও এসবের শিকার হতে হয়।
  - ৬. কাউকে মন্দ নামে আখ্যায়িত করে সম্বোধন করাও হারাম।
- ৭. পূর্বে কৃত কোনো গুনাহের কারণে তাওবা করার পরও সে গুনাহের পরিচায়ক কোনো মন্দ উপাধি যোগে কাউকে সম্বোধন করাও হারাম।
- ७. क्वांता पू भिनक छात्र रेमणाम पूर्व ममग्रकात क्वांता ज्ञांत वा मन काष्क्रत पत्रिष्ठाग्रक कांता छेणांथि बांता मासाथन कता छे शताम ।
- ৯. বেশী বেশী ধারণা-অনুমানের উপর নির্জর করে কোনো সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা সঠিক কাজ নয়। তাছাড়া এটা বৃদ্ধিমানের পরিচায়কও নয়। ধারণা-অনুমান দ্বারা তাড়িত হয়ে কোনো কাজ করলে, অনেক সময় তা মানুষকে গুনাহের কাজে শিশু করে।
- ১০. মানুষের দোষ খুঁজে বেড়ানো অত্যন্ত মন্দ অভ্যাস। এর দ্বারা সমাজ-সংসারে বিপর্যয়-বিশৃংখলা দেখা দেয়। তাই একাজকেও আয়াতে কঠোরভাবে নিষিদ্ধ করা হয়েছে।
- ্রে 'গীবত' তথা কারো অনুপস্থিতিতে তার দোষ নিয়ে আলোচনা করা একটি জঘন্য সামাজিক অনাচার। গীবত করাকে মৃত ভাইয়ের গোশত খাওয়ার সাথে তুলনা করা হয়েছে।

- ্র ১২. হাদীসে মহানবী সা. 'গীবত'-কে যিনা বা ব্যভিচারের চেয়ে জ্বঘন্য অপরাধ বলে সাব্যস্ত<sup>ই</sup> করেছেন।
- ১৩. আয়াতে উল্লিখিত সামাজ্বিক ব্যথি থেকে বেঁচে থাকার জন্য আল্লাহর পাকড়া-এর ভয় মনে রেখে সক্রিয় প্রচেষ্টা চালাতে হবে ও আল্লাহর কাছে সাহায্য চাইতে হবে।
- ১৪. অতীত কৃত এ জাতীয় অপরাধের জন্য আল্লাহর কাছে তাওবা করতে হবে। শ্বরণীয় যে, আল্লাহ অবশ্যই তাওবা কবুলকারী ও গুনাহ ক্ষমাকারী এবং তিনি পরম দয়ালুও বটে।
- ১৫. ভাষা, বর্ণ, গোত্র, অঞ্চল, আকৃতি নির্বিশেষে সকল মানুষের সৃষ্টির সূচনা একটিমাত্র পুরুষ ও একটিমাত্র নারী থেকে।
- ১৬. সুতরাং আল্লাহর নিকট ভাষা, বর্ণ, গোত্র ও অঞ্চলের কারণে, কোনো মানুষের ওপর অন্য মানুষের কোনো শ্রেষ্ঠত্ব নেই।
  - ১৭. আল্লাহর নিকট সেই মানুষই অধিক মর্যাদাবান যে সবচেয়ে আল্লাহভীরু।
- ১৮. প্রকৃতপক্ষে কে কোন্ কারণে মর্যাদা পাওয়ার যোগ্য তা আল্লাহ ভালো করেই জানেন এবং তিনি এ সম্পর্কে সকল খবর রাখেন।
- ১৯. আল্লাহর একত্ব ও তাঁর রাসূলের রিসালাতকে অন্তরে বিশ্বাস করাকে ঈমান বলে, আর সেই বিশ্বাসের অনুকূলে আল্লাহ ও রাসূলের স্থকুমকে বাহ্যিকভাবে কার্যকরী করাকে ইসলাম বলে।
- ২০. ঈমান ও ইসলাম একটা অপরটার সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত। সুতরাং একটি ছাড়া অপরটি শরীয়তে গ্রহণযোগ্য নয়।
- ২১. মু'মিনের ঈমান যেমন ইসলাম ছাড়া শরীয়তে গ্রহণযোগ্য নয়। তেমনি মুসলিমের ইসলাম ঈমান ছাড়া শরীয়তে গ্রহণযোগ্য নয়।
- ২২. ঈমান ছাড়া ইসলাম মুনাফিকী আর ইসলাম ছাড়া ঈমান মূল্যহীন সুতরাং মু'মিনকে অবশ্যই মুসলিম হতে হবে এবং মুসলিমকে অবশ্যই মু'মিন হতে হবে।
- ২৩. মু'মিনের অজ্ঞানতা, অক্ষমতা ও অনিচ্ছাকৃত ক্রেটি-বিচ্যুতি আল্লাহ তা'আলা দয়াপরবর্শ হয়ে ক্ষমা করে দেন। কেননা তিনি অত্যন্ত ক্ষমাশীল পরম দয়ালু।
  - २८. आल्लार ठा आणा मू मित्नत निष्ठा पूर्व प्रश्कर्म छथा दैममामत्क विनुमाज अनिकम करतन ना ।
- ২৫. আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের প্রতি যারা ঈমান এনেছে, অতপর কখনো তাতে সন্দেহ পোষণ করেনি এবং জিহাদ করেছে আল্লাহর পথে নিজেদের জানমাল দিয়ে, তারাই প্রকৃত মু'মিন ও ঈমানের দাবীতে সত্যবাদী।
- ২৬. আসমান ও যমীনের মধ্যস্থিত যাবতীয় বিষয় সম্পর্কে আল্লাহ অবগত আছেন। সুতরাং কে ঈমানের দাবীতে সত্যবাদী এবং কে মিধ্যাবাদী তা-ও আল্লাহ ভালোভাবেই জানেন। তিনি সর্ব বিষয় জানেন।
- ২৭. ঈমান ও ইসলামের প্রতি পার্থক্যনির্দেশ লাভ করতে পারা দুনিয়াতে সবচেয়ে সৌভাগ্যের ব্যাপার, এ জন্য আল্লাহর দরবারে কৃতজ্ঞ থাকা কর্তব্য এবং সদা-সর্বদা গোপনে ও প্রকাশ্যে আল্লাহর শোক্র আদায় করা কর্তব্য।
- ২৮. আল্লাহ সকল মানুষের কাজ-কর্মই সার্বক্ষণিক দেখছেন। সুতরাং কেউই কোনো বিষয়ে তাঁর দৃষ্টি এড়িয়ে যেতে সক্ষম নয়।



#### নামকরণ

স্রার প্রথমে উচ্চারিত বিচ্ছিন্ন বর্ণ 'ক্যাফ'-কে এ স্রার নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে।

### নাযিলের সময়কাল

স্রার আলাচ্য বিষয়ের আলোকে অনুমিত হয় যে, স্রাটি নবুওয়াতের পঞ্চম বর্ষের দিকে নাযিল হয়েছে। মক্কী যুগের দিতীয় পর্যায়ের এ সময়টিতে কাফিরদের বিরোধিতা প্রবল হয়ে উঠলেও যুলুম-নির্যাতন তখনও আরম্ভ হয়নি।

### আলোচ্য বিষয়

এ সূরার মূল আলোচ্য বিষয় হলো আখিরাত। রাস্লুল্লাহ সা. আখিরাত বিশ্বাসকে বেশী বেশী মানুষের কাছে পৌছানোর লক্ষ্যে বেশীর ভাগ ফজরের নামাযে এ সূরা তিলাওয়াত করতেন। তাছাড়া প্রায় জুমুআর খুতবায় এবং দু' ঈদের নামাযে এ সূরা পাঠ করতেন। হাদীস থেকে একথার সমর্থন মেলে। উম্মে হিশাম বিনতে হারেসা বলেন, রাস্লুল্লাহ সা.-এর গৃহের নিকটেই আমার গৃহ ছিলো। প্রায় দু'বছর পর্যন্ত আমাদের ও রাস্লুল্লাহ সা.-এর রুটি পাকানোর চুল্লীও অভিনু ছিলো। তিনি প্রতি ভক্রবার জুমুআর খুতবায় 'সূরা ক্বাফ' তিলাওয়াত করতেন। এতেই সূরাটি ভনে ভনে আমার মুখস্থ হয়ে যায়। (মুসলিম, কুরতুবী)

হযরত ওমর ইবনে খাত্তাব রা. আবু ওয়াকেদ লাইসী রা.-কে জিজ্ঞাসা করেন, রাস্লুলাহ সা. দু' ঈদের জামাতে কোন্ সূরা পাঠ করতেন ? তিনি বললেন, 'ওয়াল কুরআনিল মাজীদ' এবং 'ইকতারাবাতিস সা'আহ'।

হযরত জাবির রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুক্সাহ সা. ফজরের নামাযে অধিকাংশ সময় 'সূরা ক্বাফ' তিলাওয়াত করতেন, (সূরাটি বেশ বড়) কিন্তু এতদসত্ত্বেও বেশ হান্ধা মনে হতো। (কুরতুবী)

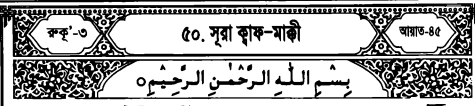
রাসূপুল্লাহ সা. মক্কায় দাওয়াতে দীনের কাজ গুরু করলে মানুষ আখিরাতকে অসম্ভব মনে করতে লাগলো। তারা বলতে লাগলো যে, এটা একেবারেই অসম্ভব যে, আমাদের দেহ মাটিতে মিশে যাওয়ার পর মাটিতে বিলীন দেহের অংশগুলোকে আবার একত্রিত করে আমাদের থেকে এ দুনিয়ার কর্মকাণ্ডের হিসেব নেয়া হবে। তাদের এ ধারণাকে খণ্ডন করে আল্লাহ তা'আলা সূরাটি নাযিল করেন।

আল্লাহ তা'আলা আখিরাত সংঘটনের সম্ভাব্যতা সম্পর্কে বেশ কয়েকটি যুক্তি প্রমাণ পেশ করেছেন এ সূরায়। বলা হয়েছে যে, তোমাদের দেহ মাটিতে বিলীন হয়ে, যাওয়ার পরও তা আমার জ্ঞানের আড়ালে যেতে পারে না। তার অণুগুলো কোন্টি কোথায় গেছে, তার রেকর্ড আমার কাছে আছে এবং তাকে আবার তৈরি করার জ্বন্য আমার একটি হুকুম-ই যথেষ্ট। আখিরাতের ব্যাপারটা তোমাদের জ্ঞানের সংকীর্ণতার কারণেই তোমাদের বুঝে না আসতে পারে; কিন্তু তাতে আখিরাতের সংঘটন থেমে থাকবে না। কেউ যদি সত্যকে অশ্বীকার করে, তাতে সত্য পরিবর্তন হবে না বা তা মিথ্যায় পরিণত হবে না।

অতপর আমাদের দৃশ্যমান জগত থেকে আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাবলী থেকে প্রমাণাদি পেশ করে আথিরাতের সম্ভাব্যতা সম্পর্কে যুক্তি পেশ করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, এসব অবিশ্বাসীরা কি তাদের মাথার ওপর বিরাজমান আকাশমণ্ডলী, বিস্তৃত যমীন, পাহাড়-পর্বত, সুদৃশ্য উদ্ভিদরাজি, আসমান থেকে বর্ষিত পানি এবং সে পানির সাহায্যে উৎপন্ন তাদের রিযিকের বিভিন্ন সামগ্রী ইত্যাদি বিষয় সম্পর্কে চিম্ভা-ভাবনা করে দেখে না যে, এগুলো কিভাবে সৃষ্টি হয়েছে। এগুলো থেকেই তো আথিরাত সংঘটন সম্পর্কে প্রমাণ পাওয়া যায়।

এরপর অতীতের আখিরাত-অবিশ্বাসী উদ্ধৃত জাতিগুলোর পরিণতির প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে। অতীতের অনেক শক্তিমান জাতি গোষ্ঠী যেমন নৃহের জাতি, রাস্বাসী, সামৃদ, আদ, ফিরআউন, লৃত, আইকাবাসী এবং তুকা প্রভৃতি জাতি-গোষ্ঠী তাদের প্রতি প্রেরিত রাস্লদের কথা অবিশ্বাস করে আখেরাতকে মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিলো। কিন্তু তারা আল্লাহর শান্তি থেকে রেহাই পায়নি।

বলা হয়েছে যে, তোমাদেরকে দুনিয়াতে লাগামহীন ছেড়ে দেয়া হয়নি; বরং তোমাদের নিকট থেকে তোমাদের প্রতিটি মৃহূর্তের কর্ম-তৎপরতা সম্পর্কে হিসেব নেয়া হবে। তোমাদের প্রতিটি কথা ও কাজ সংরক্ষণ করা হচ্ছে। বৃষ্টির ফোঁটা পড়ার পর যেমন মাটি ফুঁড়ে উদ্ভিদরাজি বের হয়, তেমনি তোমরাও আল্লাহর একটিমাত্র ইংগিত পাওয়া মাত্রই যার দেহকণা যেখানেই থাকুক না কেনো বের হয়ে এসে আল্লাহর সামনে জবাবদিহি করার জন্য দাঁড়িয়ে যাবে। আজ তোমাদের বিবেক-বৃদ্ধির ওপর যে পর্দা পড়ে আছে, সেদিন তা সরে যাবে। তোমরা সেদিন নিজের চোখেই নিজের কর্মকাণ্ডের সংরক্ষিত রেকর্ড দেখতে পাবে। তোমরা সেদিন বৃঝতে পারবে দুনিয়াতে যে বিষয়টিকে তোমরা অসম্ভব মনে করেছিলে সেই আখিরাত তথা আল্লাহর সামনে জবাবদিহি জান্নাত ও জাহান্নাম সবই তোমাদের সামনে সত্য হয়ে দেখা দেবে।



﴿ قَ سُو الْقُواْنِ الْهَجِيْلِ ﴿ بَلْ عَجِبُواْ اَنْ جَاءُهُرُمُنْنِ رَّ مِنْهُرُ عَجِبُواْ اَنْ جَاءُهُرُمُنْنِ رَّ مِنْهُرُ هُمُ عَجِبُواْ اَنْ جَاءُهُرُمُنْنِ رَّ مِنْهُرُ هُمُ عَنْفِي ﴿ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فَقَالَ الْكَفِرُونَ هَٰنَ ا شَيْعَ عَجِيبٌ ﴿ وَالْ مِتْنَا وَكُنَّا تَرَابًا عَذَٰلِكَ णारे সেই कांक्षित्रता वनरा एक कत्राना, এটা তো আঠ্যজনক विषत्त । ७ यथन आप्रता पात याव এवং प्रािष्ठि रात्त याव ७थन कि (আप्रता आवात क्षीविष्ठ राता) ? এটা তো

(এর অর্থ একমাত্র আল্লাহ-ই জানেন); -কসম ; الْفُسِرُان -কুরআনের ; -جَاءَ هُمْ : -কুরআনের -جَاءَ هُمْ : মহামর্যাদাবান (﴿) -কিছু : مَنْهُمْ : অবজ্বন সতর্ককারী : الْمَجِيْد (من +هم) -مَنْهُمْ : অবজ্বন সতর্ককারী : من +هم) - مَنْهُمْ : আদের নিকট এসেছেন -مُنْفُرٌ : একজন সতর্ককারী : (خاء +هُم) - তাদের মধ্য থেকে : (أَنْ الْمَالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُنْهُ اللَّهُ اللَّهُ

- ১. অর্থাৎ কুরআন মাজীদ মহামর্যাদার অধিকারী, মহান, অফুরন্ত কল্যাণকর ও গৌরবানিত অতুলনীয় একটি গ্রন্থ। কুরআন মাজীদের সমতুল্য কোনো গ্রন্থ দুনিয়াতে নেই। ভাষা ও সাহিত্যমানের দিক থেকে যেমন তার কোনো তুলনা নেই, তেমনি শিক্ষা ও জ্ঞান বিস্তারেও তা তুলনাহীন। কুরআন মাজীদের কল্যাণকারিতার কোনো শেষ নেই। মানুষ কিয়ামত পর্যস্ত এ থেকে পথ নির্দেশনা গ্রহণের মাধ্যমে দুনিয়া ও আখিরাতের কল্যাণ লাভ করে নিজেদের উভয় জগতের শান্তি নিচ্ছিত করতে পারে।
- ২. অর্থাৎ মুহামাদ সা. আল্লাহর রাসৃল। এর প্রমাণ হলো এ মহান গৌরবময় মর্যাদার অধিকারী কুরআন। আর তাদের হিদায়াতের জন্য তাদের মধ্য থেকে একজন সতর্ককারী পাঠানো অত্যন্ত যুক্তিসংগত বিষয়। তাদের মধ্য থেকে একজন মানুষকে রাসৃল হিসেবে না পাঠিয়ে ফেরেশতা বা অন্য কোনো সৃষ্টিকে পাঠালে সেটাই হতো আপত্তি সাপেক্ষে। কিন্তু তারপরও কাফিররা রিসালাতকে অস্বীকার করছে এর যুক্তি সংগত কোনো কারণ নেই। মানুষকে রাসূল হিসেবে পাঠানো কোনো বিশ্বয়ের ব্যাপার নয়। মানুষের হিদায়াতের জন্য মানুষ ছাড়া অন্য কোনো সৃষ্টিকে পাঠালে সেটাই বরং বিশ্বয়ের ব্যাপার হতো।

### 

۞ڹۘڷڬڹؖڹۅٛٳڹڷڮؘقۣڵؠؖٵۼٵؘؙؙڡٛۯڣؘۿڒڣٛٛٲۺٟڛؚۧؽؚڕۣ۞ٱڣؘڶؘۯؠؘٮٛٛڟۘۯۅؖٛ

৫. বরং তারা সত্য অস্বীকার করেছে যখন তা (সত্য) তাদের কাছে এসেছে, ফলে তারা সংশয়ে দোদৃশ্যমান
 অবস্থায় পড়ে আছে। ৫ ৬. তারা কি তবে তাকিয়ে দেখে না

- ৩. কাফিরদের প্রথম আন্চর্যের বিষয় ছিলো তাদের মধ্যকার একজনকে রাসূল হিসেবে পাঠানো। তাদের আন্চর্য হওয়ার দ্বিতীয় কারণ হলো, সেই রাসূলের বক্তব্য যে, মানুষের মৃত্যুর পর তাদের দেহ মাটিতে মিশে যাওয়ার পর আবার তাদের জীবিত করে উঠানো হবে এবং দুনিয়ার জীবনের যাবতীয় কর্মকাণ্ডের হিসেব গ্রহণ করা হবে। অতপর তাদেরকে ভালো কাজের পুরস্কার হিসেবে চিরসুখময় জান্নাতে স্থান দেয়া হবে অথবা মন্দ কাজের শাস্তিস্করপ চিরদুঃখময় জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে।
- 8. এ আয়াতটিও একথার প্রমাণ যে, আখিরাতে মানুষ পুনর্জীবন লাভের সময় সেই একই দেহ নিয়েই পুনরায় জীবিত হয়ে উঠবে, যে দেহ নিয়ে সে দুনিয়াতে জীবিত ছিলো। আর তাই এ বিষয়টিকে কাফিরদের অস্বীকার করার জবাবে আল্লাহ তা'আলা বলেছেন যে, মানুষের দেহের বিভিন্ন অংশ কোন্টি কোথায় ও কিভাবে পড়ে আছে, তা আল্লাহ তা'আলা ভালো করেই জানেন। তাঁর কাছে এর পূর্ণাঙ্গ রেকর্ড রয়েছে। যখন পুনর্জীবন লাভের সময় আসবে তখন ফেরেশতারা তাঁর নির্দেশে রেকর্ড অনুসারে বিক্ষিপ্ত দেহকণাগুলোকে একত্রিত করে ছবহু সেই একই দেহ দিয়েই তাকে গঠন করবে, যে দেহ নিয়ে সে দুনিয়াতে বেঁচেছিলো। তার দেহের কোনো ক্ষুদ্রতম অণুও তার পুনর্গঠিত দেহ থেকে বাদ পড়বে না।
- ৫. অর্থাৎ সত্যের দাওয়াত শোনামাত্রই কোনো প্রকার চিন্তা-ভাবনা ছাড়াই তারা
  সত্যকে অস্বীকার করে বসেছে। তাদের অত্যন্ত সুপরিচিত, তাদের সকলের বিশ্বন্ত,

## ِ إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَا هَا وَزَيَّتْهَا وَمَالَهَا مِنْ فُرُوجٍ

তাদের ওপরে আসমানের দিকে, আমি তা কিভাবে বানিয়েছি এবং তাকে সুশোভিত করেছি<sup>৭</sup> ? আর তাতে কোনো ফাটল-ও নেই।<sup>৮</sup>

- কিভাবে كَيْفَ ; তাদের ওপর (فوق+هم)-فَوْقَهُمْ ; আসমানের -السَّمَا ء ; দিকে-الَّيَّ তাকে সুশোভিত -(زينا+ها)-زَيَّنُهَا ; এবং - وَ ; আমি তা বানিয়েছি - بَنيناً+ها)-بَنَيْنُهَا क्রেছि - وَ ; আর ; তাতে -لَهَا ; করেছি - مَا ; আর - مَا ; তাতে -لَهَا ;

তাদের মধ্যকার জ্ঞানী ও বৃদ্ধিমান এবং সকলের চেয়ে উত্তম লোকটি যে দাওয়াত পেশ করেছেন, যে বাণী নিয়ে তিনি মানুষের সামনে উপস্থিত হয়েছেন, তাকে যাঁচাই-বাছাই না করে মিধ্যা বলে প্রথমেই তারা তা প্রত্যাখ্যান করেছে। আর তাদের অযৌজ্ঞিক কাজটিকে যুক্তিসিদ্ধ করার জন্য সত্যের দাওয়াত নিয়ে আসা রাসূলকে বিভিন্ন আখ্যায় আখ্যায়িত করা শুরু করেছে। তারা কখনো তাঁকে কবি, কখনো গণক, কখনো উন্মাদ, আবার কখনো যাদুগ্রন্ত ব্যক্তি বলে আখ্যায়িত করেছে। কিন্তু তারা কখনো কোনো একটি কথায় স্থির থাকতে পারেনি এটাই ছিলো তাদের সংশয়ে দোদুল্যমান অবস্থায় পড়ে থাকা। অথচ তারা যদি তাঁর দাওয়াতকে প্রথমেই অস্বীকার না করতো, বরং তাঁর কথাশুলো এবং তাঁর পেশ করা যুক্তি-প্রমাণগুলো মনযোগ দিয়ে শুনতো, তারপর সে সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করতো তাহলে তারা সঠিক সিদ্ধান্তে পৌছতে সক্ষম হতো এবং সংশয় সন্দেহ, দোদুল্যমান অবস্থায় তাদেরকে উদল্রান্তের মতো ঘুরে বেড়াতে হতো না।

- ৬. ইতিপূর্বেকার পাঁচটি আয়াতে রাসূলুল্লাহ সা.-এর নবুওয়াতের সত্যতার প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। এখান থেকে আখিরাত সম্পর্কে তাঁর দেয়া খবরসমূহের সত্যতার পক্ষে যুক্তি-প্রমাণ দেয়া হচ্ছে। তারা যে মৃত্যুর পর পুনর্জীবন লাভ এবং দুনিয়ার যাবতীয় কর্মকাণ্ডের হিসাব প্রদান ও জান্লাত বা জাহান্নাম লাভ অসম্ভব ও যুক্তি-বিরোধী বলে প্রচার করে বেড়াচ্ছে, তার বিপক্ষেই এসব যুক্তি-প্রমাণ পেশ করা হচ্ছে।
- ৭. 'মাথার ওপরে আসমান' বলতে উর্ধজগতকে বুঝানো হয়েছে, যা মানুষ দিবারাত্রি দেখে আসছে এবং যেখান থেকে সূর্যকে দিবসে আলো ছড়াতে দেখে রাত্রে সেখানে তারার মেলা বসে। এ আসমানের যতটুকু আমরা খালি চোখে দেখতে পাই তাতেই আমাদের বিশ্বয় বিমৃঢ় হয়ে যেতে হয়। আর যদি শক্তিশালী 'দূরবীন' লাগিয়ে দেখা যায়, তাহলে আল্লাহর কুদরাতের বিশালতার পরিমাপ করা আমাদের সংকীর্ণ জ্ঞানের পক্ষে অসাধ্যই থেকে যায়। খালি চোখে যতটুক দেখা যায় ততটুকু সম্পর্কে চিন্তা-গবেষণা করলে আল্লাহর কুদরত সম্পর্কে যতটুকু ধারণা পাওয়া যায়, তাতেই একথা আমাদের সামনে পরিষ্কার হয়ে উঠে যে, আল্লাহ অবশ্যই মৃত্যুর পর আমাদের দেহ মাটিতে মিশে যাওয়ার পরও আমাদের দেহকণাগুলো একত্রিত করে পুনর্জীবন দিতে সক্ষম।

### ۗ ۗ ٷٳڷٳۯۻؘڡؘۘۮٺۿٲۅؘٱڷقَؽڹٵڣؚؽۿٲڔۘۅٳڛؚٙۅۘٲؽٛڹۘؾٛڹٵڣؚؽۿٲڝٛڰڷؚ

৭. আর যমীন—আমি তাকে বিছিয়ে দিয়েছি এবং তাতে স্থাপন করেছি সুউচ্চ পর্বতমালা, আর তাতে উৎপন্ন করেছি উদ্ভিদরাঞ্চি

رُوح بَهِي ﴿ تَبَصِرَةً وَذَكُرَى لِكُلِّ عَبْلِ مُنْيَبِ ﴿ وَنَكُلُ عَبْلِ مُنْيَبِ وَنَوْ لَنَا مِنَ السَّاء প্ৰত্যেক প্ৰকারের — তরতাজ্ঞা । ৮. — সত্যের প্রতি প্রত্যাবর্তনকারী প্রত্যেক বান্দাহর জন্য দৃষ্টি প্রসারণ ও উপদেশ গ্রহণের উপকরণ হিসেবে। ১. আর আমি নাযিল করেছি আসমান থেকে

وَ - আর ; الْأَرْضَ : আমি তাকে বিছিয়ে দিয়েছি ; و الْأَرْضَ : আমি তাকে বিছিয়ে দিয়েছি ; و ববং و الْغَيْنَا : ভংপন্ন করেছি ; ভুলিন করেছি ; ভুলিন করেছি । ভুলিন করেছি ; ভুলিন করেছি ভুলিন রাজি : و الْغَيْنَا : ভংপন্ন করেছি উদ্ভিদ রাজি ; و তাতে - فيْهَا : ভুলিন করেছি উদ্ভিদ রাজি : و الْغَيْنَا : ভুলিন করেছি উদ্ভিদ রাজি : و الْخَرْنَ : ভুলিন ভুলের উপকরণ হিসেবে ; তরতাজা ভিলিন ভুলিন ভুলিন

৮. অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা এই যে আসমানের বিশাল গোলক সৃষ্টি করেছেন, তাতে না আছে কোনো জোড়া-তালি আর না আছে কোনো ফাটল বা সেলাইয়ের চিহ্ন। যদি এটা এক ও অদ্বিতীয় আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো হাতে তৈরী হতো, তাহলে এতে দেখা যেতো হাজার জোড়াতালি ও ফাটলের চিহ্ন। এতবড় আসমান তৈরিতে যখন মানুষ আল্লাহর কোনো দুর্বলতা ও খুঁত বের করতে সক্ষম হয় না; তখন তাঁর সম্পর্কে এ ধারণা মানুষ কিভাবে করতে পারে যে, দুনিয়াতে মানুষকে দেয় পরীক্ষার সময় শেষ হলে হিসেব-নিকেশ নেয়ার জন্য তিনি মানুষকে পুনর্জীবন দান করে তাঁর সামনে হাজির করতে সক্ষম হবেন না।

৯. আখিরাতের সত্যতা সম্পর্কে আসমানী প্রমাণ দেয়ার পর মানুষের চোখের সামনে অবস্থিত এবং দিবারাত্রি দৃশ্যমান প্রমাণ পেশ করা হচ্ছে। আল্লাহ তা'আলা মানুষের বিচরণের জন্য যমীনকে তথা ভূ-পৃষ্ঠকে কেমন সমতল বিশিষ্ট করে সৃষ্টি করেছেন।

### طَلْعُ نَضِينٌ فَ إِنَّا لَكُمْ الْعَبَادِ وَ أَحْيَنَا بِهِ بَلْنَةً مَيتًا كَنْ لِكَ الْحُرُوجُ فَكُنَّ بَبَ مَعَامِعَ فَضِينٌ فَإِنْ وَقَالَ لَعْبَادِ وَ أَحْيِنَا بِهِ بَلْنَةً مَيتًا كَنْ لِكَ الْحُروجُ فَكُنَّ بَبَ

থরে থরে সজ্জিত কাদি। ১১. (আমার) বানাহদের জন্য রিষিক হিসেবে— আর আমি তার (বৃষ্টির) যারা মৃত জনপদকে সন্ধীবিত করি<sup>১০</sup>, এভাবেই হবে (মৃতদের পুনরায় মাটি থেকে) বেরিয়ে আসা<sup>১১</sup>। ১২. মিখ্যা সাব্যস্ত করেছিলো

قَبْلُهُمْ قُوم أَنُوح وَاصَحَبُ الرَّسِ وَتَمُودُ فَكُوعادٌ وَ فَرَعُونَ وَاخْوانَ لُوطِنَ وَلَوْطُنَ وَلَوْطُ এদের আগে নৃহের কাওম ও রাস্সের অধিবাসীরা<sup>১২</sup> এবং সামৃদ সম্প্রদায়। ১৩. আর কাওমে আদ ও ফিরআউন সম্প্রদায় ওবং লভের ভাইরেরাও (মিখ্যা সাব্যন্ত করেছিলো)।

মাঝে মাঝে পাহাড় সৃষ্টি করে যমীনকে সুদৃঢ়ভাবে স্থির রেখেছেন। যমীনে অগণিত উদ্ভিদরাজি সৃষ্টি করে মানুষের রিযিকের ব্যবস্থা করেছেন। তারপরও মানুষ কি করে আখিরাতের জীবনকে ভূলে যমীনে বেপরওয়া জীবনযাপন করতে পারে এবং আল্লাহর নির্দেশ অমান্য করতে পারে ? যারা এসব কিছু দেখার পরও আখিরাত সম্পর্কে সন্দেহ-সংশয়ে ঘুরপাক খেতে থাকে তারা মূলতই মূর্খ, নির্বোধ ও যালিম।

- ১০. অর্থাৎ শুষ্ক ও মৃত জনপদে যখন আসমান থেকে পানি বর্ষিত হয়, তখন মাটি ফুঁড়ে যে বিভিন্ন প্রকার উদ্ভিদরাজি মাথাতুলে দাঁড়ায় তদ্রাপ আগে-পরের সকল মানুষই যথাসময়ে মাটি থেকে বের হয়ে আসবে। দুনিয়াতে কেউ আখিরাতকে বিশ্বাস করুক আর না-ই করুক সবাইকেই সেদিন আল্লাহর সামনে হাজির হতে হবে—এতে কোনোই সন্দেহ নেই।
- ১১. মৃত্যুর পর পুনজীবন যে অসম্ভব নয় এখানে তার প্রমাণ দেয়া হয়েছে। দীর্ঘদিন অনাবৃষ্টির পরও যেমন উদ্ভিদরাজি ও পোকামাকড় মাটির অভ্যন্তরে নিষ্প্রাণ হয়ে পড়ে থাকে এবং বৃষ্টিপাতের সাথে সাথে তাদের মধ্যে প্রাণচাঞ্চল্য দেখা দেয়, তেমনি মানুষও কিয়ামতের দিন আল্লাহর হুকুমের সাথে সাথে মাটি থেকে বের হয়ে হাশরের মাঠের দিকে দৌড়াতে থাকবে।

এখানে উল্লেখ্য যে, আরব দেশে এমন অঞ্চলও আছে যেখানে একাধিক্রমে পাঁচ বছরও বৃষ্টি হয় না। এমনকি কখনো কখনো এর চেয়ে বেশী সময়ও প্রকৃতি বৃষ্টিহীন

# وَّوَاَهُ عَبُ الْأَيْكَةِ وَقَوْاً تُبَعِ كُلُّ كَنَّ بَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيْدِ<sup>©</sup>

১৪. আর আইকার বাসিন্দারা এবং তৃববা সম্প্রদায়<sup>১৪</sup> প্রত্যেকেই মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিলো<sup>১৫</sup> রাস্লদেরকে<sup>১৬</sup> ফলে আমার শান্তির ধমক (তাদের ওপর) কার্যকর হয়েছে<sup>১৭</sup>

- تُبَّع ; সম্প্রদায় ; - مَبَّع : আইকার ; -এবং : الْأَيْكَة -সম্প্রদায় : تَبَّع : সম্প্রদায় - وَ وَ وَ وَ و তুববা' : الرُسُل : রাসূলদেরকে : -كَذَبَ - মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিলো : الرُسُل : রাসূলদেরকে : -كَذَبً - ফলে (তাদের ওপর) কার্যকর হয়েছে : -فَحَقً - فَحَقً

থাকে। উত্তপ্ত মরুভূমিতে এত দীর্ঘ সময় উদ্ভিদের মূর্ল ও কীট-পতঙ্গ জীবিত থাকা কাল্পনাতীত। তারপরও সেখানে যখন কখনো সামান্য বৃষ্টি হয় তখন উদ্ভিদরাজি ও কীট পতঙ্গ জীবন লাভ করে। এ থেকেও আখিরাতের পুনর্জীবন লাভের প্রমাণ পাওয়া যায়।

১২. রাস্' শব্দটি আরবিতে বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হয়। প্রসিদ্ধ অর্থ কাঁচা কৃপ যা ইট-পাথর দ্বারা পাকা করা হয়নি। রাস্সের অধিবাসী দ্বারা কাদেরকে বুঝানো হয়েছে তা কুরআন মাজীদ থেকে সুস্পষ্টভাবে জানা যায় না। তবে প্রসিদ্ধ মুফাস্সির দাহ্হাকের মতে এর দারা আযাবের পর সামৃদ জাতির অবশিষ্ট লোকদেরকে বুঝানো হয়েছে। হ্যরত সালেহ আ.-এর জাতি কাওমে সামৃদ-এর ওপর আযাব নাযিল হলে তাদের মধ্য থেকে চার হাজার ঈমানদার লোক আযাব থেকে রক্ষা পায়। তারা আযাব নাযিলের স্থান থেকে গিয়ে 'হাযরা মাওত' নামক স্থানে গিয়ে বসতিস্থাপন করে। তাদের সাথে হ্যরত সালেহ আ.-ও ছিলেন। হাযরা মাওতে তারা একটি কূপের পাশে বাস করতে থাকে। তারপর সালেহ আ.-এর মৃত্যু হয়। আর এ কারণেই উক্ত স্থানের নাম 'হাযরা মাওত'— অর্থাৎ মৃত্যু উপস্থিত হলো—হয়ে যায়। তারা এখানেই থেকে যায়। পরবর্তী কালে তাদের বংশধরদের মধ্যে মূর্তি পূজার প্রচলন হয়। তাদের হিদায়াতের জন্য আল্লাহ তা'আলা একজন নবী পাঠান। কিন্তু তারা তাঁকে কৃপে ফেলে হত্যা করে। ফলে তাদের ওপর আযাব এসে পড়ে। তাদের কৃপ অকেজো হয়ে যায়, তাদের দালান-কোঠা শাশানে পরিণত হয়। কুরআন মাজীদের সূরা হজ্জের ৪৫ আয়াতে একথাই বলা হয়েছে—"কত জনপদ আমি ধ্বংস করেছি, যার অধিবাসীরা ছিলো যালেম, এসব জনপদ এখন ধ্বংসম্ভূপে পরিণত হয়ে আছে এবং কত কৃপ পরিত্যক্ত হয়ে আছে ও কত প্রাসাদও ধ্বংসস্তুপে পরিণত হয়েছে।" (সূরা আল হাজ্জ ঃ ৪৫)

১৩. 'সামৃদ' জাতি ছিলো সালেহ আ.-এর উম্মত, আর 'আদ' জাতি ছিলো হূদ আ.-এর উম্মত। বিশাল শরীর ও বীরত্বের জন্য 'আদ' জাতি আরব দেশে প্রবাদে পরিণত হয়েছিলো। তারা তাদের নবীর কথা অমান্য করে এবং তাঁর ওপর নির্যাতন চালায়। অবশেষে ঝঞ্জা-বায়ুর আযাবে তারা শেষ হয়ে যায়।

'ফিরআউনের জাতি' না বলে শুধুমাত্র ফিরআউনের নাম উল্লেখ করা হয়েছে। কারণ সে তার জাতিকে একেবারে শুরুত্বীন করে জাতির ঘাড়ে সওয়ার হয়ে বসেছিলো। তার জাতির কথা বলার কোনো স্বাধীনতা ছিলো না। ছিলো না তাদের কোনো শ্মানসিক দৃঢ়তা, সে একাই তাদেরকে গুমরাহীর দিকে নিয়ে যেতো। আর তাই জাতিরী পথ ভ্রষ্টতার জন্যও তাকেই দায়ী করা হয়েছে। তবে তার জাতি যেহেতু তার মতো যালিমকে তাদের ঘাড়ে উঠে বসার ব্যাপারটাকে মেনে নিয়েছে, তাই তার জাতিও তার অপরাধের দায়-দায়িত্ব থেকে অব্যাহতি পায়নি। সূরা যুখক্রফের ৫৪ আয়াতে একথা বলা হয়েছে—"ফিরআউন তার জাতিকে গুরুত্বীন মনে করে নিয়েছে এবং তারাও তার আনুগত্য করেছে, আসলে তারাও ছিলো পাপাচারী।"

১৪. 'তৃব্বা' সম্প্রদায়' সম্পর্কে কুরআন মাজীদে শুধুমাত্র নাম উল্লেখ ছাড়া বিস্তারিত কিছু বলা হয়নি। মুফাস্সিরীনে কিরাম এ সম্পর্কে যা বলেছেন তার সংক্ষিপ্তসার হলো, 'তুব্বা' কোনো নির্দিষ্ট ব্যক্তির নাম নয়। এটা ইয়ামানের হিমইয়ারী গোত্রের সম্রাটদের উপাধি বিশেষ। তারা দীর্ঘকাল পর্যন্ত ইয়ামানের পশ্চিমাংশকে রাজধানী করে আরব, শাম (সিরিয়া), ইরাক ও আফ্রিকার কিছু অংশ শাসন করেছে। হাফেজ ইবনে কাসীরের মতে 'তুব্বা' সম্প্রদায়ের সম্রাটের মধ্যে আস'আদ আবু কুরায়েব ইবনে মালফিকারেব-এর শাসনকাল সবচেয়ে দীর্ঘকাল ছিলো, এখানে তার কথাই বলা হয়েছে। রাসূলুল্লাহ সা.-এর নবুওয়াত লাভের সাভশত বছর আগে তার আমল অতিক্রান্ত হয়েছে। সে অনেক দেশ জয় করে সমরকন্দ পর্যন্ত পৌছে যায়। মুহামাদ ইবনে ইসহাক বলেন, দিখিজয়কালে এ সম্রাট মদীনা মুনাওয়ারা অতিক্রম করার সময় মদীনা করায়ন্ত করার ইচ্ছা করে। মদীনাবাসীরা দিনের বেলা তার বিরুদ্ধে যুদ্ধ করলেও রাতের বেলা তার মেহমানদারী করতো। ফলে সে মদীনা জয়ের ইচ্ছা পরিত্যাগ করে। মদীনাবাসী দু'জন ইয়াহুদী আলেম তাকে সতর্ক করে দেয় যে, মদীনা করায়ত্ত করা তার পক্ষে সম্ভব নয়, কারণ এটা শেষ নবীর হিজরতের স্থান। অবশেষে সম্রাট ইয়াহুদী আলেমদ্বয়কে সাথে নিয়ে ইয়ামানে ফিরে যায়। তাদের শিক্ষা ও প্রচারে মুগ্ধ হয়ে সম্রাট ইয়াহুদী ধর্ম গ্রহণ করে। তৎকালে ইয়াহুদী ধর্মই সত্য ধর্ম ছিলো। তুকা সম্রাটের মৃত্যুর পর তার সম্প্রদায় আবার মূর্তিপূজা ও অগ্নিপূজায় লিপ্ত হয়। ফলে তাদের ওপর আল্লাহর গযব নাযিল হয়। কুরআন মাজীদে এ জন্যই শুধু 'তুব্বা' না বলে 'তুব্বা সম্প্রদায়' উল্লিখিত হয়েছে। (ইবনে কাসীর)

১৫. অর্থাৎ উল্লিখিত জাতিসমূহ তাদের রাস্লের রিসালাতকে মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিলো। মৃত্যুর পর পুনজীবন লাভ এবং জান্নাত বা জাহান্নাম লাভের রাস্লের দেয়া এ সংবাদকে তারা মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিলো।

১৬. অর্থাৎ তাদের নিকট যে রাস্ল প্রেরিত হয়েছিলেন, সেই রাস্লের প্রদত্ত খবরকে অস্বীকার করা সকল রাস্লকে অস্বীকার করার নামান্তর। কেননা সকল রাস্লই সর্বসম্বতভাবে একই দাওয়াত নিয়ে এসেছিলেন এবং তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাত সম্পর্কে একই খবর তারা দিয়েছেন। তাছাড়া এসব জাতি শুধুমাত্র তাদের প্রতি প্রেরিত রাস্লকেই মিথ্যা সাব্যস্ত করেনি, বরং আল্লাহ তা'আলা মানুষের হিদায়াতের জন্য কোনো মানুষকেই রাস্ল হিসেবে পাঠিয়েছেন, তারা এ বিষয়টাকে মেনে নিতে রাজীছিলো না, অর্থাৎ তারা আসলে একজন রাস্লের অস্বীকারকারী ছিলো না, তারা ছিলো মুল রিসালাতকেই অস্বীকারকারী।

# ؖٛڰٵؘڡؘۼۑؚؽڹٵڽؚاڷڬڷؾؚٵڷٳۊؖڸ<sup>ۥ</sup>ڹڷۿۯڣٛڶۺؚ؈ؚۺٛڂڷؾٟڿڕؽڕ۪<sup>ٛ</sup>

১৫. তবে কি আমি প্রথমবার সৃষ্টিতেই অক্ষম হয়ে পড়েছি ? বরং তারা নতুন সৃষ্টির ব্যাপারে সন্দেহের মধ্যে রয়েছে<sup>১৮</sup>।

ب+ال+)-بِالْـنَـلْقِ ; স্ষ্টিতেই (ا+ف+عیبینا)-اَفَعَیبِیْنَا ﴿) তবে কি আমি অক্ষম হয়ে পড়েছি -اِنَافَ عَیبِیْنَا - لَبْسِ : মধ্যে রয়েছে -فِیْ : তারা -هُمْ : বরং -بَلْ : পথমবার الاَوْل : সঙ্গেতেই -خَلق -মধ্যে রয়েছে -خَلق -স্ষ্টির -خَلق -ব্যাপারে -مَنْ : সন্দেহের -مَنْ

১৭. এটিই আখিরাতকে অস্বীকার করার চাক্ষ্ম পরিণতি। অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিশুলো তাদের নবী-রাসৃলদের কথাকে অমান্য করে আখিরাতের জবাবদিহিতাকে মিথ্যা সাব্যস্ত করেছে। ফলে তাদের মধ্যে শুরু হয়েছে নৈতিক অধঃপতন। আর আখিরাত অস্বীকার করার অনিবার্য প্রতিক্রিয়া এটাই। যার ফলে তাদের ওপর নেমে এসেছে ঐতিহাসিক ধ্বংসাত্মক পরিণতি। আল্লাহ তা আলা কর্তৃক প্রদন্ত আযাবের ধমক তাদের ওপর কার্যকর হয়েছে। দুনিয়ার বুক থেকে তাদের নাম-নিশানা পর্যন্ত মুছে গেছে। আছে শুধু তাদের পরিণতির সাক্ষ্য হিসেবে তাদের বিধ্বস্ত প্রাসাদরাজি।

আখিরাত অস্বীকৃতির সাথে নৈতিক বিকৃতি অনিবার্যভাবে জড়িত। আখিরাত অস্বীকারকারী মানুষের নৈতিক বিকৃতি অবশ্যম্ভাবী। পক্ষান্তরে নৈতিক বিকৃতির শিকার মানুষই আখিরাতে অবিশ্বাসী। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, মানুষকে আল্লাহ তা'আলা দায়িত্বীন ও তার কাজকর্মের জবাবদিহি মুক্ত করে দুনিয়াতে ছেড়ে দেননি। বরং দুনিয়ার এ জীবনকাল শেষ হওয়ার পর তাকে তার সমস্ত কাজ-কর্মের জন্য জবাবদিহি করতে হবে। এজন্য যখনই মানুষ নিজেকে দায়িত্বমুক্ত মনে করে দুনিয়ায় জীবনযাপন করতে চায়, তখনই তার কাজকর্ম ধ্বংসাত্মক হয়ে উঠে এবং ক্রমাণত তার মন্দ ফলাফল দেখা দিতে থাকে। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, আখিরাত অবিশ্বাস বাস্তবতা বিরোধী।

১৮. পারলৌকিক জগত যে অবশ্যম্ভাবী তার যুক্তিসংগত প্রমাণ হলো—যে আল্লাহ প্রথমবার এ বিশ্বজগত সৃষ্টি করেছেন এবং আমাদেরকে প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন যার বাস্তব প্রমাণ আমাদের অন্তিত্ব। আমাদের অন্তিত্বই প্রমাণ করে যে, আল্লাহ প্রথমবার সৃষ্টি করতে অক্ষম ছিলেন না। সুতরাং দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করতে অক্ষম হবেন কেনো ? এর কোনো যুক্তিসংগত কারণই থাকতে পারে না। অতএব পারলৌকিক জগত একমাত্র বৃদ্ধিহীন লোকেরাই অস্বীকার করতে পারে এবং পরিণামে নিজেদের উভয় জাহানকে ধ্বংসের মুখে ঠেলে দিতে পারে।

### ি১ম রুকৃ' (১-১৫ আয়াত)-এর শিক্ষা)

কুরআন মাজীদ কিয়ামত পর্যন্ত আগতব্য সকল মানুষের জন্য সার্বিক বিচারে উভয় জাহানে
কল্যাণকর মহামর্যাদার অধিকারী অতুলনীয় এক গ্রন্থ।

- ২. সর্বকালে মানুষের পথ প্রদর্শনের জন্য মানুষকেই নবী হিসেবে পাঠানো হয়েছে। এতে যাঁরা বিশ্বয় প্রকাশ করেছে তারা যথার্থই নির্বোধ। মূলত এ নির্বোধরা রিসালাতকে অস্বীকার করার মাধ্যমে আখিরাতকেই অস্বীকার করে, যাতে করে তারা দুনিয়াতে অনৈতিক জীবনযাপন করতে পারে।
- ৩. মৃত্যুর পর মানুষের দেহ মাটিভে মিশে যাওয়ার পর তা যেখানে যে অবস্থায়ই পড়ে থাকুক না কেনো, আল্লাহর নির্দেশ পাওয়া মাত্রই তা পুনর্গঠিত হয়ে জীবিত হয়ে উঠতে বাধ্য ; কেননা আল্লাহর নিকট তার পূর্ণ রেকর্ড বর্তমান আছে।
- 8. তাওহীদ তথা আল্লাহর এককত্ব অস্বীকারকারী এবং রিসালাত তথা নবী-রাসূল ও তাঁদের দাওয়াতকে মিথ্যা সাব্যস্তকারী মানুষ পথভ্রষ্ট হয়ে বিভিন্ন ভুলপথে ঘুরপাক খেতে বাধ্য।
- ৫. আমাদের মাথার ওপরের কোনো খুঁটিহীন সুউচ্চ আসমান, সুবিস্তৃত যমীন এবং তাতে স্থাপিত পর্বতমালা, আর অগণিত উদ্ভিদরাজি ও পাখ-পাখালী সার্বক্ষণিক মহান আল্লাহর এককত্ত্বের সুস্পষ্ট প্রমাণ বহন করছে।
  - ৬. এসব প্রাকৃতিক জগত থেকে একমাত্র সভ্য সন্ধানী মানুষই সঠিক পথের সন্ধান পেতে পারে।
- ৭. আসমান খেকে বর্ষিত পানির দ্বারাই আল্লাহ তা'আলা প্রাণীজগতের রিযিকের ব্যবস্থা করেন। বর্ষিত পানি ছাড়া যমীনে কোনো উদ্ভিদ ও প্রাণীর টিকে থাকা সম্ভব ছিলো না।
- ৮. আসমান থেকে পানির বর্ষণে যেমন মৃত ও শুৰু জ্বনপদ সঞ্জীবিত হয়ে উঠে এবং উদ্ভিদ ও কীট-পতঙ্গ মাটি ভেদ করে বের হয়ে আসে তেমিন পৃথিবীর আগে-পরের সমস্ত মানুষ আল্লাহর নির্দেশে মাটি থেকে বের হয়ে হাশর ময়দানের দিকে দৌড়াতে থাকবে।
- ৯. আখিরাত অস্বীকার করার অনিবার্য পরিণতি হলো মানুষের নৈতিক বিকৃতি এবং অবশেষে আল্লাহর গযবে সমূলে ধ্বংস হয়ে যাওয়া। অতীতের অবিশ্বাসী জাতিসমূহের ধ্বংসাবশেষ তার সুস্পষ্ট প্রমাণ বহন করছে। এগুলো থেকে যারা শিক্ষাগ্রহণ করে তারাই জ্ঞানী।
- ১০. কুরআন মাজীদ ও রাস্লের সুন্নাহর বিধানকে প্রত্যাখ্যানকারী এবং উক্ত বিধান প্রতিষ্ঠায় বাধা সৃষ্টিকারীরা ও প্রকৃতপক্ষে আখিরাত অম্বীকারকারী, অতএব তাদের পরিণতিও অতীতের জাতিসমূহের মতো হবে—এতে কোনো সংশৃয়ের অবকাশ নেই।
- ১১. আখিরাতের বাস্তব প্রমাণ হলো মানুষের প্রথমবার সৃষ্টি। মানব জাতির প্রথম জীবন লাভই অকাট্যভাবে প্রমাণ করে যে, তার পুনর্জীবন অবশ্যই হবে।
- ১২. এ জগতে নবী-রাসূলদের আনীত জীবনব্যবস্থা-ই প্রকৃত ও একমাত্র সত্য। এ সত্য থেকে বিচ্যুত হওয়া-ই মানব জাতির সকল অকল্যাণের কারণ।
- ১৩: দুনিয়া ও আখিরাতে কল্যাণ ও সুখ-শান্তি পেতে হলে মানব জাতিকে আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের প্রদন্ত জীবনব্যবস্থার দিকে ফিরে আসতে হবে। এর কোনো বিকল্প নেই।

### সূরা হিসেবে রুকৃ'–২ পারা হিসেবে রুকৃ'–১৬ আয়াত সংখ্যা–১৪

رَبُ مَبُلِ الْوَرِيْنِ ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى الْمَتَلَقِّينِ عَنِ الْيَهِيْنِ وَعَنِ الشَّهَالِ قَعِيْلٌ ﴿ وَمَن الشَّهَالِ قَعِيْلٌ ﴿ (তার) ঘাড়ের রগের চেয়েও। ১৭. (তা ছাড়া) যখন দু'জন গ্রহণকারী ফেরেশতা (তার) ডানে থেকে ও বামে থেকে বসে (সবকিছু) লিপিবদ্ধ করছে।

১৯. অর্থাৎ আখিরাত অবশ্যই সংঘটিত হবে, তোমরা তা মেনে নাও বা অস্বীকার করো তাতে প্রকৃত সত্যের রদবদল হবে না। যদি তোমরা নবী-রাসূলগণ কর্তৃক প্রদন্ত সতর্কবাণী বিশ্বাস করে আগে থেকে জবাবদিহির জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করো তাতে তোমাদেরই কল্যাণ হবে। আর যদি তাঁদের সতর্কবাণী উপেক্ষা করে নিজের প্রবৃত্তির চাহিদা অনুসারে জীবনযাপন করো তাহলে নিজেদের দুর্ভাগ্য ডেকে আনবে। তোমাদের অমান্য করার ফলে আখিরাত মিথ্যা হয়ে যাবে না এবং আল্লাহর ন্যায় বিচারও থেমে থাকবে না।

২০. "আমি তার ঘাড়ের রগের চেয়েও নিকটে আছি" অর্থাৎ আমার ক্ষমতা ও জ্ঞান মানুষের যত নিকটে আছে তার ঘাড়ের শাহরগও তার এতোটা নিকটে নেই। এখানে আল্লাহ তা'আলা তাঁর কুদরত ও জ্ঞানের নৈকট্য বুঝিয়েছেন। মানুষের কার্যক্রম সম্পর্কে জানা এবং তার কথা শোনার জন্য তাঁকে তার নিকটে আসার প্রয়োজন নেই। তিনি মানুষের অন্তরের কল্পনাসমূহও জানেন। অনুরূপ কাউকে পাকড়াও করতে হলেও কোথাও থেকে এসে পাকড়াও করতে হয় না। সে যেখানেই থাকুক না কেনো তার জন্য তথুমাত্র তাঁর ইচ্ছা-ই যথেষ্ট। তিনি ইচ্ছা করলেই কাউকে তাৎক্ষণিক পাকড়াও করতে পারেন।

كَا يَلْفَظُمِى قُولِ إِلَّا لَنَ يُهِ رَقِيبٌ عَتِينٌ ﴿ وَجَاءَتُ سَحُرَةً الْهُوتِ كَالْفُوتِ كَالْفُوتِ كَالْفُوتِ كَالَّهُ وَالْفُوتِ كَالْفُوتِ كَالْفُوتِ كَالْفُوتِ كَالْفُوتِ كَالَّهُ كَالَّهُ كَالَّهُ كَالَّهُ كَالَّهُ كَالَّهُ كَالَّهُ كَالَّهُ كَالَةً كَالَّهُ كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالْفُوتِ كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالْفُوتِ كَالَةً كَالْفُوتِ كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالَةً كَالِمُ كَاللَّهُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَاللَّهُ كَالِمُ كَاللَّهُ كَالْمُوتِ كَاللَّهُ كَالِمُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ كُولُولُ لَا كُولُولُ لِلْكُلُولُ كُلُولُ كُلُولُوكُ كُولُولُ كُولُولُ كُولُولُوكُ كُولُولُ كُولِكُ كُلُولُ كُولُولُ كُلُولُ كُلُولُ كُلُولُ كُلُولُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلُولُ كُلِكُ كُلْكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلْكُ كُلِكُ كُلْكُ كُلِكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلِكُ كُلِكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلِكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلِكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلِكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلِكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلِكُ لِلْ لَلْكُلِكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُلِكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ كُلْكُ

بِالْحَقِّ ﴿ ذَٰلِكَ مَاكُنْتَ مِنْهُ تَحِيْلُ ﴿ وَلَكَ مَاكُنْتَ مِنْهُ تَحِيْلُ ﴿ وَلَكَ مَاكُنْتَ مِنْهُ تَحِيْلُ ﴿ وَلَكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيْلُ ﴿ وَلَا كَا مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيْلُ ﴿ وَلَا كَا مَا كُنْتُ مِنْهُ لَا كُنْتُ مِنْهُ لَا كَا مَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

২১. অর্থাৎ প্রত্যেকটি মানুষের সাথে দু'জন করে ফেরেশতা সার্বক্ষণিক তার সাথী হয়ে আছে। একজন তার ডান দিকে থাকে এবং তার সৎকর্ম, সৎচিন্তা, সৎকথাসমূহ লিপিবদ্ধ করে। অপরজন তার বাম দিকে থাকে এবং তার অসৎ কর্মসমূহ লিপিবদ্ধ করে। বান্দাহর কোনো কাজ বা কথাই তাদের রেকর্ড থেকে বাদ পড়ে না। আল্লাহ তা'আলা বান্দাহর সকল তৎপরতা সম্পর্কে পরিপূর্ণভাবে অবহিত। তারপর বান্দাহকে আল্লাহর আদালতে দাঁড় করানো হবে, তখন তার সকল তৎপরতার সচিত্র প্রতিবেদন এ দু'জন ফেরেশতার মাধ্যমে পেশ করা হবে। এ প্রতিবেদনের স্বরূপ কেমন হবে তা ধারণা করা আমাদের জন্য কঠিন। তবে আধুনিক কালের বৈজ্ঞানিক আবিষ্কার দারা যে সত্য আমাদের সামনে উদ্ঘাটিত হচ্ছে, তাতে এ বিষয়টি একেবারে নিশ্চিত মনে হয় যে, মানুষের কাজকর্ম ও কথাবার্তা তার চারদিকের পরিবেশের ওপর সচিত্র ছাপ ফেলে যাচ্ছে। যথাসময়ে এ পরিবেশ থেকেই মানুষের সকল কাজকর্ম ও কথাবার্তার সচিত্র রূপ পেশ করা হবে, এতে তার সামান্যতম কিছুও বাদ পড়বে না। আজকাল বৈজ্ঞানিক প্রযুক্তির মাধ্যমে মানুষ এ কাজটি সীমিত পরিসরে করতে পারছে। কিন্তু আল্লাহর ফেরেশতারা এসব প্রযুক্তির মুখাপেক্ষী নয়। মানুষের নিজ দেহ ও তার চারপাশের প্রতিটি বস্তুই তাদের জন্য টেপ ও ফিলা স্বরূপ। তারা এসব টেপ ও ফিলাের সাহায্যে প্রতিটি শব্দ ও অঙ্গ-প্রত্যঙ্গের তৎপরতা খুঁটিনাটিসহ রেকর্ড করে রাখতে সক্ষম। এ রেকর্ড শেষে বিচারের দিন বান্দাহকে তার নিজ কানে নিজের কণ্ঠস্বর শুনিয়ে দেয়া হবে, তার নিজ চোখে তাকে দেখিয়ে দেয়া হবে। যাতে করে অস্বীকার করার কোনো উপায়ই বাকী থাকবে না।

সূরা ক্যাফ

# يَـوْا الْـوَعِيْدِ، ﴿ وَجَاءَ نَ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَائِتٌ وَشَهِيْدُ ٥

সে দিন, যার ভয় দেখানো হতো। ২১. আর প্রত্যেক ব্যক্তি হাজির হয়ে গেলো, (এমন অবস্থায় যে,) তার সাথে রয়েছে একজন পরিচালক এবং একজন সাক্ষী<sup>২৫</sup>।

رُوْمُ - كَا - عَانَ : - عَانَ - عَانَ - عَانَ - عَانَ - عَالَمَ - عَلَمُ - عَلَمُ

এখানে উল্লেখ যে, আখিরাতে আল্লাহ তা'আলা কোনো বান্দাহকে তাঁর আদালতে তথুমাত্র নিজের জ্ঞানের ভিত্তিতে শান্তি দেবেন না ; বরং ন্যায় বিচারের সকল শর্ত তথা যথার্থ সাক্ষ্য-প্রমাণের ভিত্তিতে তাকে শান্তি প্রদান করবেন। আর তাই দুনিয়াতেই প্রত্যেক ব্যক্তির সকল কথা ও কাজের পূর্ণ রেকর্ড তৈরী করে রাখা হচ্ছে, যাতে বান্দাহ তখন এসব কথা ও কাজ অস্বীকার করতে না পারে।

২২. অর্থাৎ আখিরাত যে পরম সত্য তা মানুষ মৃত্যুর সময় থেকেই জানতে শুরু করে। দুনিয়ার জীবনে সেই পরম সত্য আখিরাতের ওপর থেকে পর্দা সরে যেতে থাকে, আর মানুষের সামনে ভেসে উঠে তার পরবর্তী গন্তব্যস্থল। সে জানতে পারে সেখানে সে সৌভাগ্যবান হিসেবে প্রবেশ করছে।

২৩. অর্থাৎ যে মৃত্যু থেকে তুমি পালিয়ে বেড়াচ্ছো, তা পরম সত্য হয়ে তোমার সামনে দেখা দিয়েছে। তুমি আখিরাতের যে জীবনটাকে অস্বীকার করে এসেছো, তা-ই এখন বাস্তব রূপ লাভ করে তোমার সামনে হাজির হয়েছে। অথচ দুনিয়াতে এ জীবনটাকে তুমি কোনো মতেই মেনে নিতে প্রস্তুত ছিলে না।

বাহ্যতঃ সাধারণ মানুষকে এ সম্বোধন করা হয়েছে। মৃত্যু থেকে পলায়নী মনোভাব স্বভাবগতভাবে সমগ্র মানবগোষ্ঠীর মধ্যে পাওয়া যায়। প্রত্যেকেই জীবনকে কাম্য এবং মৃত্যুকে বিপদ মনে করে তা থেকে পালিয়ে থাকতে সচেষ্ট হয়। কিন্তু মানুষের এ কামনা কখনো পূরণ হয় না। মৃত্যু আসবেই।

- ২৪. এটা শিংগার দ্বিতীয় ফুঁৎকার। এ ফুঁৎকারের সাথে সাথে আগে-পরের সমগ্র মৃত্যু মানুষ পুনর্জীবন লাভ করে উঠে দাঁড়াবে।
- ২৫. ইতিপূর্বেকার আয়াতে কিয়ামত সংঘটন ও পুনর্জীবন লাভ করে হাশরের ময়দানে হাযির হওয়ার একটি বিশেষ অবস্থা উল্লিখিত হয়েছে। হাশরের ময়দানে উপস্থিত হওয়ার কালে প্রত্যেক মানুষের সাথে দু'জন ফেরেশতা থাকবে। একজন হবে 'সায়িক'। সায়িক বলা হয় কোনো পশুকে বা কোনো দলের পেছনে থেকে তাকে বিশেষ স্থানের দিকে হাঁকিয়ে নিয়ে যায়। দ্বিতীয় জন হবে 'শাহিদ'। 'শাহিদ' সেব্যক্তির সকল কর্মকাণ্ডের সাক্ষ্য পেশ করবে। এ দু'জন ফেরেশতা ব্যক্তির ডানে ও বামে

﴿ كَانَتَ فِي عَفْلَةِ مِنَ هَنَ الْ فَكَشَفْنَا عَنْكَ عَطَاءَكَ فَبَصَوْكَ الْيُوا ﴿ كَانَتُ عَطَاءَكَ فَبَصُوكَ الْيُوا ﴿ كَانَتُ عَطَاءَكَ فَبَصُوكَ الْيُوا ﴿ كَانَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ ﴿ كَانَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

حَنِيْ وَ الْ عَنَيْ مَا لَنَى عَنِيْ هَا الْعَمَا فِي جَهَا فِي جَهَا وَلَى عَنِيْ وَ الْعَمَا فِي جَهَا وَلَ অত্যন্ত তীক্ষ্ণ । ২৩. আর তার সঙ্গী (ফেরেশতা) বললো, এইতো আমার নিকট যা (তোমার আমলনামা) আছে তা প্রস্তুত্ণ । ২৪. (নির্দেশ দেয়া হবে ফেরেশতাছয়কে) তোমরা উভরে জাহান্লামে নিক্ষেপ করো প্রত্তেক

(عَنْ بُنْ : উদাসীনতায় وَى ْ غَـ فُلْة : जिमानीना - الْقَـدُ كُنْتَ ﴿ كَنْتَ ﴿ وَلَا لَكَ ﴿ كَنَهُ فُنَا ؟ وَالْمَادَ ﴿ كَنْ فَنَا ﴾ وَكَنْ فُنَا ؟ وَالْمَادِ ﴿ كَالْمَا ﴾ وَكَنْ فُنَا ؟ وَالْمَادِ ﴿ كَنْفُنَا ﴾ وَالْمَادِ ﴿ كَنْفُنَا ﴾ وَالْمَادِ ﴿ كَنْفُنَا ﴾ وَالْمَادِ ﴿ كَالْمَادِ ﴿ كَالْمَادِ ﴿ كَالْمَادِ ﴿ كَالْمَادِ ﴿ كَالْمَادِ ﴿ كَنْفُنَا ﴾ وَالْمَادِ ﴿ كَالْمَادِ ﴿ كَالْمَادِ وَلَا لَكُونُ مُ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللللّ

২৬. আয়াতে সকল মানুষকে সম্বোধন করা হয়েছে। দুনিয়ার জীবনে প্রকৃতপক্ষে মানুষ স্বপ্নাবিষ্ট হয়ে রয়েছে। মৃত্যুর পরই মানুষ স্বপ্ন থেকে বাস্তবে ফিরে আসবে। স্বপ্নে মানুষের চোখ বন্ধ থাকে, তেমনি মানুষের চোখ দুনিয়াতে জাগ্রত অবস্থায় থাকলেও প্রকৃতপক্ষে তা বন্ধই, কেননা সে এই চর্মচক্ষু দ্বারা পরকালীন জগতের কিছুই দেখতে সক্ষম নয়। কিন্তু মৃত্যুর সাথে সাথে যখন তার চর্মচক্ষু বন্ধ হয়ে যাবে। তখন থেকে আখিরাতের দৃশ্যাবলী দেখতে থাকবে। যেসব বিষয়াবলী সম্পর্কে আল্লাহর কিতাবের মাধ্যমে নবী-রাসূলগণ খবর দিয়ে গেছেন। আসলে মানুষ ইহজগতে নিদ্রিত। মৃত্যুর মাধ্যমেই সে জাগ্রত হবে।

২৭. এখানে 'কারীন' বা সাথী দ্বারা সেই ফেরেশতাকে বুঝানো হয়েছে, যে তাকে হাঁকিয়ে হাশরের ময়দানে নিয়ে আসবে। সে ফেরেশতা আল্লাহর দরবারে হাযির হয়ে আরয করবে যে, এ ব্যক্তি আমার তত্ত্বাবধানে ছিলো এখন তাকে মহান প্রভুর দরবারে হাযির করা হয়েছে।

২৮ বর্ণনার ধারাবাহিকতায় বুঝা যায় যে, এ নির্দেশ সেই দু'জন ফেরেশতাকেই দেয়া হবে, যারা লোকটিকে পুনর্জাগরণের পর হাশর ময়দানে আল্লাহর আদালতে হাজির করেছে। কোনো কোনো মুফাস্সির অন্য কথাও বলেছেন। (ইবনে কাসীর)

### كُفّارِ عَنِيْنِ ﴿ مَنَاعِ لِلْحَيْرِ مُعْتَنِ مُرْيَبِ ﴿ إِلَّالِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ الْهَا اَحَر عَنَيْنِ ﴿ مَنَاعِ لِلْحَيْرِ مُعْتَنِي مُوالِدَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ الْحَ

হটকারী কট্টর কাঞ্চিরকে<sup>১৯</sup>। ২৫.——(যে ছিলো) ভালো কাজের প্রতিবন্ধক<sup>ক</sup>, সীমালংঘনকারী,<sup>৩)</sup> সন্দেহ-সংশয় সৃষ্টিকারী<sup>৩২</sup>। ২৬. ষে আল্লাহর সাথে অন্য ইলাহ বানিয়ে নিয়েছিলো——

### فَالْقِيدُ فِي الْعَنَابِ الشِّرِيْنِ قَالَ قَرِينَهُ رَبَّنَاماً اَطْغَيْتُهُ وَلٰكِن كَانَ

অতএব তোমরা তাকে নিক্ষেপ করো কঠিন আযাবে<sup>৩৩</sup>। ২৭ . তার সহযাত্রী (শয়তান) বলবে, 'হে আমাদের প্রতিপালক, আমি তাকে বিদ্রোহে লিপ্ত করিনি, বরং সে-ই ছিলো

- للْخَيْر ; व्हिला প্রতিবন্ধক (مَثَّاعِ किंत काि काि कां केंते। किंति कां केंते। किंति केंते। किंति केंते। किंति केंते। किंति कां काि काि काि काे केंते। किंति केंते। किंति काे केंते। किंति काे केंते। किंति काे केंते। काे किंति काे केंते। काे किंति काे केंति काे केंते। काे किंति काे किंति। किंति काे किंति कां किंति किंति कां किंति कां किंति किंति कां किंति किंति

- ২৯. 'কাফ্ফার' শব্দ দ্বারা 'সত্যের চরম প্রত্যাখ্যানকারী' এবং 'চরম অকৃতজ্ঞ' উভয় অর্থই বুঝায়। প্রকৃতপক্ষে পরম সত্যকে প্রত্যাখ্যানকারী মানুষই চরম অকৃতজ্ঞ।
- ৩০. 'খায়ির' শব্দ দ্বারা কল্যাণ ও সম্পদ উভয় অর্থ বুঝায়। অর্থাৎ এ কট্টর কাফিররা শুধুমাত্র নিজেরাই কল্যাণের পথ থেকে বিরত থাকতো তা নয়, বরং তারা দুনিয়ার মানুষের কল্যাণের পথেও বাধা সৃষ্টি করতো। আর সম্পদ অর্থ গ্রহণ করলে আয়াতের অর্থ দাঁড়ায়, তারা নিজেদের সম্পদ থেকে বান্দাহ ও আল্লাহ কারো অধিকারই দিতে প্রস্তুত ছিলো না।
- ৩১. অর্থাৎ সে তার সকল কাজেই নীতি-নৈতিকতার সীমালংঘন করতো। নিজের স্বার্থ ও অসদুদ্দেশ্য হাসিল করার জন্য যে কোনো অন্যায়-অত্যাচার করতে পিছপা হতো না। অবৈধভাবে যা উপার্জন করতো তা অবৈধ পথেই ব্যয় করতো। মানুষের অধিকার হরণ করতো এবং তার মুখ ও হাত দ্বারা সে মানুষকে কল্যাণের পথে চলতে বাধা প্রদান করেই সে থেমে থাকতো না, বরং কল্যাণের পথের পথিকদের ওপর যুলুম-নির্যাতন চালাতো।
- ৩২. 'মুরীব' অর্থ সে দীনের ব্যাপারে যেমন নিজে সন্দিহান ছিলো, তেমনি অন্যদেরকে এ ব্যাপারে সন্দিহান করে তোলার প্রচেষ্টায় রত ছিলো। নবী-রাস্লদের সত্যের দাওয়াতের প্রতি সে নিজে সন্দেহ পোষণ করতো, সাথে সাথে যেসব লোকের সাথে সে মিশতো, তাদের মনেও সন্দেহ-সংশয় সৃষ্টি করে দিতো।

# فِيٛ َمَالِ بَعِيْدٍ ﴿ قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَنَى ۚ وَقَنْ قَنَّ مَنَ ۖ إِلَيْكُرْ بِالْوَعِيْدِ

চরম শুমরাহীতে লিও। <sup>৩০</sup> ২৮. তিনি (আল্লাহ) বলবেন, আমার সামনে তোমরা ঝগড়া করো না, কারণ আমি আগেই তোমাদের কাছে আযাবের সতর্কবাশী পাঠিয়েছি। <sup>৩৫</sup>

### ايُبَنَّ لُ الْقَوْلُ لَنَّ وَمَّا أَنَا بِظُلَّا إِلَّا عَبِيْدِ فَ

২৯. আমার দরবারে কথা রদবদল হয় না<sup>৩৬</sup> এবং আমি আমার বান্দাহর প্রতি অবিচারকও নই।<sup>৩৭</sup>

৩৩. সূরার ২৪ থেকে ২৬ পর্যন্ত আয়াত তিনটিতে সেসব বিষয় উল্লেখ করা হয়েছে। যেসব বিষয় মানুষকে জাহান্নামের কঠিন আযাবে নিক্ষেপ করবে। বিষয়গুলো হলো—১. সত্যকে মিথ্যা সাব্যস্ত করা ২. মহান আল্লাহর প্রতি অকৃতজ্ঞতা, ৩. সত্যের পথিকদের সাথে শক্রতা পোষণ করা, ৪. মানুষের কল্যাণের পথে বাধা সৃষ্টি করা, ৫. নিজের সম্পদ দ্বারা আল্লাহর হক ও বান্দাহর হক আদায় না করা, ৬. নিজের সকল কাজে সীমালংঘন করা, ৭. মানুষের প্রতি যুলুম-অত্যাচার করা, ৮. দীনের প্রতি সন্দেহ পোষণ করা, ৯. অন্যদের মনে দীনের ব্যাপারে সন্দেহ সংশয়ের সৃষ্টি করা এবং ১০. আল্লাহর প্রভুত্বে অন্যদেরকে শরীক করা।

৩৪. 'কারীন' শব্দের অর্থ অন্তরঙ্গ সাথী। ২৩ আয়াতে এ শব্দ দ্বারা ফেরেশতা বুঝানো হয়েছে, যে দৃ'জন ফেরেশতা দৃনিয়াতে অন্তরঙ্গভাবে তার সাথী ছিলো। আর এ আয়াতে 'কারীন' শব্দ দ্বারা সেই শয়তানকে বুঝানো হয়েছে যে দৃনিয়াতে তার সাথে অন্তরঙ্গ বন্ধুর মতো লেগে থেকে তাকে আল্লাহর বিরুদ্ধে নাফরমানী ও বিদ্রোহ করতে প্ররোচিত করেছে। সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিকে যখন জাহান্নামে নিক্ষেপ করার আদেশ হয়ে যাবে, তখন সে বলবে, 'আমাকে এ শয়তান-ই পথভ্রষ্ট করছে, নইলে তো আমি সৎকাজই করতাম। তার জবাবে সেই শয়তান বলবে, 'হে আমাদের প্রতিপালক, আমি তাকে বিদ্রোহে প্ররোচিত করিনি, বরং সে নিজে নিজেই পথভ্রষ্ট হয়েছে। সে কোনো সদৃপদেশ গ্রহণ করতো না।

৩৫. অর্ধাৎ আমার সামনে অনর্থক ঝগড়া করো না, আমি তো তোমাদেরকে নবী ুএবং আসমানী কিতাবের মাধ্যমে সাবধান করে দিয়েছিলাম যে, বিভ্রান্তকারী এবং, িবিভ্রান্ত ব্যক্তি কাকে কি শান্তি ভোগ করতে হবে। এখন তো সেই শান্তি থেকে রক্ষ্<mark>রী</mark> পাওয়ার কোনো পথই বাকী নেই। এখন তোমাদের উভয়কে অবশ্যই শান্তি ভোগ করতে হবে।

- ৩৬. অর্থাৎ আমার ফয়সালা যথার্থ ইনসাফপূর্ণ। সুতরাং সে ফয়সালা রদবদল করার কোনো প্রয়োজন হয় না।
- ৩৭. 'যাল্লাম' শব্দের অর্থ চরম যালিম। এর দ্বারা এটা বুঝানো হয়নি যে, আমি আমার বান্দাহর প্রতি যালিম হলেও চরম যালিম নই; বরং এর দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, আমি আমার বান্দাহর স্রষ্টা ও প্রতিপালক হয়ে যদি তাদের ওপর যুলুম করি, তাহলে আমি সেক্ষেত্রে চরম যালিম বলে গণ্য হয়ে যাবো। বান্দাহর ওপর আমি আদৌ যুলুম করি না। তোমাদের ওপর যে শান্তি আপতিত হচ্ছে, তা তোমাদের নিজেরই উপার্জিত। তোমাদের উপার্জিত শান্তির চেয়ে সামান্যতম বেশী শান্তিও তোমাদেরকে দেয়া হছে না। এ আদালতে অন্যায়ভাবে সাক্ষ্য-প্রমাণহীন কাউকে শান্তি দেয়া হয় না।

### ২য় রুকৃ' (১৬-২৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আল্লাহ তা'আলা মানুষকে সৃষ্টি করেছেন। মানুষের প্রবৃত্তির ম্রষ্টাও তিনি। সুতরাং প্রবৃত্তির চাহিদা কি, তা তিনি অবশ্যই জানবেন। অতএব তাঁর অবগতির বাইরে কিছু করার ক্ষমতা মানুষের নেই।
- ২. আল্লাহর ক্ষমতা ও জ্ঞান মানুষের শিরা-উপশিরা পর্যন্ত পরিব্যাপ্ত। সুতরাং মানুষকে পাকড়াও করার জন্য তাঁকে কোনো তৎপরতা চালাতে হয় না। তাঁর সকল কাজই তাঁর ইচ্ছার সাথে সংশ্রিষ্ট।
- ৩. আল্লাহর ক্ষমতা ও জ্ঞান ছাড়াও ন্যায় বিচারের শর্তপূরণ করে প্রত্যেক মানুষের সাথে তার ডানে ও বামে দু'জন ফেরেশতা সার্বক্ষণিক নিয়োজিত রয়েছে। তারা তার সম্পাদিত ভালো-মন্দ সকল কাজের সচিত্র প্রতিবেদন তৈরি করে চলছে।
- ৪. মানুষের মুখ থেকে এমন একটি কথাও উচ্চারিত হয় না যা ফেরেশতাদের রেকর্ড থেকে বাদ পড়ে যেতে পারে। সুতরাং কোনো কথা বলার আগে এ রেকর্ডের কথা শ্বরণ রাখা আমাদের কর্তব্য।
- ৫. অতিবড় কট্টর নাস্তিকও মৃত্যুকে অস্বীকার করার মত ক্ষমতা রাখে না । সুতরাং মৃত্যুর পরবর্তী জীবনকে অস্বীকার করা হঠকারিতা ছাড়া কিছু নয় ।
- ৬. মৃত্যু অনিবার্য, তা থেকে পালিয়ে থাকার কোনো উপায় নেই। মৃত্যুর মাধ্যমেই আমাদেরকে পরকালীন জীবনে প্রবেশ করতে হবে। অতএব সেই জীবনের জন্য পাথেয় সঞ্চয় করাই বুদ্ধিমানের কাজ।
- ৭. শিঙ্গায় দ্বিতীয় ফুঁৎকারের সাথে সাথেই আমাদের সবাইকে হাশর ময়দানে প্রতিষ্ঠিত আল্লাহর আদালতে হাজির হতে হবে।
- ৮. দুনিয়ার জীবনে যে দু'জন ফেরেশতা প্রত্যেক মানুষের সাথে সার্বক্ষণিক থাকছে, তারাই তাকে আল্লাহর আদালত পর্যন্ত পৌছে দেবে। সুতরাং কোখাও পালিয়ে যাওয়ার কোনো উপায় নেই।

- ি ৯. মুত্যুর সাথে সাথেই দুনিয়া দৃষ্টির আড়ালে চলে যাবে। দৃষ্টির সামনে এসে পড়বে আখিরাত নী স্বেচ্ছায় বা অনিচ্ছায় আমাদেরকে পরজগতের বাসিন্দা হয়ে যেতে হবে।
- ১০. অতপর আল্লাহর আদালতে সঙ্গী আমলনামা বহনকারী ফেরেশতা আল্লাহর সামনে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির আমলনামা পেশ করবে।
- ১১. কাফিরকে বিনা হিসাবেই জাহান্লামে নিক্ষেপ করার জন্য নির্দেশ দেয়া হবে। আর তদনুযায়ী কাফিরদেরকে জাহান্লামে নিক্ষেপ করা হবে।
- ১২. দুনিয়াতে মুসলিম হিসেবে পরিচিত থেকেও ভালো কাজের প্রতিবন্ধকতা সৃষ্টিকারী, প্রত্যেক কাজে নীতি-নৈতিকতার সীমালংঘনকারী এবং দীন ইসলামের বিধি-বিধান সম্পর্কে সন্দিহান ও অন্যের মনেও সংশয় সৃষ্টিকারী ব্যক্তিকেও জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে।
- ১৩. আল্লাহর ক্ষমতা ও কর্তৃত্বে এবং তাঁর গুণ-বৈশিষ্ট্যে অন্য কাউকে অংশীদার সাব্যস্তকারী মুশরিককেও জাহান্লামের আয়াবে নিক্ষেপ করা হবে।
- ১৪. কাফির ও মুশরিক ব্যক্তি তার পরিণতির জন্য তাকে বিদ্রান্তকারী তার সঙ্গী শয়তানকে দায়ী করবে আর শয়তান তা অস্বীকার করবে এবং সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির পথভ্রষ্টতার জন্য তার নিজেকেই দায়ী করবে।
- ১৫. আল্লাহর আদালতে পথভ্রষ্ট ব্যক্তি তার পথভ্রষ্টতার দায়-দায়িত্ব অন্য কারো ওপর চাপিয়ে দিয়ে আত্মরক্ষা করতে সমর্থ হবে না।
- ১৬. আল্লাহ তা'আলা মানুষকে জ্ঞান দিয়ে সৃষ্টি করেছেন, আবার নবী-রাসূল এবং আসমানী কিতাব পাঠিয়ে দিক নির্দেশনা দান করেছেন; এতদসত্ত্বেও যারা পৃথন্দ্রষ্ট হবে, তাদের কোনো অজুহাত আল্লাহর আদালতে গৃহীত হবে না।
- ১৭. নবী-রাসূলগণ যে সভ্যের দাওয়াত দিয়েছেন তা যথার্থই সত্য ছিলো, তাঁরা জান্নাতের সুসংবাদ দানকারী ও জাহান্নাম সম্পর্কে সতর্ককারী হিসেবে তাদের দায়িত্ব যথার্থই পালন করেছেন।
- ১৮. দুনিয়া কোনো কালেই নবী-রাসৃলদের উপস্থিতি বা তাদের শিক্ষা প্রচারকারী ও প্রশিক্ষণদানকারী অনুসারীদের থেকে খালি ছিলো না, বর্তমানেও নেই এবং কিয়ামত পর্যন্তও এ ব্যবস্থা চালু থাকবে।
- ১৯. সুতরাং আল্লাহর দরবারে কোনো অজুহাত গ্রহণযোগ্য হবে না এবং আল্লাহর বিধানে কোনো রদবদলের প্রয়োজনও হবে না।
- ২০. কোনো জাহান্নামী নিজেও তার ওপর অবিচার হয়েছে একথা বলতে পারবে না। যাকে যতটুকু শান্তি দেয়া হবে, সেটাই তার যাথার্থ শান্তি। কারণ আল্লাহ তা'আলা কোনো বান্দাহর ওপর বিন্দুমাত্রও যুলুমকারী নন।

П

### সূরা **হিসেবে রুকৃ'-৩** পারা হিসেবে রুকৃ'-১৭ আয়াত সংখ্যা-১৬

وَيَوْرُ نَقُولُ لِجَهَنَّرَ هَلِ امْتَلَئْبِ وَتَقُولُ هَلْمِنْ مَرِ يَنِ وَأَزْلِغَبِ وَتَقُولُ هَلْمِنْ مَرِ يَنِ وَأَزْلِغَبِ

৩০. সেদিন আমি জাহান্নামকে জিজ্ঞেস করবো, 'তুমি কি পূর্ণ হয়ে গেছো' ? আর সে জবাব দেবে, 'আরো অতিরিক্ত কিছু আছে কি' ?<sup>৩৮</sup> ৩১. আর নিকটে নিয়ে আসা হবে

الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِيْنَ غَيْرَ بَعِيْدٍ ﴿ فَنَامَا تُوْعَلُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيْظٍ ٥

জান্নাতকে মুন্তাকী তথা আল্লাহতীক্লদের জন্য—কোনো দূরত্বই থাকবে না<sup>৩৯</sup> ৩২. (বশা হবে)—এটাই তা, যার ওয়াদা তোমাদেরকে দেয়া হতো—প্রত্যেক প্রত্যাবর্তনকারী<sup>৪০</sup> হিফাযতকারীর<sup>৪১</sup> জন্য।

৩৮. জাহান্নামকে যখন জিজেস করা হবে ; তুমি কি পূর্ণ হয়ে গেছো ? অর্থাৎ তোমার পেট ভরে গেছে কিনা, তখন জাহান্নাম জিজেস করবে 'আরো জাহান্নামী বাকী আছে কিনা।' এর দ্বারা জাহান্নামের এ কামনা প্রকাশ পায় যে, যারা বাকী আছে, তাদেরকেও যেন জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হয়। কোনো একজন অপরাধীও যেন ছাড়া না পায়। জাহান্নামের এ জবাব দ্বারা এটাও অর্থ হতে পারে যে, জাহান্নামে আর কোনো জায়গায়ই বাকী নেই, তাই জাহান্নাম বিশ্বয় প্রকাশ করে বলছে, আরো এমন মানুষ বাকী আছে কিনা, যাদেরকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করার সিদ্ধান্ত হয়ে গেছে।

এখানে মনে রাখা প্রয়োজন যে, জাহান্নামের সাথে আল্পাহর এ কথোপকথন কেমন ধরনের হবে তা আল্পাহ-ই জানেন। হতে পারে জাহান্নামের এ জবাব তার অবস্থা দ্বারাই বুঝা যাবে। অথবা, আল্পাহ তা'আলা আখিরাতে জড়ো পদার্থকেও বাক-শক্তি সম্পন্ন করে দেবেন। তারা সেদিন কথা বলতে সক্ষম হবে তাদের ভাষা আমাদের বোধগম্য হতেও পারে বা নাও হতে পারে।

### ۚ ۞مَنْ خَشِىَ الرِّحْلَى بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبِ مُّنِيْبِ فَيْ إِلْهُ عُلُوهَا بِسَلْمٍ \*

৩৩.——যে না দেখা সত্ত্বেও দয়াময় আল্লাহকে ভয় করে<sup>১২</sup> এবং একনিষ্ট মন নিয়ে উপস্থিত হয়<sup>৪৩</sup>। ৩৪. (বলা হবে)——'তাতে' (জান্লাতে) প্রবেশ করো শান্তি ও নিরাপন্তার সাধে<sup>৪৪</sup>

৩৯. অর্থাৎ আখিরাতের স্থান-কালের দূরত্ব ও নৈকট্য দুনিয়ার স্থান-কালের মতো হবে না। আল্লাহ তা'আলার ফায়সালা যখন কারো ব্যাপারে চূড়ান্ত হয়ে যাবে এবং সে জান্নাত লাভের উপযুক্ত বলে বিবেচিত হবে, তখনই তাকে জান্নাতে প্রবেশ করিয়ে দেয়া হবে। জান্নাতে প্রবেশের জন্য তাকে কোনো দূরত্ব অতিক্রম করতে হবে না। এর জন্য তাকে কিছুমাত্র সময় বয়য় করতেও হবে না। জান্নাতের ফয়সালা হওয়া মাত্রই সেনিজেকে জান্নাতে উপস্থিত দেখতে পাবে। যেন তাকে জান্নাতে পৌছানো হয়নি, জান্নাতকেই তার নিকটে উঠিয়ে আনা হয়েছে।

- 80. অর্থাৎ জানাতের ওয়াদা প্রত্যেক 'আউয়াব' ও 'হাফীয'-এর জন্য। 'আউয়াব' অর্থ অনুরাগী। যে ব্যক্তি শুনাহ থেকে সরে গিয়ে আল্লাহর প্রতি অনুরক্ত হয়, সেই 'আউয়াব'। যে ব্যক্তি নির্জনে নিজ্ঞ শুনাহ শ্বরণ করে আল্লাহর দরবারে ক্ষমা প্রার্থনা করে সে-ই 'আউয়াব'। যে ব্যক্তি প্রত্যেক উঠাবসায় আল্লাহ তা'আলার কাছে নিজ্ঞ শুনাহের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করে সে-ই 'আউয়াব'। নিজের সকল ব্যাপারে যে আল্লাহর শ্বরণাপন্ন হয় সে 'আউয়াব'।
- 8১. হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস রা. বলেন, 'হাফীয' এমন ব্যক্তি, যে নিজ গুনাহসমূহ স্বরণ রাখে, যাতে সেগুলো মাফ করিয়ে নেয়। ইবনে আব্বাস রা. অন্য এক বর্ণনায় বলেন, 'হাফীয' এমন ব্যক্তি, যে আল্লাহর যাবতীয় বিধান স্বরণ রাখে। 'হাফীয'-এর শান্দিক অর্থ হিফাযতকারী। যারা আল্লাহর নির্ধারিত সীমারেখা তাঁর ফর্যসমূহ, হারামসমূহ এবং তাদের দায়িত্বে ন্যন্ত আমানতসমূহ রক্ষা করে, আর তাদের ওপর আল্লাহর পক্ষ থেকে আরোপিত অধিকারসমূহ রক্ষা করে তারাই 'হাফীয' বা হিফাযতকারী।
- 8২. অর্থাৎ যারা দুনিয়ার জীবনে দয়াময় আল্লাহকে দেখা অসম্ভব জেনেও তাঁর নাফরমানী করতে ভয় করে। দুনিয়াতে দৃশ্যমান সকল শক্তি থেকে আল্লাহর ভয় তাদের মধ্যে অধিক প্রবল থাকার কারণে তাঁর রহমতের ভরসায় তারা গুনাহের কাজে লিপ্ত হয়নি। তারা আল্লাহর রহমতের ব্যাপকতা ভালোভাবে জানা সত্ত্বেও গুনাহ করার দুঃসাহস করে না, তাদের জন্যই জানাতের ওয়াদা দেয়া হচ্ছে।

### ذَٰلِكَ يَوْٱ الْخُلُودِ ﴿ لَهُمْ مَّا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَنَيْنَا مَزِيْنٌ ﴿ وَكُمْ اَ هَلَكْنَا

এটা অনস্তকাল অবস্থানের দিন। ৩৫. সেখানে তারা যা চাইবে তা-ই তাদের জন্য মজুদ থাকবে এবং আমার কাছে আরো বেশী আছে। ৩৬. আর আমি ধ্বংস করে দিয়েছি কতইনা<sup>94</sup>

### قَبْلَهُرْمِنْ قَرْبٍهُرْ اَشَكُ مِنْهُرْ بَطْشًا فَنَقَّبُوْ آفِي الْبِلَادِ هَلْ مِنْ سَّحِيْ**مِ**

মানবগোষ্ঠীকে তাদের আগে যারা ছিলো শক্তিতে এদের চেয়ে অধিক প্রবল এবং যারা (দুনিয়ার) নগর-বন্দরগুলোতে বিচরণ করে বেড়াতো<sup>64</sup> ;——থাকলো কি (তাদের) কোনো আশ্রয়স্থল ?<sup>89</sup>

- ৪৩. অর্থাৎ এমন অন্তর যে, অন্তর সর্বদা আল্লাহর মহানত্বকে জাগরুক রেখে তাঁর সামনে বিনীত ও নম্র হয়ে থাকে এবং নিজের অন্তরের সকল কু-বাসনা পরিত্যাগ করে। সারা জীবন তাঁর ওপর যে পরিস্থিতিই আসুক না কেনো সকল অবস্থাতেই সে আল্লাহর দিকেই ফিরে আসে। কম্পাসের কাঁটাকে যেদিকেই ঘোরানো হোক না কেনো সে তার মেরুর দিকেই ফিরে যায় তেমনি তার মন একনিষ্ঠভাবে আল্লাহর দিকেই ফিরে আসে।
- 88. অর্থাৎ যারা উপরোক্ত গুণাবলীর অধিকারী তাদেরকে বলা হবে যে, তোমরা শান্তি ও নিরাপত্তা সহকারে তোমাদের জন্য ওয়াদাকৃত অনন্তকালের বাসস্থান এ জানাতে প্রবেশ করো। যেসব গুণাবলী থাকলে এক ব্যক্তি জানাত লাভের উপযুক্ত হয়, সেগুলো হলো—(১) তাকওয়া (২) সকল অবস্থায় আল্লাহর দিকে ফিরে যাওয়া (৩) আল্লাহর সকল বিধি-নিষেধ হিফাযত করা (৪) না দেখা সত্ত্বেও দ্য়াময় আল্লাহকে ভয় করা, (৫) খালেস তথা একনিষ্ঠ মন নিয়ে আখিরাতে উপস্থিত হওয়া তথা মৃত্যু পর্যন্ত আল্লাহর প্রতি অনুগামী থাকা।
- 8৫. অর্থাৎ জান্নাতবাসীরা যা চাইবে তা-ই জান্নাতে পাবে। চাওয়া মাত্রই প্রার্থীত বস্তু তাদের সামনে উপস্থিত পাবে। কোনো প্রকার অপেক্ষা বা বিলম্বের বিড়ম্বনা তাদের পোহাতে হবে না।

হযরত আবু সায়ীদ খুদরী রা. থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ সা. এরশাদ করেছেন যে, জান্নাতে কেউ যদি সন্তান কামনা করে, তবে গর্ভধারণ, প্রসব ও সন্তানের শারীরিক প্রবৃদ্ধির জন্য তাকে অপেক্ষা করতে হবে না, এক মুহূর্তের মধ্যে সব নিষ্পন্ন হয়ে যাবে। (ইবনে কাসীর)

### ® إِنَّ فِيْ ذَٰلِكَ لَنِكُوٰ كَامِنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ اَوْ ٱلْقَى السَّمْعَ وَهُوَشَهِيْكُ ۞

৩৭. নিশ্চয়ই এতে রয়েছে নিশ্চিত শিক্ষা তার জন্য, যার আছে (বোধশক্তি সম্পন্ন) বৃদয়, অথবা সে কান পেতে শোনে এমতাবস্থায় সে হয় মনোযোগী<sup>৪৮</sup>।

### ٩ وَلَقُن خَلَقْنَا السَّهُوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ ٱبَّا إِلَى وَمَامَسْنَا

৩৮. আর নিঃসন্দেহে আমি আসমান ও যমীন এবং এতদুভয়ের মধ্যকার সবকিছু সৃষ্টি করেছি ছয় দিনের মধ্যে<sup>৪৯</sup> ; আর আমাকে স্পর্শ করেনি

তাছাড়া তাদের জন্য আল্লাহর কাছে এমন নিয়ামতও রয়েছে যা তারা কল্পনা করতেও দুনিয়াতে সক্ষম ছিলো না। যার ফলে তারা সেসব নিয়ামতের আশাও কোনোদিন করতে পারতো না। হযরত আনাস রা. ও জাবের রা.-এর মতে এ বাড়তি নিয়ামত হলো আল্লাহর সাথে সাক্ষাত যা জানাতীরা লাভ করবে।

- ৪৬. অর্থাৎ তাদের শক্তি সামর্থ্য তাদের নিজ দেশেই সীমিত ছিলো না, বরং তারা পৃথিবীর অনেক দেশ জয় করে সেসব দেশে পুঠ-তরাজ চালাতো।
- 8৭. অর্থাৎ এত শক্তি-সামর্থ্য থাকা সত্ত্বেও তারা আল্পাহর পাকড়াও থেকে বেঁচে আশ্রয় নেয়ার মতো স্থান পেলো না। অতএব তোমরাও আল্পাহর নাফরমানী করে কোথাও গিয়ে বাঁচতে পারবে না।
- ৪৮. অর্থাৎ এ স্রায় বর্ণিত বিষয়বস্তু দারা উপকৃত হতে পারে যাদের বোধশক্তি আছে, যদ্বারা উল্লিখিত বিষয়বস্তুকে সত্য মনে করে এবং আয়াতসমূহকে মনের কান দিয়ে শোনে। যাদের বোধশক্তি নেই, যারা মনোযোগ দিয়ে আল্লাহর আয়াতসমূহ শোনে না তারা এ থেকে কোনো উপকার লাভ করতে পারে না।
- ৪৯. কুরআন মাজীদের অত্র আয়াত থেকে সুস্পষ্টভাবে জানা যায় যে, আসমান যমীন ও এতদুভয়ের মধ্যকার সবকিছুই আল্পাহ তা'আলা ছয়দিনে সৃষ্টি করেছেন। কতেক হাদীসের বর্ণনায় কুরআন মাজীদের বর্ণনা থেকে কিছু পার্থক্য পরিলক্ষিত হয়।

مَنْ لَغُونِ فَأَصْبِرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّرٍ بِحَمْلِ رَبِّكَ قَبْلُ طُلُوعِ الشَّمْسِ مَنْ لَغُونِ فَأَصْبِرُ عَلَى السَّمْسِ مَنْ لَعُونِ فَأَصْبِرُ عَلَى السَّمْسِ (بِحَمْلِ رَبِّكَ قَبْلُ طُلُوعِ السَّمْسِ (مَنْ اللهُ اللهُ

وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴿ وَمِنَ الْيُلِ فَسَبِّحَهُ وَ اَدْبَارَ السَّجُودِ ﴿ وَاسْتَعِعْ يَـواً وَاسْتَعِعْ يَـواً مَعْ الْعَالَةِ عَلَى الْعُودِ ﴿ وَاسْتَعِعْ يَـواً مَعْ الْعَلَى ال

এসব হাদীসের বর্ণনা কুরআন মাজীদের বর্ণনার ন্যায় অকাট্য ও নিশ্চিত নয়; কারণ এগুলো ইসরাঈলী বর্ণনা হওয়ার আশংকা সমধিক। আল্লামা ইবনে কাসীরও এরূপ মত প্রকাশ করেছেন। সুতরাং কুরআনের আয়াতই হবে মৃলভিত্তি। সকল ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ কুরআনের আয়াতের সাথে সামঞ্জন্যশীল হতে হবে।

- ৫০. অর্থাৎ আখিরাত অবিশ্বাসী এসব নির্বোধ লোকেরা মৃত্যুর পরে পুনজীবনকে অসম্ভব মনে করে, আপনাকে বিদ্রোপ করছে। আপনি ধৈর্য অবলম্বন করুন। এদের জ্বেনে রাখা উচিত যে, আমি আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী এবং উভয়ের মধ্যকার সবকিছুই মাত্র ছয়দিনে সৃষ্টি করেছি। আমি এতে মোটেই ক্লান্ত হইনি। সুতরাং কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার পরে এ যমীন ও মানুষকে পুনঃ সৃষ্টি করা কোনো কঠিন ব্যাপার নয়।
- ৫১. আয়াতে তাসবীহ পাঠ তথা পবিত্রতা-মহিমা ঘোষণা করাকে নির্দিষ্ট সময়ের সাথে যুক্ত করে নির্দেশ দানের মাধ্যমে নামায বুঝানো হয়েছে। সূর্যোদয়ের আগে তাসবীহ পাঠের নির্দেশ দ্বারা ফজর নামায, সূর্যান্তের আগে তাসবীহ পাঠের নির্দেশ দ্বারা যোহর ও আসর নামায এবং রাতে তাসবীহ পাঠের নির্দেশ দ্বারা মাগরিব ও ইশার নামায বুঝানো হয়েছে। এছাড়া তাহাজ্জুদ নামাযও রাতের তাসবীহর মধ্যে শামিল।

# يَّنَادِ الْهُنَادِ مِنْ مَّكَانٍ وَرِيْبٍ هَيْواً يَسْمُعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْكِقِّ وَلِكَ

একজন আহ্বানকারী নিকটবর্তী স্থান থেকে আহ্বান জানাবে $^{\circ}$ -8২. যেদিন তারা (হাশরের) শোর-চিৎকার ঠিকমত শুনতে পাবে $^{\circ}$ ; সেটাই হবে

وَالْمُنَاد ; আহ্বান জানাবে : الْمُنَاد -একজন আহ্বানকারী ; مُكَان -থেকে -مُكَان - শুনি-يُنَاد -আহ্বান জানাবে - مُكَان - শুনিকটবর্তী । (৪) -يُسْ مَعُونَ ; বেদিন -يُربُبَ -الطَّيْثُ - নিকটবর্তী । (৪) -يُسْ مَعُونَ ; বেদিন -يُربُبَ -رائحِق -بالْحَق : সেটাই হবে ; (৪) -باللهجة - بالْحَق : সেটাই হবে ;

হযরত জারীর ইবনে আবদুল্লাহ রা. কর্তৃক বর্ণিত এক দীর্ঘ হাদীসে রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন−"চেষ্টা করো যাতে তোমার সূর্যোদয়ের আগের এবং সূর্যান্তের আগের নামাযগুলো ছুটে না যায়। এর প্রমাণস্বরূপ জারীর আলোচ্য আয়াতটি তিলাওয়াত করেন। (কুরতুবী)

আর সিজদার পরে তাসবীহ পাঠের নির্দেশ দ্বারা ফর্য নামাযের পর যেসব সুন্নাত, নফল বা তাসবীহ পাঠের নির্দেশ রাস্থুল্লাহ সা. থেকে হাদীসের মাধ্যমে পাওয়া যায় তা-ই বুঝানো হয়েছে।

হযরত আবু হুরায়রা রা. থেকে বর্ণিত। রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি সকালে ও বিকালে একশত বার করে 'সুবহানাল্লাহি ওয়া বিহামদিহী' পাঠ করে তার গুনাহ ক্ষমা করা হবে, যদিও তা সমুদ্রের তরঙ্গ অপেক্ষাও বেশী হয়। (মাযহারী)

আবু হুরায়রা রা. বর্ণিত অপর এক বর্ণনায় আছে, রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি প্রত্যেক কর্য নামাযের পরে ৩৩ বার 'সুবহানাল্লাহ' (আল্লাহ পবিত্র) ৩৩ বার 'আলহামদ্লিল্লাহ' (সকল প্রশংসা আল্লাহর জন্য), ৩৩ বার 'আল্লাহ আকবার' (আল্লাহ সবচেয়ে বড়) এবং এক বার 'লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ ওয়াহদাহ লা শারীকা লাহ লাহুল মূলকু ওয়ালাহুল হামদু ওয়াহুয়া আলা কুল্লি শাইয়িন কাদীর' (আল্লাহ ছাড়া কোনো উপাস্য নেই, তিনি এবং তার কোনো অংশীদার নেই, তারই রাজত্ব। সকল প্রশংসা তারই জন্য, তিনি সকল বিষয়ের উপর ক্ষমতাবান।) পাঠ করবে তার গুনাহ মাক করা হবে। যদিও তা সমুদ্রের তেউয়ের সমান হয়। (বুখারী ও মুসলিম)

ফর্য নামাযের পর যেসব সুন্নাত নামাযের কথা সহীহ হাদীসে উল্লিখিত আছে, তা-ও 'আদ্বারাস সুজ্ঞ্দ'-এর মধ্যে শামিল। (মাযহারী)

এখানে উল্লেখ্য যে, এসব তাসবীহ পাঠ করার সময় এগুলোর অর্থের প্রতি খেয়াল রাখা জব্দরী।

৫২. অর্থাৎ দ্নিয়ার যমীনে যে মানুষ যেখানেই মরে থেকে পঁচে-গলে মাটির সাথে মিশে যাক না কেনো ফেরেশতা ইসরাফিল যখন শিঙ্গায় দ্বিতীয়বার ফুঁক দেবে তখন আগে-পরের সব মানুষের কানে এ আওয়াজ পৌছে যাবে। সব মানুষের মনে হবে যেন কানের নিকটেই এ আওয়াজ ধ্বনিত হচ্ছে।

### يَوْ الْكُرُوجِ ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْي وَنُبِيْتُ وَ إِلَيْنَا الْهَصِيْرُ ﴿ إِنَّا نَحْنُ تَشَقَّقُ

(মৃতদের কবর থেকে) বের হওয়ার দিন। ৪৩. নিম্নরই আমি—আমিই জ্বীবন দেই এবং মৃত্যু দেই, আর আমার কাছেই (সকলের) ফেরার জায়গা। ৪৪. বেদিন বিদীর্ণ হবে

الْأَرْضُ عَنْهُ رُسِراً عَالَىٰ الْكَ حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسِيرٌ ﴿ الْعَالَىٰ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ ا والمَّا الْكَ عَنْهُ رُسِراً عَالَىٰ الْعَالَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَى الْعَلَىٰ الْعَلَى الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَل

الْخُرُوْجِ: फिन - الْخُرُوْجِ: पृंजिपत कवत थिक) – वित इख्यात । ि - الْخُرُوْجِ: फिन - يَوْمُ - पिन - الْخُرُوجِ: फिन - पृंजि - पृंजि - पिन - पृंजि - प्रिक्त काय्यों। कि - प्रिक्त - प्रिक्त - पिनि - प्रिक्त - प्रि

এ ফেরেশতা বায়তুল মুকাদ্দাসের সাখরায় দাঁড়িয়ে সারা বিশ্বের মৃত মানুষদেরকে সম্বোধন করে বলবেন-'হে পঁচাগলা চামড়াসমূহ, চূর্ণ-বিচূর্ণ হাড়সমূহ এবং বিক্ষিপ্ত কেশসমূহ; শোনো আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে হিসাব দেয়ার জন্য সমবেত হওয়ার আদেশ দিচ্ছেন। (মাযহারী)

হযরত ইকরিমা রা. বলেন— 'আওয়াযটি এমনভাবে শোনা যাবে, যেন কেউ আমাদের কানেই বলে যাচ্ছে। কেউ কেউ বলেন, 'নিকটবর্তী স্থান' অর্থ বায়তুল মাকদাসের 'সাখরা' এটাই পৃথিবীর মধ্যস্থল, চারদিক থেকেই এর দূরত্ব সমান। (কুরতুবী)

- ৫৩. 'সাইহাতুন' অর্থ হাশরের ময়দানে সমবেত মানুষের চিৎকার-কোলাহল অথবা শিঙ্গার সেই মহানিনাদ উভয়টাই হতে পারে। অর্থাৎ হাশরের ময়দানের কোলাহল কলরব শুনে সবাই বুঝতে পারবে যে, এটাই হাশরের দিন যে সম্পর্কে দুনিয়াতে তাদেরকে সতর্ক করা হয়েছিলো। অথবা শিঙ্গার সেই মহানিনাদ সবাই শুনতে পেরে বুঝতে পারবে যে, এটাই সেই সত্যের আহ্বান যে আহ্বানে সাড়া না দিয়ে পালিয়ে থাকার কোনো উপায়ই নেই। এখন সবাইকে হাশরের ময়দানে আল্লাহর সামনে হিসাব দেয়ার জন্য হাজির হতে হবে। যদিও তারা দুনিয়াতে এটাকে অবিশ্বাস করতো এবং নবী-রাসূলগণকে এ নিয়ে উপহাস-বিদ্রাপ করতো।
- ৫৪. অর্থাৎ পৃথিবী যখন বিদীর্ণ হয়ে যাবে তখন আমার একটি মাত্র আদেশে পৃথিবীর মাটিতে মরে পড়ে থাকা আগে পরের সব মানুষই জীবিত হয়ে হাশরের ময়দানের দিকে ছুটতে থাকবে। আমার জন্য এ কাজটা একেবারেই সহজ যদিও তোমরা একে অসম্ভব

### ؙ ؖۅۘمَّاٱنْتَعَلَيْهِرْبِجَبَّارِ" فَنَكِّرْبِالْقُرْانِ مَنْ يَّخَانُ وَعِيْدِ<sup>ن</sup>َ

এবং আপনি তাদের ওপর বল প্রয়োগকারী নন ; অতএব আপনি এ কুরআন দারা তাকে উপদেশ দিতে থাকুন, যে আমার আযাবের সতর্কীকরণকে ভয় করে<sup>৫৬</sup>।

وب+)-بِجَبًار ; আপন (علی+هـم)-عَلَيْهِمْ ; আপন اَنْتَ ; নন -مَا وَعلی+هـم)-مَلَيْهِمْ ; আপন اَنْتَ ; নন -مَا -وجبار )-प्राण्य आপनि উপদেশ দিতে থাকুন : (ف+ذكر)-فذكِرُ - فَذَكِرُ - وَعَيْدُ ; जात्क, य ; فَخَافُ - بِالْقُرَانِ - بَالْقُرَانِ - بِالْقُرَانِ - بَالْقُرَانِ - بَالْقُرَانِ - بِالْقُرَانِ - بَالْقُرَانِ - بَالْمُونِ - بَالْمُونِ - بَالْمُؤَلِّهُمْ الْمُعَانِّةُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللللْمُ الللللللللللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُلْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ

মনে করছ, তাতে কিছু এসে যায় না। কোনো ব্যক্তির দেহাবশেষ কোথায় আছে তার পূর্ণ রেকর্ড আমার কাছে রয়েছে। এসব বিক্ষিপ্ত দেহাণুগুলোকে একত্র করে প্রত্যেকটি মানুষের দেহকে পুনরায় তৈরী করা এবং সেই হুবহু আগের ব্যক্তিত্ব নতুন করে দেয়া আমার জন্য কোনো কঠিন কাজ নয়; বরং আমার একটি মাত্র ইশারায় আদম থেকে নিয়ে কিয়ামত পর্যন্ত সকল মানুষই সমবেত হয়ে যাবে।

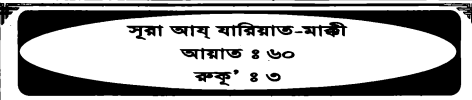
- ৫৫. এ আয়াতে কাফির-কুরাইশদের ঠাট্টা-বিদ্রূপ ও অপমানজনক বক্তব্যের পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ তা'আলা তাঁর নবীকে সাজ্বনা দেয়ার সাথে সাথে কাফিরদেরকে হঁশিয়ার করে দিয়েছেন। নবীকে বলা হয়েছে যে, এরা আপনার সাথে যেসব অসৌজন্যমূলক কথা বলছে, তা আমি সবই শুনছি। তাদের সাথে বুঝাপড়া করার দায়িত্ব আমার। আপনি তাদের কথায় কান দেবেন না। আর এতে কাফিরদের জন্য হঁশিয়ারী এ মর্মে যে, তোমরা যেসব মন্দ কথাবার্তা আমার নবীর সাথে বলছো, তা আমার জানা আছে, তোমাদেরকে এজন্য কঠিন শান্তি পেতে হবে।
- ৫৬. এখানে নবীকে সম্বোধন করে কাফিরদেরকে একথা শোনানো উদ্দেশ্য যে, আমার নবীকে আমি কাউকে বলপ্রয়োগ হিদায়াতের পথে নিয়ে আসার জন্য পাঠাইনি। সূতরাং তোমরা মানতে না চাইলেও তোমাদেরকে মানতে বাধ্য করা তাঁর দায়িত্ব নয়। যারা তাঁর সতর্কবাণী শুনে স্বেচ্ছায় সতর্ক হয়ে যাবে, তাদেরকেই তিনি কুরআনের বানী শুনিয়ে হিদায়াতের পথে আনার চেষ্টা করবেন। আল্লাহর শান্তির ভয় থেকে তারাই উপদেশ গ্রহণ করবে।

### (৩য় কুকু' (৩০-৪৪ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আখিরাতে আল্লাহ তা'আলা জড় পদার্থকেও বাকশক্তি দান করবেন এবং এটা আল্লাহর জন্য কোনো কঠিন কাজ নয়।
- ২. জাহান্নামের সাথে আল্লাহর কথোপকথন-এর ধরন কেমন হবে, তা আমাদের জ্ঞানের বাইরে। জাহান্নামের অবস্থা ঘারা অথবা আল্লাহর কুদরতে জাহান্নাম বাকশক্তি লাভ করবে।
- ৩. জান্নাতের সিদ্ধান্ত প্রাপ্ত ব্যক্তিদের সিদ্ধান্ত চূড়ান্ত হওয়ার সাথে সাথে জান্নাতকে তাদের নিকটে নিয়ে আসা হবে।

- 8. निस्नाक रेतिगिष्ठात व्यक्षिकाती मानूसरे ब्रान्नाज नार्कित र्यागा रदि—(১) मूखाकी वा ब्राह्मारे जिन्न, (২) मकन व्यवसाय ब्राह्मारत मित्र श्रजानकित श्रोतिक श्राह्मारत कित्र व्याद्धारत मित्र श्रीतिक श्रीतिक कित्र व्याद्धारत महत्त्व व्याद्धारत महत्त्व व्याद्धारत महत्त्व व्याद्धारत महत्त्व व्याद्धारत महत्त्व व्याद्धार व्याद्धारत व्याद्धार व्याद्धा
- ৫. তাদের জন্য জানাত হবে অনম্ভকালের বাসস্থান। তারা জানাত থেকে কখনো বহিষ্কৃত হবে না। তার কোনো আশংকাও থাকবে না।
- ৬. জান্নাতে জান্নাতীরা যা চাইবে তা-ই অনায়াসে লাভ করবে। এমনকি মনের গহীন কোণে ইচ্ছা জাগার সাথে সাথেই তা সামনে উপস্থিত দেখতে পাবে। জান্নাতের নিয়ামতরাজী ছাড়াও আল্লাহর কাছে জান্নাতীদের জন্য এমন কিছু আছে যেখানে মানুষের জ্ঞান ও কল্পনা কখনো পৌছতে সক্ষম নয়।
- ৭. নবী-রাসৃলদের দাওয়াত প্রত্যাখ্যানকারী অতীতের অনেক শক্তিশালী জাতিগোচীকে আল্লাহ ধ্বংস করে দিয়েছেন। অতপর তাদের কোনো আশ্রয়স্থল ছিলো না। অতীতের নাফরমান জাতি গোচীর ধ্বংসাবশেষ থেকে শিক্ষা গ্রহণ করাই বৃদ্ধিমানের কর্তব্য।
- ৮. যাদের বোধশক্তিসম্পন্ন হ্রদয় আছে এবং যারা আল্লাহর বাণী মনের কান দিয়ে শোনে, তারাই আল্লাহর অগণিত নিদর্শনাবলী থেকে শিক্ষা গ্রহণ করতে সক্ষম।
- ৯. আল্লাহ তা'আলা মাত্র ছয়দিনে আসমান-যমীন এবং উভয়ের মধ্যকার সবকিছু সৃষ্টি করেছেন। এতে তাঁর কোনো প্রকার ক্লান্তি আসেনি। সুতরাং মানুষকে পুনরায় সৃষ্টি করে হিসাব নেয়া তাঁর জন্য অতিসহজ কাজ।
- ১০. বাতিলের সকল প্রকার উষ্কানীর মুখে ধৈর্য ও সালাতের মাধ্যমে আল্লাহর সাহায্য কামনা করতে হবে।
- ১১. ফরয নামাযের পরে নফল আদায় এবং হাদীসে উল্লেখিত বিভিন্ন তাসবীহ পাঠ করা, বিশেষ করে শেষ রাতে তাহাজ্জুদ নামায আদায় করার মাধ্যমে আল্লাহর কাছে সাহায্য চাইতে হবে।
- ১২. স্বরণ রাখতে হবে যে, আমাদের সবাইকে ইসরাফীলের শিঙ্গার দ্বিতীয় ফুঁকের সাথে সাথে পুনর্জীবিত হয়ে আল্লাহর দরবারে হাজির হতে হবে। একথা মনে রেখেই দুনিয়ার জীবনে তার জন্য প্রস্তুতি গ্রহণ করতে হবে।
- ১৩. হযরত আদম আ. থেকে নিয়ে কিয়ামত পর্যন্ত সকল মানুষই ইসরাফীলের শিঙ্গার আওয়ায নিকট থেকেই শুনতে পারে, এতে একজন মানুষও শোনা থেকে বাদ যাবে না।
- ১৪. বলপ্রয়োগে কাউকে হিদায়াতের পথে নিয়ে আসা কোনো নবী-রাসূলের দায়িত্ব ছিলো না। যারা দীনের দাওয়াতে স্বেচ্ছায় সাড়া দেবে তাদের কেউ আল্লাহর কিতাবের সাহায্যে উপদেশ দান করতে হবে।
- ১৫. আল্লাহর আযাবের ভয় অন্তরে জাগরুক থাকলেই হিদায়াত লাভ এবং হিদায়াতের ওপর দৃঢ় থাকা সহজ হয়ে যায়।

П



#### নামকরণ

আয্ যারিয়াত শব্দ দ্বারা সূরাটি শুরু করা হয়েছে। সে মতে এর নামকরণ করা হয়েছে 'আয্ যারিয়াত'।

#### নাযিলের সময়কাল

ইতোপূর্বেকার সূরা 'ক্রাফ' এবং সূরা 'আয্ যারিয়াত' নাযিলের দিক থেকে সমসাময়িক। বিষয়বস্থু ও বর্ণনার ধারা থেকে এটাই সুস্পষ্টভাবে বুঝা যায়। এ সময়টা এমন ছিলো যে, রাসূলুল্লাহ সা. ও ইসলামী আন্দোলন তথা ইসলামের দাওয়াতের বিরোধিতা শুধুমাত্র অস্বীকার, ঠাট্টা-বিদ্রূপ ও মিথ্যারোপ দারাই করা হচ্ছিল। তবে এসব চলছিলো খুব জোরালোভাবেই। যদিও তখন যুলুম-নির্যাতনের মাধ্যমে বিরোধিতার সূচনা হয়নি।

#### আলোচ্য বিষয়

এ স্রার আলোচ্য বিষয় আখিরাত। অবশ্য স্রার শেষদিকে তাওহীদের দাওয়াত পেশ করা হয়েছে, আর এটা আখিরাত বিশ্বাসের সাথে সংশ্লিষ্ট। সাথে সাথে আখিরাতে অবিশ্বাসী অতীতের হঠকারী জাতি-গোষ্ঠীর পরিণতি উল্লেখপূর্বক সাবধান করে দেয়া হয়েছে যে, তোমাদের মতো নিজেদের জাহেশী ধ্যান-ধারণা নিয়ে অতীতে যারা হঠকারিতা দেখিয়েছে তাদের ধ্বংস তারা নিজেরাই ডেকে এনেছে।

স্রায় আলোচনা করা হয়েছে যে, আখিরাত সম্পর্কে মানুষের মনগড়া আকীদাবিশ্বাস ভিন্ন ভিন্ন হতে বাধ্য, কারণ সেগুলো কোনো জ্ঞানগত ভিত্তির ওপর প্রতিষ্ঠিত নয়। তারা নিজেদের মনগড়া ধারণা-অনুমানকে ভিত্তি করে আখিরাত সম্পর্কে এক একজন এক একরকম ধারণা করে নিয়েছে। কেউ মনে করছে যে, মৃত্যুর পরে আদৌ আর কোনো জীবন নেই। আবার কেউ মনে করে রেখেছে যে, মৃত্যুর পর আবার পুনর্জন্ম লাভ করে আবার দুনিয়াতেই আসবে। আবার কেউ কেউ কর্মফল অনুযায়ী শান্তি বা পুরক্ষার সম্পর্কে বিশ্বাস স্থাপন করলেও শান্তি থেকে বাঁচার জন্য দুনিয়াতে বিভিন্ন অবলম্বন বানিয়ে নিয়েছে। আখিরাতে বিশ্বাস এমন একটি বিষয় যে সম্পর্কে ভূল বিশ্বাসের পরিণতিতে মানুষের পরকালীন জীবন একেবারে ধ্বংস হয়ে যাবে। সাথে সাথে দুনিয়ার জীবনও অশান্তিময় হতে বাধ্য। এ সম্পর্কে সঠিক সিদ্ধান্ত নেয়ার জন্য আল্লাহ তা'আলা যুগে যুগে যেসব নবী-রাসূল ও কিতাব পাঠিয়েছেন, সেসব নবী-রাসূলের নির্দেশনা ও সেসব কিতাবের জ্ঞান লাভই একমাত্র মাধ্যম। আর তাই সূরাতে বলা হয়েছে যে, আসমান ও যমীনের ব্যবস্থাপনা এবং নিজের সন্তা সম্পর্কে গভীর চিন্তা করে দেখলেই আখিরাতের যথার্থতার স্বপক্ষে প্রমাণ পাওয়া যাবে। এ পর্যায়ে

বাতাস ও বৃষ্টির ব্যবস্থাপনার প্রতি পৃথিবীর গঠনাকৃতি এবং তার মধ্যকার যাবতীয়া।
সৃষ্টিকৃল মানুষের নিজ সত্তা, আসমানের সৃষ্টি ও পরিচালনা ব্যবস্থা, পৃথিবীর সকল
সৃষ্টির জোড়ায় জোড়ায় সৃষ্টি হওয়া প্রভৃতি বিষয়গুলোকে আখিরাতের প্রমাণ হিসেবে
পেশ করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, যুক্তি ও বৃদ্ধির দাবী হলো মানুষের কর্মের ফল
অবশ্যই থাকা উচিত। এটা এ বিশ্ব সাম্রাজ্যের প্রকৃতির স্বতক্ষুর্ত দাবী।

অতপর তাওহীদ বা আল্লাহর একত্বাদের দাওয়াত প্রসঙ্গে বলা হয়েছে। মহান স্রষ্টা আল্লাহ তা'আলা মানুষ ও জ্বিন জাতিকে একমাত্র তাঁর ইবাদাতের জন্যই সৃষ্টি করেছেন—কোনো সৃষ্টির দাসত্ব করার জন্য তিনি মানুষকে সৃষ্টি করেননি। মানুষের বানানো উপাস্যরা মানুষের কাছে রিযিকের জন্য মুখাপেক্ষী। আল্লাহ সেসব মিথ্যা উপাস্যের মতো নন। তিনি তো সবার রিযিকদাতা। তিনি মিথ্যা উপাস্যদের মতো কারো মুখাপেক্ষী নন; বরং তিনি নিজের ক্ষমতাবলেই সকলের প্রভু । তাঁর প্রভুত্ব সকলের ওপর—সবকিছুর ওপর বিরাজমান।

প্রাসঙ্গিকভাবে বলা হয়েছে যে, অতীতের নবী-রাস্লদের বিরোধিতা যেমন অজ্ঞানতার, গর্ব অহংকার, একগুয়েমী ও হঠকারিতা বশত করা হয়েছে তেমনি শেষ নবী মুহাম্মাদ সা.-এর বিরোধিতার পেছনেও একই কার্যকরণ সক্রিয় রয়েছে। সূতরাং আজকের বিরোধীদের পরিণতি ও অতীতের বিরোধীদের মতো হতে বাধ্য।

অবশেষে রাস্লুক্সাহ সা.-এর উদ্দেশ্যে বলা হয়েছে যে, এসব বিরোধীদের অপতৎপরতার প্রতি তিনি যেনো কোনো জক্ষেপ না করেন ; বরং তাঁর ওপর প্রদন্ত দাওয়াতের দায়িত্ব পালনকল্পে তিনি যেন উপদেশ-নসীহত করেই যান। এতে করে মু'মিনরা অবশ্যই উপকৃত হবে। তবে সেসব অবিশ্বাসী যালিমদের জন্য আখিরাতের আযাব নির্ধারিত আছে। যথা সময়ে তা তাদের ওপর আপতিত হবেই।



# ۞ۅؘٵڵڹؖڔۣڸٮؚؽؚۮؘۯۛۅؙٙٳ۞۫ڶٵٛڮڸڶؚؽؚۅؚڤڗۘٳ۞ڣؘٵڷڮڕڸٮؽؠۘۺڗۘٳ٥

১. কসম বিক্ষিপ্ত করার মতো বিক্ষিপ্তকারী বাতাসের। ২. আর (কসম পানির) ভার বহনকারীর (মেঘমালার)<sup>১</sup> ৩. অতপর (কসম) মৃদুমন্দ গতিতে বয়ে যাওয়া বাতাসের।

### @فَالْمُقَسِّمْ عِامْرًا ﴿ إِنَّهَا تُوْعَلُونَ لَصَادِقٌ ﴿ وَإِنَّ الرِّيْنَ لَوَاتِعٌ لَ وَاتِعْ

- 8. এরপর (কসম) একটি বিশেষ বিষয় (বৃষ্টি) বন্টনকারীর' ৫. নিক্যাই যে ওয়াদা ভোমাদেরকে দেয়া হচ্ছে', তা অবশ্যই সত্য। ৬. আর নিক্যাই কর্মফল (দিবস) অবশ্যই সংঘটিতব্য<sup>8</sup>।
- آنُونَ কসম : النَّرِيْت বিক্ষিপ্তকারী বাতাসের : وَتُراً विक्षिপ্ত করার মতো। النَّرِيْت विक्षिপ্ত করার মতো। الله وَتُراً विक्षिপ্ত করার (মঘমালার) وَتُراً إلله حملت المَراً سَراً يُسْراً : আতপর (কসম) বয়ে যাওয়া বাতাসের : يُسْراً بَسِراً الله على الله الله على الله
- ১. এখানে আল্লাহ তা'আলা সেই বাতাসের কসম করেছেন, যে বাতাসকে আমরা ঝঞ্জাবায়ু বলে থাকি। এ বাতাসই ধুলোবালিকে বিক্ষিপ্তকারী এবং সমুদ্র থেকে পানিবাহী বাষ্পকে ওপরে উঠায়।
- ২. আলোচ্য ৩ ও ৪ আয়াতেও সেই বাতাসের কসম করা হয়েছে যা আবার কোনো সময় মৃদুমন্দ গতিতে বয়ে যায়। আবার একই বাতাস আল্লাহরই নির্দেশে পানি বহনকারী মেঘমালাকে বিভিন্ন অঞ্চলের মধ্যে বন্টন করে। ভূ-পৃষ্ঠের বিভিন্ন অংশে পানিবাহী মেঘকে বয়ে নিয়ে যায় এবং আল্লাহর হুকুমে সেসব অঞ্চলে বৃষ্টি বর্ষিত হয়।

উল্লিখিত আয়াত দুটোর আরেকটি ব্যাখ্যা মুফাস্সিরীনে কিরাম বর্ণনা করেছেন। তাহলো—কসম দ্রুতগতিশীল নৌযানসমূহের, আর কসম সেসব ফেরেশতার যারা আল্লাহর নির্দেশে সৃষ্টির জন্য বরাদ্ধকৃত সামগ্রী বন্টন করে।

৩. আলোচ্য আয়াতের 'তৃআদ্না' শব্দের দুটো অর্থ হতে পারে—১. তোমাদেরকে ধ্যাদা বা প্রতিশ্রুতি দেয়া হচ্ছে। ২. তোমাদেরকে শান্তির ভয় দেখানো হচ্ছে। উভয় অর্থই এখানে প্রযোজ্য। তবে দ্বিতীয় অর্থটি এখানে অধিক সামঞ্জস্যপূর্ণ।

# وَالسَّهَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ فُ إِنَّكُمْ لَفِي قُولٍ مُّخْتَلِفٍ فَيُؤْفَكُ عَنْدُمَ ٱفِكَ

৭. কসম বহু গতিপথ সম্বলিত আকাশের। ১. নিক্য়ই তোমরা (আষিরাত সম্পর্কে) ভিন্ন ভিন্ন কথার মধ্যে পড়ে আছো। ১১. তা থেকে সে-ই মুখ ফেরায় যাকে পদ্মন্ত করা হয়েছে।

৪. ওপরে চারটি আয়াতে যে চারটি নিদর্শনের কসম করা হয়েছে তার জ্ববাব ৫নং ও ৬নং আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে। আর তাহলো আখিরাত সম্পর্কে যে ওয়াদা-প্রতিশ্রুতি আল্লাহ তা'আলা দিয়েছেন, তা অকাট্য সত্য। মানুষের এ জীবনের সকল ভালো-মন্দ কাজের প্রতিফল দেয়ার সময় অবশ্যই আসবে—এতে কোনো সন্দেহ-সংশয়ের অবকাশ নেই। আল্লাহ সেই ঝঞ্জাবায়ুর কসম করে বুঝাতে চেয়েছেন যে, তোমাদের চোখের সামনে যে বায়ু ধুলোবালি উড়িয়ে প্রবাহিত হয়, যে বায়ু পানিবাহী মেঘকে দুনিয়ার বিভিন্ন অঞ্চলে উড়িয়ে নিয়ে যায় এবং আল্লাহর নির্দেশিত স্থানে বৃষ্টিপাত ঘটায়—এ সৃশৃংখল ব্যবস্থাপনা যে আল্লাহর নিদর্শন, সেই আল্লাহ মানুষ नोरमत मृष्टित मता थागीरक जनर्थक रथनात ছल मृष्टि करत ছেড়ে দেনनि। वतः এ সৃষ্টির পেছনে তার মহান উদ্দেশ্য কার্যকর রয়েছে। পৃথিবীর যাবতীয় কিছু মানুষের সেবার উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করা হয়েছে। আর মানুষকে সৃষ্টি করা হয়েছে আল্লাহর দাসত্ত্ব করার উদ্দেশ্যে। আর আল্লাহর এ উদ্দেশ্য ও লক্ষ্যকে পরিপূরণের জন্য মানুষের মধ্যে কারা কতটুকু কাজ করেছে, তার হিসেব আল্লাহ অবশ্যই নেবেন। যারা এ উদ্দেশ্যে আল্লাহর নির্দেশিত পস্থায় কাজ করেছে তাদেরকে অবশ্যই তিনি পুরস্কার দান করবেন এবং যারা তাদের ওপর অর্পিত দায়িতে অবহেলা করেছে বা আদৌ এ ব্যাপারে উদাসীন জীবনযাপন করেছে, তাদেরকে অবশ্যই এর জন্য সাজা পেতে হবে। আর যেদিন এ হিসাব নেয়া হবে সেদিনটি আল্লাহর জ্ঞানে নির্ধারিত আছে। হিসাবের পর কেউ পুরস্কারস্বরূপ জান্নাত লাভ করবে, আর কেউ মিথ্যা প্রতিপন্ন করার শান্তি হিসেবে জাহান্নামের সাজা ভোগ করবে—এটাই আখিরাত। মানুষের জ্ঞান-বৃদ্ধি-বিবেক ও যুক্তির রায় হলো আখিরাত অবশ্যই সত্য এবং তা যথাসময় সংঘটিত হবেই। আল্লাহ আখিরাতের প্রমাণ হিসেবে প্রথমে যে চারটি নিদর্শনের কসম করেছেন, সে সম্পর্কে একটু গভীরভাবে চিম্তা করলেই আখিরাত অমান্যকারীদের বিদ্রাম্ভি দূর হয়ে যেতে বাধ্য। ভূপুষ্ঠের পানি যেভাবে বাষ্পাকারে পরিবর্তিত হয়ে বাতাসে মিশে গিয়ে বাতাসের মধ্যে সংরক্ষিত থাকে, অতপর তা মেঘের আকার নিয়ে সারা পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়ে এবং বাতাসের সাহায্যে আল্লাহর নির্ধারিত স্থানে পৌছে বৃষ্টিরূপে বর্ষিত হয়, এগুলো নিয়ে চিন্তা করলেই একথা আমাদের সামনে সুস্পষ্ট হয়ে উঠে যে, মাটিতে মিশে যাওয়া মানুষকেও আল্লাহ পুনরায় সৃষ্টি করে হিসেব নিতে অবশ্যই সক্ষম।

৫. আয়াতে উল্লিখিত 'হুবুক' শব্দটি 'হিবকাতুন' শব্দের বহুবচন। 'হিবকাতুন' অর্থী কাপড়ের পাড়, বদ্ধপানিতে সৃষ্ট ঢেউরাশি, কোঁকড়া চুলের ভাজ, পথ, গ্রহ-নক্ষত্রের কক্ষপথ, ফেরেশতাদের যাতায়াত পথ ইত্যাদি। আসমানকে 'হুবুক' বিশিষ্ট বলে বুঝানো হয়েছে যে, আকাশে ছেয়ে থাকা মেঘমালা বারবার তার রং ও আকৃতি পরিবর্তন করে তার কোনোটাই অন্য আকৃতির সাথে যেমন সামঞ্জস্য থাকে না, তেমনি তোমাদের ধারণাও একে অপরের সাথে সামঞ্জস্যশীল নয়।

৬. এখানে বাহ্যত মুশরিকদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। আখিরাত সম্পর্কে তাদের বক্তব্য যেমন পরস্পর সামঞ্জস্যহীন, তেমনি রাস্পুল্লাহ সা. সম্পর্কেও তাদের বক্তব্য সামঞ্জস্যহীন। তারা তাঁকে কখনো যাদুকর, কখনো কবি, কখনো জ্বিন-আশ্রিত মানুষ ইত্যাদি বাজে পদবীতে আখ্যায়িত করতো। এ সম্বোধন মুশরিক মুসলিম নির্বিশেষে সকল মানুষের প্রতিও হতে পারে। তখন ভিনু ভিনু কথা দ্বারা এ অর্থ বুঝানো হবে যে, তোমাদের মধ্যে কেউ কেউ তো রাস্পুল্লাহ সা.-এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছে এবং তাঁকে সত্য নবী বলে মেনে নিয়েছে, আবার কেউ অস্বীকার ও বিরুদ্ধাচরণ করেছে। (মাযহারী)

আকীদা-বিশ্বাসের দিক থেকে মানুষের মধ্যে পরস্পর ভিন্নতা যে কত রকম হতে পারে, তা আজকের মানুষদের মধ্যকার ভিনুতা সম্পর্কে আলোচনা করলেই স্পষ্ট হয়ে যাবে। বর্তমান জগতের মানুষের মধ্যেও কেউ কেউ মনে করে এ দুনিয়া চিরস্থায়ী, কখনো এটা ধ্বংস হবে না, আবার কেউ কেউ মনে করে এ দুনিয়ার যাবতীয় ব্যবস্থাপনা মানুষ সহই ধ্বংস হয়ে যাবে। অতীতে যা কিছু ধ্বংস হয়ে গেছে তা যেমন এ পর্যন্ত ফিরে আসেনি। তেমনি এ দুনিয়া ধ্বংস হলেও তা আর পুনরায় সৃষ্টি হবে না। সৃতরাং মানুষও আর পুনর্জীবন লাভ করবে না। কেউ কেউ পুনর্জীবনকে বিশ্বাস করে এভাবে যে, মানুষ তার ভালো কাজের ফল ভোগ করার জন্য এ পৃথিবীতে যেমন বারবার জন্মথহণ করে, তেমনি পাপের শান্তি ভোগ করার জন্যও তার বারবার জন্ম হতে থাকে। তাদের বিশ্বাস জন্মান্তরের মাধ্যমে মানুষের নির্বাণ লাভ হবে বা মানুষ নিশেষ হয়ে যাবে। আর এর মাধ্যমে প্রকৃত মুক্তি লাভ হবে। আবার কেউ কেউ মনে করে আখিরাতের পুরস্কার ও শান্তি সত্য, তবে তার শান্তি থেকে মানুষকে বাঁচানোর জন্য স্রষ্টা তাঁর একমাত্র পুত্রকে কুশ বিদ্ধ করে মৃত্যু দান করেছেন এবং স্রষ্টার পুত্র মানুষের পাপের প্রায়ন্চিত্ত আদায় করেছেন। সুতরাং মানুষ যত পাপই করুক না কেনো স্রষ্টার পুত্রের ওপর বিশ্বাস স্থাপন করলে তাকে আর জাহান্নামের শাস্তি ভোগ করতে হবে না। আবার কেউ কেউ কোনো কোনো মানুষকে এমন শক্তিধর হিসেবে বিশ্বাস করে যে, তাদের ধারণা এসব লোকের ভক্ত হয়ে গেলে আখিরাতে শান্তির আর কোনো ভয় নেই, পাপের পাল্লা যত ভারী-ই হোক না কেনো, এসব আল্লাহর প্রিয় লোকেরা শান্তি মওকুফ করিয়ে দেবেন। এভাবে সমগ্র পৃথিবীতেই মানুষ অজ্ঞানতা ও মূর্বতার কারণে অসংখ্য মতবাদ ও বিভ্রান্তিকর বিশ্বাস নিয়ে দুনিয়াতে জীবন-যাপন করছে। মানুষের বিশ্বাস ও মতের ভিনুতাই প্রমাণ করে যে, ওহীর মাধ্যমে আগত জ্ঞান ছাড়া মানুষের সকল ধারণা-অনুমানই মিথ্যা ও বিভ্রাম্ভিকর। আর মিথ্যার ওপর ভিত্তি করে মানুষ যত সিদ্ধান্তই দুনিয়া-আখিরাতের ব্যাপারে করুক না কেনো, তা ভুল হতে বাধ্য।

# ٙڡؖؾؙۘؾؚڶٳڷڮڗڞۅٛڹؖؖٳڷڕؽؽۿۯڣٛۼٛڮۊ۪ڛٵڡٛۅٛؽ۞ۨؽۺٮؙڷۅٛڹٳۜؾؖ؈ۘۅۘٛٵڵڕۜؽ<sub>ڽ</sub>ٛ

১০. ধ্বংস হয়েছে ভিত্তিহীন অনুমানকারীরা<sup>৮</sup>। ১১. যারাই মূর্যতার মধ্যে উদাসীন<sup>১</sup>। ১২. তারা জিজ্জেস করে, 'কবে হবে কর্মফল দিবস ?'

৭. অর্থাৎ কৃতকর্মের শান্তি ও পুরস্কার অবশ্যই তোমাদের সামনে আসবে। যদিও তোমরা সে সম্পর্কে ভিন্ন ভিন্ন আকীদা-বিশ্বাস পোষণ করে থাকো। তবে তা মেনে নিতে কেবল মাত্র তারাই অস্বীকার করে, যাদেরকে সত্য থেকে বিমুখ রাখা হয়েছে। আর এর অর্থ এটাও হতে পারে যে, ভিন্ন ভিন্ন কথা ভনে তারাই কুরআন ও রাসূল থেকে মুখ ফেরায়, যাদেরকে বিভ্রান্ত করা হয়েছে।

৮. অর্থাৎ আখিরাত সম্পর্কে এসব ধারণা-অনুমানকারী লোকেরা নিশ্চিত ধ্বংস হবে। কারণ আখিরাত তাদের নাগালের মধ্যেকার কোনো বিষয় নয় যে, যেনতেনভাবে অনুমান করে কোনো একটা ধারণা করে নিলেই তা সঠিক হবে। আর আখিরাতে বিশ্বাসটা এমন বিষয়ও নয় যে, ধারণা-অনুমান ভুল হলেও কোনো অসুবিধা নেই, যখন ধরা পড়বে তখন সংশোধন করে নিলেই চলবে। বরং এ বিশ্বাসটা এমন একটি গুরুত্বপূর্ণ বিষয়, যার ওপর মানুষের চূড়ান্ত সফলতা বা ব্যর্থতা নির্ভরশীল। সুতরাং বিশ্বন্ত সূত্রে প্রাপ্ত সঠিক জ্ঞান ছাড়া অনুমানের ওপর নির্ভর করে এ ব্যাপারে কোনো সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা অত্যন্ত ঝুঁকিপূর্ণ। যারা এ বিষয়টাকে হালকাভাবে গ্রহণ করে তারা ধ্বংস হতে বাধ্য। আর এ ব্যাপারে জ্ঞান লাভের একমাত্র বিশ্বন্ত সূত্র হলো ওহীর জ্ঞান, যা নবী-রাসূলদের মাধ্যমে মানুষের কাছে পৌছেছে।

৯. অর্থাৎ যেসব লোক আখিরাত সম্পর্কে ওহীর সূত্রে প্রাপ্ত জ্ঞানের পরিবর্তে নিজেদের মনগড়া ধারণা অনুমানের ওপর ভিত্তি করে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছে, তারা মূলত একটি নেশার ঘোরের মধ্যে পড়ে রয়েছে। তাদের এ নেশা তখন কাটবে, যখন তাদের সামনে মৃত্যু এসে হাজির হবে। তখন তারা চাক্ষ্ম দেখতে পাবে যে, তাদের ধারণা অনুমান একেবারেই অমূলক। তারা বুঝতে পারবে যে, মৃত্যুর পরের জীবন-ই আসল জীবন। মৃত্যুর পর মাটিতে মিশে যাওয়া, পুনরায় জন্ম নিয়ে দুনিয়াতে ফিরে যাওয়া, ঈশ্বর পুত্রের প্রায়ন্টিন্ত দ্বারা তাদের পাপমূক্ত হওয়া, কোনো ব্যর্গের সুপারিশে মুক্তি পেয়ে যাওয়া ইত্যাদি থেকে ধারণা-অনুমান তারা দুনিয়াতে করেছিল, সেসবই মিথ্যা ও ভিত্তিহীন। তারা চাক্ষ্ম দেখতে পাবে যে, নবী-রাসূলগণ ওহীর ভিত্তিতে যা কিছু বলেছেন তা-ই একমাত্র সত্য। কিন্তু অত্যন্ত দৃঃখজনক হলেও সত্য যে, তখন আর জীবনকে তথরে নেয়ার আর কোনো উপায় থাকবে না।

# ڰؽۉٵۿۯۼؘؽٳڶڹؖٳڔؠۘڣٛؾڹۘۉڹڰڎۉڡۘۉڶۏؚؿڹؾۘػۯ؞ڶڡؘٵٳڷؖڹؽػڹؿۯؠؚؠؾؘۺؾۼڿؚڷۅٛڹ

১৩. বেদিন তাদেরকে আগুনে শান্তি দেয়া হবে। ১৫ ১৪. (বলা হবে) মজা ভোগ করো তোমাদের শান্তির ১১; এটা সেই শান্তি যা তোমরা তাড়াতাড়ি চাচ্ছিলে ১২।

# ®إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنْبِ وَعَيُونِ ﴿ الْجِنْ بِينَمَّ الْمُمْ رَبُّهُمْ وَالْمُرْ

১৫. নিন্চয়ই মুন্তাকীরা<sup>১৩</sup> (সেদিন) বাগ-বাগিচা ও ঝর্ণাধারার মধ্যে থাকবে। ১৬. তারা আনন্দের সাথে গ্রহণরত থাকবে তা, যা তাদের প্রতিপালক তাদেরকে দান করবেন<sup>১৪</sup> : কেননা তারা

- (عَلَى النَّارِ : আগন : يُفْتَنُوْنَ : আগন : عَلَى النَّارِ : আগন : يُوْمَوْ الْفَ الْفَارِ : বলা হবে الله فَوْمًا أَوْقُواً فَالَا : বলা হবে الله أَنْهُمْ : বলা হবে الله أَنْهُمْ : বা তোমরা তাড়াতাড়ি চাচ্ছিলে الله : أَنْهُمْ : নিক্রেই : الْمُتُقَبِّنَ : মধ্যে থাকবে وَنْ الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله الله مَا الله
- ১০. আখিরাতে অবিশ্বাসীদের 'কর্মফল দিবস' কবে হবে—এ জিজ্ঞাসা কর্মফল দিবসের সঠিক জানার উদ্দেশ্যে ছিলো না ; বরং তাদের জিজ্ঞাসা ঠাট্টা-বিদ্রূপ অর্থেই ছিলো। কারণ তাদের বিশ্বাস হলো যে, এ রকম কোনো দিবস আসার আদৌ সম্ভাবনা নেই। তারা যে বিদ্রূপচ্ছলে এ প্রশ্ন করেছে, তা আল্লাহ তা'আলার জবাব থেকেই স্ম্পন্ট হয়ে যায়। আল্লাহ তা'আলার জবাব হলো—কর্মফল দিবস সেদিনই হবে, যেদিন তাদেরকে আগুনের শান্তি দেয়া হবে। আর তা ছাড়া আখিরাত সংঘটিত হওয়ার সন-তারিখ-সময় বলে দিলেই তাদের কাজকর্মে কোনো পার্থক্য দেখা যাবে না এবং তা নির্দিষ্ট করে বলে দিলে যে, তারা তা বিশ্বাস করে নিজেদেরকে ভধরে নেবে তারই বা নিক্রমতা কি ? তারা এখন যেভাবে নবীর কথা অবিশ্বাস করছে, তখন অবিশ্বাস করে বলবে যে, আগে দিনটা আসুক তারপর দেখা যাবে।
- ১১. অর্থাৎ যে শান্তির যোগ্য কাজ তোমরা দুনিয়াতে করেছিলে, তার স্বাদ এখন গ্রহণ করো। এ আয়াতাংশের অর্থ এটাও হতে পারে যে, দুনিয়াতে তোমরা যে বিদ্রান্তি ছড়িয়ে ছিলে তার মজা এখন ভোগ করো।
- ১২. প্রতিদান দিবসকে অস্বীকারকারী কাফিররা যখন ঠাট্টাচ্ছলে জিজ্ঞেস করেছিলো যে, 'সেদিন কি করে আসবে' ? তখন এ জিজ্ঞাসার মধ্যে একথাও রয়েছে যে, আমরা যখন সে দিনটিকে অস্বীকার করছি, তখন দিনটিকে আমাদের ওপর নিয়ে এসো না এবং আমাদের অস্বীকারের শান্তি দিয়ে দিচ্ছনা কেনো ? এজন্য তারা যখন আগুনে জ্বলতে থাকবে, তখন বলা হবে—এটা সেই শান্তি যার তাড়াতাড়ি আসার কামনা তোমরা করতে।

# كَانُواْ قَبْلَ ذَٰلِكَ مُحْسِنِينَ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَا الْسِيلِ مَا يَـهُجَعُونَ $^{(4)}$ وَ كَانُواْ قَبْلُ ذَٰلِكَ مُحْسِنِينَ ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَا الْسِيطِ مَا يَعْجَعُونَ $^{(4)}$ $\stackrel{(4)}{\sim}$ $\stackrel{(5)}{\sim}$ $\stackrel{(5)}{\sim}$

### بالإسكارهُر يَسْتَغْفُرُونَ ﴿ فَي أَمُو الْهِرَحُقِّ لِلسَّائِلِ وَالْهَحُرُو اِلْهَا لَا الْهَا عُلُوا لَهُمُ तार्ण्य तार्ण्य श्वरंत्रकलार्ण जाता क्रमा श्वार्थनां कतर्णा اللهُ لَهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ الل

আল্লাহ তোমাদের প্রতি দয়া পরবশ হয়ে দুনিয়াতে তোমাদের তাৎক্ষণিক শাস্তি দেননি; বরং তোমাদেরকে তিনি সুযোগ দিয়েছেন, যাতে তোমরা ভেবে চিন্তে নিজেকে ওধরে নিয়ে সঠিক পথে চলার জন্য পর্যাপ্ত সময় পাও। কিন্তু তোমরা তা না করে উল্টো প্রতিদান দিবসটিকে দ্রুত নিয়ে আসতে চাচ্ছ। এখন দেখ সে দিবসটির আগমন সত্য কিনা।

- ১৩. এখানে 'মুন্তাকী' দারা সেসব লোককে বুঝানো হয়েছে, যারা রাসূলুল্লাহ সা.-এর দেয়া সংবাদকে বিশ্বাস করেছে এবং আখিরাতকে মেনে নিয়েছে। আর তিনি আখিরাতে সফলতার জন্য যে কাজ করতে বলেছেন, সে কাজ করেছে এবং যে কাজ বর্জন করতে বলেছেন, তা বর্জন করেছে।
- ১৪. অর্থাৎ মুন্তাকীদেরকে আল্লাহ তা'আলা যা আখিরাতে দেবেন, তা তাদের কাজ্জিত জিনিস তো দেবেন-ই, বরং তাদের আকাজ্জার চাইতে আরো বেশী দেবেন। ফলে তারা আল্লাহর অনুপম দান অত্যন্ত আনন্দের সাথে গ্রহণরত থাকবে।
- ১৫. এখানে মু'মিন মুপ্তাকীদের গুণাবলী বর্ণিত হয়েছে। মুপ্তাকীদেরকে আল্লাহ তা'আলা যে নিয়ামত দান করবেন, তা এজন্য দেবেন যে, তারা রাতের বেলা জেগে আল্লাহর ইবাদাত করতো। সারা রাত তারা ঘুমিয়ে কাটাতো না ; বরং কিছু সময় ঘুমিয়ে উঠে বাকী সময় ইবাদাতের মধ্যে কাটিয়ে দিত।
- ১৬. অর্থাৎ আক্সাহ তা'আলা মু'মিন মুন্তাকীদেরকে নিয়ামত এজন্যও দেবেন, কেননা তারা রাতের বেশীর ভাগ অংশে ইবাদাত করে কাটানোর পরও এটাকে যথেষ্ট মনে করতো

### ۗ ۗٷؚڣۣٳڵٳۯۻٳڸٮؖٞڸڷؠۅٛؾؚڹؽڰۅٙڣٛٙٲؽڣۘڛؚػڔٵؘڶڵڗؙؠٛڝؚۘۅٛؽ<sup>®</sup>ۅڣۣٳڷڛؖٲٵؚ

২০. আর পৃথিবীতে অনেক নিদর্শন রয়েছে দৃঢ় বিশ্বাসীদের জন্য। ১৮ ২১. এবং তোমাদের নিজেদের মধ্যেও ১১, তবুও কি তোমরা অনুধাবন করবে না ? ২২. আর আসমানের মধ্যে রয়েছে

لَ + اللّهُ - لَلْمُوْقِنَيْنَ ; आत निमर्गन तराहि - وَ ﴿ وَاللّهُ - وَ ﴿ اللّهُ - وَ ﴿ وَاللّهُ - وَ ﴿ وَاللّهُ - وَ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

না ; বরং তারা মনে করতো যে, যেভাবে যতটুকু ইবাদাত করা কর্তব্য সেভাবে ততটুকু ইবাদাত করতে পারেনি। তাই এটাকে তাদের ক্রুটি মনে করে তার জন্য আল্লাহর কাছে শেষ রাতে উঠে ক্ষমা প্রার্থনা করতো। অর্থাৎ তারা যতই ইবাদাত করতো, তার জন্য তারা গর্ব-অহংকার করতো না। বরং তারা বিনয়ে বিগলিত হয়ে ইবাদাতে ক্রুটি-বিচ্যুতির জন্য ক্ষমা চাইতো।

১৭. এখানে সেসব মৃত্তাকী মৃহসিনদের আরেকটি গুণ বর্ণনা করা হয়েছে, যারা জান্লাত লাভের অধিকারী হবে। আর তাহলো তারা নিজেদের উপার্জিত সম্পদে প্রার্থী ও বঞ্চিতদের অধিকার আছে বলে মনে করে। এ জন্য তারা এসব লোকদের যে সাহায্য করে তাকে ওদের প্রতি দয়ার দান মনে করে না; বরং এটাকে হকদারকে তার হক প্রদানের দায়িত্ব অনুভৃতি নিয়ে সাহায্য করে। আর 'প্রার্থীও বঞ্চিত' বলে একথা বুঝানো হয়নি যে, তারা সেসব লোকদেরকে দান করে, যারা তাদের নিকট ভিক্ষার জন্য হাত পাতে। বরং যার সম্পর্কে তারা জানতে পারতো যে, সে তার রুটি-রুয়ীর ব্যবস্থা করতে অক্ষম হয়ে পড়েছে, অথচ ব্যক্তি-সম্মান রক্ষার্থে নিজের অভাব কারো কাছে প্রকাশ করে না, অথবা কোনো ইয়াতীম শিশু অসহায় হয়ে পড়েছে, অথবা কোনো বিধবা আশ্রয়হীন হয়ে পড়েছে, অথবা কোনো ব্যক্তি বেকার ও কর্মহীন হয়ে পড়েছে, অথবা কোনো ব্যক্তি যা উপার্জন করছে, তা দ্বারা তার প্রয়োজন পূরণ হচ্ছে না, অথবা কোনো ব্যক্তি দুর্ঘটনায় ক্ষত্পিপ্ত হয়ে পড়েছে, নিজের আয় দ্বারা নিজের ক্ষতিপূরণ করতে পারছে না—এমন অভাবী যে কোনো লোকের অবস্থা তার গোচরে আসলে, সে তার সম্পদে সেসব লোকের অধিকার স্বীকার করে নেয়।

মোটকথা, জান্নাত লাভের অধিকারী ব্যক্তির তিনটি গুণ—এক. আখিরাতের প্রতি দৃঢ় ঈমান পোষণকারী, দৃই. নিজেদের জীবনপণ করে আল্লাহর ইবাদাতের হক আদায়কারী তিন. আল্লাহর বান্দাহদের প্রতি শারীরিক ও আর্থিক সেবা করাকে তাদের অধিকার ও নিজেদের কর্তব্য হিসেবে সম্পাদনকারী।

১৮. অর্থাৎ এ পৃথিবীর প্রতিটি পরতে পরতে সেসব শোকের জন্য জানার ও শেখার ্অনেক বিষয় আছে, যারা এসব কিছু নিয়ে গভীর চিন্তা-ভাবনা করে। আর এমন্র লোকেরাই আল্লাহর প্রতি সুদৃঢ় ঈমান রাখে। তারা একথার ওপর সুদৃঢ় বিশ্বাসী যে, যৌ মহাশক্তিমান স্রষ্টা পৃথিবীর যাবতীয় কিছু সৃষ্টি ও পরিচালনা করছেন, তিনি এমন কোনো নির্বোধ ও খেয়ালী সন্তা হতে পারেন না, যিনি খেলার ছলে এসব সৃষ্টি করেছেন এবং মানুষের মতো এমন বৃদ্ধিমান প্রাণীকে সৃষ্টি করে নির্দিষ্ট কিছু সময়ের জন্য পৃথিবীতে উদ্দেশ্যহীন ছেড়ে দিয়েছেন। বরং বিশ্ব-জাহানের প্রতিটি পাতা থেকে অর্জিত তাদের শিক্ষা তাদেরকে মহান স্রষ্টার প্রতি দৃঢ়-বিশ্বাসী করে তোলে। তারা বিশ্বাস করে যে, আল্লাহ অবশ্যই বৃদ্ধি-বিবেক ও উপলব্ধির অধিকারী মানুষ নামের এ সৃষ্টিকে দেয়া স্বাধীনতা ও ইখতিয়ার সম্পর্কে হিসাব নেবেন। কারণ স্বাধীনতা ও ইখতিয়ারের সাথে জবাবদিহিতা গভীরভাবে সম্পৃক্ত। আর আল্লাহ তা'আলা অসীম শক্তিমান সন্তার পক্ষে মানুষকে পুনজীবন দান করে জবাবদিহিতার সন্মুখীন করা মোটেই অসম্ভব নয়, যদিও মানুষ মৃত্যুর পর গলে-পঁচে মাটিতে মিশে যাক না কেনো।

১৯. ইতিপূর্বে ভূ-পৃষ্ঠে মানুষের চোখের সামনে বর্তমান নিদর্শনাবলী উল্লেখ করার পর, এখানে সেগুলোর চাইতেও নিকটবর্তী খোদ মানুষের ব্যক্তিসন্তার প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করে বলা হয়েছে যে, ভূ-পৃঠে ও ভূ-পৃঠের সৃষ্টবস্থু বাদ দিয়ে খোদ তোমাদের অন্তিত্ব তোমাদের দেহ ও তোমাদের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলেও আল্লাহ তা'আলার অগণিত নিদর্শনাবলী তোমাদের চোখের সামনে ভেসে উঠবে। তোমরা বৃথতে পারবে সমগ্র বিশ্বে আল্লাহর কুদরতের যেসব নিদর্শন রয়েছে সেসব যেন মানুষের ক্ষুদ্র অন্তিত্বের মধ্যে লুকিয়ে আছে। আর এজন্যই মানুষের অন্তিত্বকে ক্ষুদ্র জগত বলা হয়। সমগ্র বিশ্বের দৃষ্টান্ত মানুষের অন্তিত্বের মধ্যে স্থান লাভ করেছে। মানুষ যদি তার জন্মলগ্ন থেকে মৃত্যুপর্যন্ত অবস্থা পর্যালোচনা করে তবে আল্লাহ তা'আলাকে তার দৃষ্টির সামনে উপস্থিত দেখতে পাবে।

মানুষ যদি তার জন্ম-প্রক্রিয়া সম্পর্কে একটু চিন্তা করে দেখে যে, এক ফোঁটা বীর্য বিভিন্ন ভূখণ্ডের খাদ্য ও বিশ্বময় ছড়ানো সৃষ্ম উপাদানসমূহের নির্যাস হয়ে গর্ভাশয়ে স্থিতিশীল হয়। অতপর কিজাবে বীর্য থেকে একটি জমাট রক্তপিও তৈরি হয় এবং তা থেকে মাংসপিও প্রস্তুত হয় ? এরপর কিজাবে তাতে হাড়-মজ্জা তৈরী করা হয় ? তারপর এ নিম্পাণ পুতুলের মধ্যে প্রাণের সঞ্চার করা হয় ? তারপর একটা নির্দিষ্ট সময় পরে তাকে পৃথিবীর আলো-বাতাসে নিয়ে আসা হয় এবং ক্রমোনুতির ধাপে ধাপে তাকে একটি সুন্দর সুঠাম মানুষে রূপদান করা হয় ? এভাবে কোটি কোটি মানুষ দুনিয়াতে আসে ; কিন্তু এদের কারো চেহারার সাথে কারো চেহারার মিল নেই। মানুষের এ কয়েক ইঞ্চি পরিধির চেহারার মধ্যে এমনভাবে স্বাতন্ত্র রক্ষা করার সাধ্য মহাকুশলী আল্লাহ ছাড়া আর কার আছে ? এরপর তাদের মন-মেযাজের পার্থক্যও এক ও অন্বিতীয় আল্লাহর কুদরতের এক অনুপম নিদর্শন, যা অস্বীকার করতে পারে একমাত্র বিবেক-বুদ্ধিহীন অন্ধরাই।

আর জ্ঞান-বৃদ্ধিহীন, অন্ধ ও হঠকারী ব্যক্তি ছাড়া আর কেউ বলতে পারে না যে, মানুষের মতো এমন একটা সৃষ্টি পৃথিবীতে হঠাৎ করে অন্তিত্ব লাভ করেছে এর পেছনে,

# ۫ڔۯۛۊؙػٛۯۅؘڡؘٵؿۘۅٛۼۘۘڽۉؽ<sup>؈</sup>ڣؘۅؘۯۻؚٳڶڛؖٲٶؚۘٳڷٳۯۻٳڹؖۮڰؘڠؖٞۻؖڷٚڮ

তোমাদের রিষিক এবং যা কিছু তোমাদেরকে ওরাদা দেরা হচ্ছে তা-ও।<sup>২০</sup> ২৩. অতএব কসম আসমান ও যমীনের প্রতিপালকের, অবশ্যই তা তার মতোই নিশ্চিত সত্য যেমন

### اَنْکُرُ تَنْطِقُوْنَ তোমরা কথাবার্ডা বলছো।

ే تُوعَـــدُوْنَ : या किছু তা-ও ; تَوعَــدُوْنَ : তামাদের রিষিক ; ورزق + کم)-رزق کم)-رزق کم)-رزق کم و تنطقر قاله الله الله و تنطقر قاله الله و تنطقر قاله و تنطق قال

শ্রষ্টার কোনো যুক্তি ও পরিকল্পনা কার্যকর নেই। মানুষের হাতে দুনিয়াতে কর্মকাণ্ড সংঘটিত হচ্ছে, তা সবই ফলাফল ও উদ্দেশ্য-লক্ষ্যহীনভাবে শেষ হয়ে যাবে। কোনো ভালো কাজের সুফল ও মন্দ কাজের কুফল কাউকে ভোগ করতে হবে না। কোনো যুলুমের জন্য জবাবদিহি করতে হবে না। এমন কথা বলা মূর্য ও হঠকারিতা ছাড়া আর কিইবা হতে পারে? একজন জ্ঞান-বৃদ্ধির অধিকারী সুস্থ মস্তিষ্ক যুক্তিবাদী মানুষ কখনো এমন কথা ভাবতে পারে না যে, আল্লাহ মানুষকে এমন শ্রেষ্ঠ সৃষ্টি হিসেবে দুনিয়াতে অস্তিত্ব দান করেছেন, তিনি তাকে পুনরায় সৃষ্টি করে তার নিকট থেকে দুনিয়ার কাজ-কর্মের হিসাব নিতে পারবেন না।

২০. অর্থাৎ আসমানেই তোমাদের রিযিক তথা দুনিয়াতে প্রয়োজনীয় যাবতীয় বস্তু এবং প্রতিশ্রুত বিষয় তথা কিয়ামত, হাশর, পুনরুত্থান, হিসেব-নিকেশ, জবাবদিহি ও পুরস্কার বা শাস্তি সবকিছুর ফায়সালা হয়। আর জবাবদিহি ও কর্মফল দেয়ার জন্য কখন তোমাদেরকে তলব করা হবে, সে সিদ্ধান্তও সেখান থেকে হবে।

### ১ম ব্লকৃ' (১-২৩ আয়াত)-এর শিক্ষা

- কোনো কথা বলার জন্য আল্লাহ তা'আলার কসম করার প্রয়োজন নেই। তারপরও কসম করেছেন মানুষের সামনে কসমের পরবর্তী কথার শুরুত্ব তুলে ধরার জন্য।
- ২. প্রাণীজ্ঞগত ও উদ্ভিদ জগতের জন্য বায়ুর প্রবাহ এক অপরিহার্য বিষয়, যার কোনো বিকল্প নেই। পৃথিবীতে প্রাণ ধারণের জন্য অপরিহার্য উপাদান বায়ুর কসম করে আল্লাহ তা'আলা তাঁর কথাটি উপস্থাপন করেছেন।
- ৩. প্রথম চারটি আয়াতেই বায়ুর চারটি প্রধান ভূমিকার উল্লেখ করে কসম করা হয়েছে, যা থেকে বায়ুর প্রয়োজনীয়তা সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছে।

- ি ৪. অতপর সেই অতীব গুরুত্বপূর্ণ কথাটি বলা হয়েছে। আর তা হলো—'তোমাদের দেয়া প্রতিশ্রুতি বিষয়টি অকাট্য সত্য।'—এর দ্বারা আখিরাতকে বুঝানো হয়েছে।
- ৫. কসমকৃত চারটি বিষয়ের ব্যাপারে গভীরভাবে চিন্তা করলেই আখিরাতের প্রমাণ পাওয়া যাবে। সুতরাং এসব বিষয় সম্পর্কে চিন্তা করে দেখা মানুষের কর্তব্য।
- ৬. মানুষকে এ দুনিয়ার কর্মের ফল অবশ্যই দেয়া হবে—এতে কোনো প্রকার দ্বিধা-দ্বন্দ্বের অবকাশ নেই। অতএব সুফল লাভের উদ্দেশ্যেই মানুষের কাজ করা কর্তব্য।
- ৭. অতপর আল্লাহ বৈচিত্রময় আকাশের কসম করে বলছেন যে, আখিরাত সম্পর্কে তোমাদের ধারণা অনুমান ও কথাবার্তা পরস্পর ভিন্ন ভিন্ন। কারণ এগুলোর প্রামাণ্য কোনো সূত্র নেই।
- ৮. আখিরাত সম্পর্কে ওহীর সূত্রে প্রাপ্ত নবী-রাসূল কর্তৃক পেশকৃত তথ্যই একমাত্র সত্য। সূতরাং সেসব তথ্যাবলীকে মেনে নিয়ে তদনুযায়ী জীবনযাপন করাই জ্ঞানী ব্যক্তি ও বুদ্ধিমানের কাজ।
- ৯. অনুমান নির্ভর ধারণা-কল্পনার অনুসারীদের জন্য নিশ্চিত ধ্বংস। এতে কোনো সন্দেহের সুযোগ নেই। আখিরাত সম্পর্কে ধারণা-কল্পনার ভিত্তিতে সিদ্ধান্ত গ্রহণকারীরা মূর্খতার মধ্যে উদাসীন হয়ে ঘুরপাক খাচ্ছে।
- ১০. আখিরাত সম্পর্কে ওহীর ভিত্তিতে প্রাপ্ত খবর নিয়ে যারা ঠাষ্ট্রা-বিদ্রূপ করে এবং অবিশ্বাস করে, তারা তাদের প্রতিশ্রুত শাস্তির যখন মুখোমুখী হবে, তখন আর কোনো উপায় থাকবে না।
- ১১. আখিরাতে অবিশ্বাসী কাফির-মুশরিক ও মুনাফিকদেরকে সেদিন শাস্তি দিয়ে বলা হবে যে, তোমরা যা নিয়ে ঠাট্টা-বিদ্রূপ করতে তার মজা ভোগ করো।
- ১২. যারা আখিরাত সম্পর্কে নবী-রাসূলদের কথাকে বিশ্বাস করে তাঁদের প্রদন্ত শিক্ষা অনুসারে জীবনযাপন করেছে, তারা সেদিন অফুরন্ত সুখের আবাস জান্নাতে আনন্দ উপভোগ করতে থাকবে।
- ১৩. মু'মিন-মুত্তাকী তথা বিশ্বাসী আল্লাহভীরু লোকেরা যে সংকর্মশীল জীবনযাপন করেছে, তার প্রতিদান স্বরূপ আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে অনন্ত সুখের আবাস এ জান্নাত দান করবেন।
- ১৪. সংকর্মশীল মুন্তাকীদের আর একটি গুণ ছিলো তারা রাতের কিছু অংশ ঘুমিয়ে বাকী অংশে আল্লাহর ভয়ে তাঁর ইবাদাত করে কাটিয়ে দিত।
- ১৫. মুন্তাকী-মুহসিনদের অপর গুণটি হলো—তারা যতই সৎকর্ম করুক না কেনো, তারা ডাকে যথেষ্ট মনে না করে রাতের শেষ প্রহরে ইবাদাতের ক্রুটি-বিচ্যুতির জন্য আল্লাহর কাছে ক্ষমা-প্রার্থনা করে।
- ১৬. মৃত্তাকী-মুহসিনদের অন্যতম গুণ হলো—তারা তাদের উপার্জিত সম্পদের নিঃস্ব-দরিদ্রদের অধিকার স্বীকার করে নেয় এবং এ অধিকার আদায় করাকে নিজের কর্তব্য মনে করে।
- ১৭. যারা আল্লাহ ও আখিরাতে দৃঢ়-বিশ্বাস রাখে তাদের বিশ্বাসের সপক্ষে আল্লাহ ও আখিরাত সম্পর্কে অগণিত প্রামাণ্য নিদর্শন মজুদ রয়েছে।
- ১৮. দুনিয়াতে মানুষের যাবতীয় প্রয়োজন পূরণ এবং আখিরাতে যেসব বিষয়ের প্রতিশ্রুতি মানুষকৈ দেয়া হয়েছে, সবকিছুর ফায়সালা আসমানেই হয়।
- ১৯. মানুষ দুনিয়াতে যা কিছু কথাবার্তা বলে এসব যেমন সন্দেহাতীত বিষয়, তেমনি কিয়ামত ও হাশর, হিসাব এবং পুরস্কার ও শাস্তি তা-ও সন্দেহাতীত বিষয়।

### সূরা হিসেবে রুক্'-২ পারা হিসেবে রুক্'-১ আয়াত সংখ্যা-২৩

هَلُ اَتِكَ عَنِيْتُ ضَيْفِ إِبْرِهِيْمَ الْمُكْرَمِينَ الْمُكَرِمِينَ الْمُكَانِدِ فَقَالُوا سَلْمًا وَهُمَ الْمُكَانِينَ فَعَالُوا سَلْمًا وَهُمَا اللَّهُ الْمُعَانِينِ فَعَالُوا سَلْمًا وَاللَّهُانِ اللَّهُ اللّ

২৪. আপনার<sup>২১</sup> কাছে ইবরাহীমের সম্বানিত মেহমানদের কোনো খবর কি এসেছে<sup>২২</sup> , ২৫. যখন তারা প্রবেশ করলো তার কাছে, এবং (তাকে) তারা বললো, 'সালাম' :

قَالَ سَلْرٌ عَوْ أَمُّنكُرُونَ فَا فَرَاغَ إِلَى اَهْلِهِ فَجَاءَبِعِجْلٍ سَمِيْنِ فَافَتَّابَهُ

(প্রতিউন্তরে) তিনি বললেন, 'সালাম' (স্থগত বললেন) অপরিচিত লোক<sup>২০</sup>। ২৬. তারপর তিনি নীরবে তাঁর <sup>এ</sup>রিবারের নিকট গেলেন<sup>২৪</sup> এবং একটি মোটা তাজা (ভূনা) গো-বাছুর নিয়ে আসলেন<sup>২৫</sup>। ২৭. এবং তা সামনে রাখলেন

২১. এ রুকৃ'তে অতীতের কয়েকজন নবী-রাসূল এবং অতীতের কয়েকটি নাফরমানী জাতির সংক্ষিপ্ত বিবরণ পেশ করা হয়েছে। এ বিবরণ দ্বারা দুটো জিনিস বুঝানো হয়েছে—

এক ঃ আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক প্রতিদান দানের বিধান মানব-ইতিহাসের সকল যুগেই কার্যকর আছে। এ বিধানে সংকর্মশীল লোকদের পুরস্কার এবং যালিম ও অসংকর্মশীল লোকদের শান্তি সকল যুগেই কার্যকর দেখতে পাওয়া যায়। এর দারা প্রমাণিত হয় যে, মানুষের সাথে তাঁর মহান স্রন্তী আল্লাহর আচরণ কেবলমাত্র প্রাণীজগত ও উদ্ভিদ জগতের মতো প্রাকৃতিক বিধানও কার্যকর আছে। সুতরাং যেসব নৈতিক কাজের ফলাফল দুনিয়াতে প্রকাশ করা সম্ভব নয় সেগুলো পূর্ণাংগভাবে প্রকাশের জন্য এমন একটা সময় আসাটা নিশ্চিত।

দুইঃ অতীতের যেসব জাতি নবী-রাসৃলদের প্রচারিত তাওহীদ, রিসালাত ও আধিরাতকে

### ٳڷؽۿؚۯؚۛۊٵڶٲڵٳؾٙٲٛػؙڷۅٛؽؘ۞ؗڣٵؘۉؚۘۼڛؘڡؚڹٛۿۯڿؚؽٛڣؘڐؙٵڷۅٛٳڵٳؾؘڿٛڡٛٛٶؘؠۺؖؖؖؗۘۅۉؖڰؖ

তাদের, (তারা খাচ্ছে না দেখে) তিনি বললেন, আপনারা খাচ্ছেন না কেনো ?' ২৮. এতে তাদের ব্যাপারে তিনি (অন্তরে) ভীতি অনুভব করলেন' ; তারা বললো, 'আপনি ভয় পাবেন না এবং তারা তাকে সুসংবাদ দিলো

অস্বীকার করেছে এবং নিজেদের তৈরি বিধি-বিধান অনুসরণ করে জীবন-যাপন করেছে, তারা অবশেষে নিজেদের ধ্বংস ডেকে এনেছে। নবী-রাসূলদের প্রদন্ত নৈতিক বিধি-বিধান অনুসারে আখিরাতে মানুষের এ দুনিয়ার কাজ-কর্মের জন্য জবাবদিহিতা এক বাস্তব ও সত্য বিষয়। ইতিহাসের অভিজ্ঞতা-ই তার সাক্ষী। কারণ অতীতের যেসব অবিশ্বাসী জাতি-গোষ্ঠী নিজেদেরকে দায়িত্বহীন ও জবাবদিহি থেকে মুক্ত মনে করে লাগামহীন জীবন পরিচালনা করেছে। পরিণামে তারা দুনিয়াতেই ধ্বংস হয়ে গেছে।

- ২২. হ্যরত ইবরাহীম আ.-এর মেহমানদের ঘটনা এর আগেও কুরআন মাজীদের নিম্নোক্ত স্থানসমূহে বর্ণিত হয়েছে—সূরা হুদ ৬৯-৭৬ আয়াত ; সূরা আল-হিজর ৫১-৬০ আয়াত এবং সূরা আনকাবৃত ৩১-৩২ আয়াত। উল্লিখিত অংশ টীকাসহ দ্রষ্টব্য।
- ২৩. ফেরেশতাদের সালামের জবাবে হযরত ইবরাহীম আ. 'সালাম' বলে যে উত্তর দিয়েছেন, তাতে সার্বক্ষণিক শান্তির অর্থ নিহিত আছে। পরবর্তী 'অপরিচিত লোক কথাটি ইবরাহীম আ.-এর স্বগতোক্তি তথা মনে মনে বলা কথাও হতে পারে অথবা জিজ্ঞাসার ভঙ্গিতে মেহমানদেরকে ওনিয়ে বলা কথাও হতে পারে। উদ্দেশ্য ছিলো তাদের পরিচয় জিজ্ঞেস করা। কারণ ফেরেশতারা মানুষের আকৃতি ও বেশভূষা ধারণ করে এসেছিলেন। তাই তিনি তাদেরকে চিনতে পারেননি।
- ২৪. অর্থাৎ তিনি মেহমানদারীর ব্যবস্থা করার জন্য তাঁদেরকে কিছু না বলে নিরবে বের হয়ে গেলেন, যাতে মেহমানরা সৌজন্যের খা্তিরে মেহমানদারীর ব্যবস্থা করতে বাধা প্রদান না করতে পারে।
- ২৫. অর্থাৎ তিনি মেহমানদের জন্য একটি মোটা-তাজা গো-বাছুর ভুনা করিয়ে এনেছিলেন। সূরা হুদে বাছুরকে ভুনা করে আনার কথা বলা হয়েছে, যদিও এখানে তা বলা হয়নি।
- ২৬. অর্থাৎ মেহমানদেরকে খাদ্য গ্রহণ না করতে দেখে তিনি ভয় পেয়ে গেলেন। কারণ গোত্রীয় জীবন ধারায় এ আচরণ কোনো অণ্ডভ লক্ষণ বলেই মনে করা হতো। এ ধরনের আচরণ কোনো অপরিচিত মেহমান থেকে পাওয়া গেলে তাদেরকে শক্র বলে

# ۫ؠؚۼؙڶڔۣعؘڸؽڕۣ®ڣؘٲڤٛؠڷٮؚٲۯٲؾۘ؞ڣۣٛڝۜڗؖڐۣڣؘڝڴۛؽۅڿٛۿۿٵۅٞڡٵڷٮٛۘڠڿۅٛڗؖ

এক অত্যন্ত জ্ঞানী পুত্র সন্তানের<sup>১৭</sup>। ২৯.অতপর (এটা ভনে) তাঁর স্ত্রী চিংকার করতে করতে সামনে এলো এবং নিজ্ক কপালে হাত মারতে থাকলো, আর বললো , (আমি তো) বুড়ী——

َ مَقِیرٌ ﴿ وَالْكُواْ كُنُ لِكُ ۖ قَالُ رَبِّكِ ۗ اللَّهِ هُو الْكَكِيرُ الْعَلَيْرُ وَ مَقَالُوا كَنُ لِكَ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا

মনে করা হতো। অথবা খাদ্য গ্রহণ করতে করতে ইবরাহীম আ. বুঝতে পেরেছিলেন যে, তাঁরা মানুষ নন—ফেরেশতা। আর মানুষের অবয়ব ধারণ করে ফেরেশতাদের আগমন কোনো অস্বাভাবিক পরিস্থিতির পূর্বাভাস বহন করে। তাই তিনি কোনো অস্বাভাবিক পরিস্থিতির আশংকা করছিলেন।

২৭. এ সুসংবাদ ছিলো হযরত ইসহাক আ.-এর জন্মের সুসংবাদ। সূরা হুদ-এর ৭১ আয়াতে স্পষ্ট করেই একথা বলা হয়েছে। সেখানে হযরত ইসহাক আ.-এর ঔরসে ইয়াকৃব আ.-এর জন্মের সুসংবাদ দেয়ার কথাও উল্লিখিত আছে।

২৮.অর্থাৎ ফেরেশতাগণ কর্তৃক ইবরাহীম আ.-কে প্রদন্ত সুসংবাদ শুনে তাঁর স্ত্রী এগিয়ে এসে বললেন যে, আমি তো 'বুড়ী ও বন্ধ্যা' কিভাবে আমার সন্তান হবে ? বর্ণিত আছে (বাইবেলে) যে, তখন ইবরাহীম আ.-এর বয়স ছিলো একশত বছর, আর তাঁর স্ত্রীর বয়সও ছিলো নব্বই বছর।

২৯. ফেরেশতারা নবী-দ্রীর বিশ্বয়ের জবাবে বললেন যে, আল্লাহর হুকুম এমনই। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সবকিছু করতে পারেন—একাজও এমনই হবে। এ সুসংবাদ অনুযায়ী যখন হযরত ইসহাক আ. জন্মগ্রহণ করেন, তখন নবী-দ্রী হযরত সারার বয়স হয়েছিলো নিরানকাই বছর এবং হযরত ইবরাহীম আ.-এর বয়সও ছিলো একশত বছর। (কুরতুবী)

# © قَالَ فَهَا خَطْبُكُمْ ٱيُّهَا الْمُرْسَلُوْنَ ۞ قَالُـوْۤ الِّثَّا ٱرْسِلْنَا إِلَى قَوْ ٓ ٓ ۖ

৩১. তিনি (ইবরাহীম) বললেন—"তবে হে (আল্লাহর) প্রেরিত ফেরেশতাবৃদ্ধ! আপনাদের আসল উদ্দেশ্য কি ? ত ৩২. তারা বললো—"আমরা তো প্রেরিত হয়েছি এমন একটি কাপ্তমের প্রতি

### مُجْرِمِينَ فَالنَّرْسِلُ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّنْ طِينِ فَيْسُوَّمَةً عِنْلَ رَبِّكَ

(যারা) অপরাধী<sup>৩১</sup>। ৩৩. যেন আমরা তাদের ওপর পোড়া মাটির পাথর নিক্ষেপ করি। ৩৪. (যা) আপনার প্রতিপালকের কাছে চিহ্নিত আছে

(خطب+كم)-خَطَبُكُمْ ; তিনি (ইবরাহীম) বললেন ; الْفَا : তবে কি وَالله - كَالُوْنَ - তবে কি हें - خَطَبُكُمْ : আপনাদের আসল উদ্দেশ্য ; الْمُوْسَلُوْنَ : আপনাদের আসল উদ্দেশ্য ; الْمُوْسَلُوْنَ : আরা বললো : الله - اله - الله - ال

আল্লাহ তা'আলা তাঁর ইবাদাতের হক আদায়কারী বান্দাহদেরকে দুনিয়াতেও এভাবেই পুরস্কৃত করেন। সাধারণ প্রাকৃতিক নিয়ম অনুযায়ী যে বয়সে মানুষ সন্তান হওয়া থেকে একেবারেই নিরাশ হয়ে যায়, সেই বয়সেই আল্লাহ তাঁর নবীকে এক অনুপম সন্তান দান করেছেন। যাঁর ঔরসে হ্যরত ইয়াকৃব ও ইউসুফ আ. জন্মলাভ করেন। হ্যরত ইবরাহীম আ.-এর ঔরসে ইসমাঈল ও ইসহাক আ. অতপর ইসহাক আ.-এর ঔরসে ইয়াকৃব আ. এবং ইয়াকৃব আ.-এর ঔরসে ইউসুফ আ. জন্মলাভ করেন।

- ৩০. মেহমানদের এ কথাবার্তার মাধ্যমে ইবরাহীম আ. জানতে পারলেন যে, আগন্তুক মেহমানগণ মানুষের অবয়বে ফেরেশতা। তাই তিনি জিজ্ঞেস করলেন, আপনারা কি উদ্দেশ্যে আগমন করেছেন ? কারণ নবী হিসেবে তিনি জানতেন—কোনো গুরুত্বপূর্ণ কাজের উদ্দেশ্যেই ফেরেশতারা মানুষের আকৃতি ধারণ করে পৃথিবীতে আগমন করে থাকেন।
- ৩১. অর্থাৎ লৃত আ.-এর জাতি। ফেরেশতারা তাদের পরিচয় দিতে গিয়ে শুর্মাত্র 'অপরাধী জাতি' বলেই শেষ করেছে। কারণ তারা অপরাধ করতে করতে সীমালংঘন করে ফেলেছিলো। আর সে জন্য সেই জাতির নাম উল্লেখ করে পরিচয় দেয়ার প্রয়োজন হয়নি। কুরআন মাজীদের অনেক আয়াতে এ জাতি সম্পর্কে আলোচনা এসেছে। এ ব্যাপারে আগ্রহী পাঠকগণ নিম্নে উল্লিখিত সূরার সংশ্লিষ্ট আয়াতসমূহ টীকা সহ দেখে নিতে পারেন।

সূরা হুদ ৭৪-৮৩ আয়াত ; সূরা সাদ-৮০-৮৫ আয়াত ; সূরা আল-আম্বিয়া ৭৪-৭৫

# لِلْهُ وَيْنَ ﴿ فَاغْرِجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْهُؤْمِنِينَ ﴿ فَهَا وَجَلْ نَا فِيهَا لَلَّهُ مِنْ مِنَ

সীমালংঘনকারীদের জন্য<sup>৩২</sup>। ৩৫. অতপর<sup>৩৩</sup> আমি তাদেরকৈ বের করে নিলাম, যারা সেখানে মু'মিনদের শামিল ছিলো। ৩৬. তবে আমি পাইনি সেখানে

## غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْهُسْلِمِيْنَ ﴿ وَتَرَكْنَا فِيْهَ ٓ اللَّهِ لِلَّذِينَ يَخَافُونَ الْعَنَابَ

মুসলমানদের শামিল একটি পরিবার ছাড়া<sup>৩৪</sup>। ৩৭. আর আমি সেখানে নিদর্শন রেখে দিয়েছি তাদের জন্য যারা ভয় করে সেই শান্তিকে—

وَ الْمُسْرُفِيْنَ ﴿ الْمُسْرُفِيْنَ ﴿ الْمُسْرُفِيْنَ ﴿ अंशित क्षत्र । ﴿ الْمُسْرُفِيْنَ ﴿ अंशित दित करत निनाम ﴿ وَ مَنْ ﴿ अंशित करत वाता ﴿ وَ مَنْ ﴿ अंशित करत निनाम وَمَنَ ﴿ अंशित करत वाता ﴿ وَ مَنْ ﴿ अंशित करत वाता ﴿ وَ مَنْ ﴿ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ अंशित وَ وَ مَنْ ﴿ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ अंशित وَ وَ مَنْ وَمَنْ وَ مَنْ وَمَنْ وَ مَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَ وَمَا وَ وَ وَمَا وَالْمُ وَمِنْ وَالْمُعْمَالِيْنَ ﴿ وَمِنَا وَمَا وَمَا وَمَا وَالْمُعْمَالِمُ وَمِنْ وَمَا وَالْمُ وَمَا وَالْمُعْمَالُونَ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالِمُ وَمَا وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالِمُ وَمِنْ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالِمُونَ وَالْمُعْمَالُمُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالِمُ وَالْمُعْمِعِيْمُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمِعِيْمُ وَالْمُعْمِالِمُ وَالْمُعْمِعِيْمُ وَالْمُعْمِعِيْمُ وَالْمُعْمِعِيْمُ وَالْمُعْمِعُلِمُ وَالْمُعْمِعُلِمُ وَالْمُعْمِعِيْمُ وَالْمُعْمِعِيْمُ وَالْمُعْمِعِمِالْمُعْمِعُلِمُ وَالْمُعْمِعُلِمُ وَالْمُعْمِعُلُونُ وَالْمُعْمِعُمُ وَالْمُعْمِعُلُولُونُ وَالْمُعْمِعُمُ وَالْمُعْمِعُلِمُ والْمُعْمِعُلُولُونُ وَالْمُعْمِعُلُونُ وَالْمُعْمِعُلُوا وَالْمُعْمُولُونُ وَالْمُعْمِعُمُ وَالْمُعْمِعُمُوا وَالْمُعْمِعُمُوا والْمُعْمِعُلِمُ وَالْمُعْمِعُلُولُونُ وَالْمُعْمِعُلِمُ وَالْمُعِمِعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعْمِعُمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعْمُعُلِمُ وَالْمُعْمُولُونُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعْمُعُمُ وَالْمُعُ

আয়াত ; সূরা আশ-গুআরা ১৬০-১৭৫ আয়াত ; সূরা আন নামল ৫৪-৫৮ আয়াত ও ৬৩-৬৮ আয়াত এবং সূরা আস-সাফ্ফাত ১৩৩-১৩৮ আয়াত।

৩২. কাওমে লৃতের ওপর যে পোড়ানো মাটির কংকর বর্ষিত হয়েছিলো সেগুলোর ওপর সুনির্দিষ্ট অপরাধির নাম লিখিত ছিলো। কুরআন মাজীদের অন্যান্য আয়াতের বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, গোটা জনপদকেই আজরাঈল আ. ওপরে উঠিয়ে উল্টে দিয়েছিলেন। অতপর তাদের ওপর পোড়ানো মাটির কংকর বর্ষণ করে তাদেরকে দুনিয়া থেকে নিশ্চিক্থ করে দেয়া হয়েছিলো।

৩৩. এখানে সংক্ষেপে এ অপরাধী জাতির ওপর যে আযাব এসেছিলো, তা উল্লেখ করা হয়েছে। ইবরাহীম আ.-এর নিকট থেকে গিয়ে লৃত আ. ও তাঁর জাতির লোকদের সাথে ফেরেশতাদের যেসব কথাবার্তা হয়েছিলো, এখানে সেসব বিষয় উল্লিখিত হয়নি। এসব বিষয়ে আগেই অন্যান্য সূরাতে বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে।

৩৪. অর্থাৎ সে জাতির লোকদের মধ্যে একমাত্র লৃত আ.-এর পরিবারটি-ই ইসলামের বিধি-বিধান-এর অনুসারী ছিলো। জাতির লোকেরা অদ্লীলতা ও পাপাচারে ছুবে গিয়েছিলো। তাই আল্লাহ তা'আলা একমাত্র লৃতের পরিবারকে প্রলয়ংকরী আযাব থেকে রক্ষা করেছেন। বাকীদের স্বাইকে প্রলয়ংকরী আযাব দিয়ে ধ্বংস করে দিয়েছেন। একটি লোকও সেই আযাব থেকে বাঁচতে পারেনি।

এ আয়াত থেকে তিনটি গুরুত্বপূর্ণ বিষয় জানা যায়—এক. কোনো জাতির মধ্যে যদি কোনো ভালো গুণ অবশিষ্ট থাকে, সে জাতিকে আল্লাহ সম্পূর্ণরূপে ধ্বংস করেন না। ্র

### ٱلاَلِيْرَ ﴿ فِي مُوْسَى إِذْ ٱرْسَلْنَـ مُوالِى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَي مُّبِيْنٍ ﴿ فَتَوَلَّى

(যা হবে) যন্ত্রণাদায়ক। <sup>প্র</sup> ৩৮. আর মৃসার ঘটনাতেও (তোমাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে), আমি যখন তাকে পাঠালাম ফিরআউনের কাছে সুস্পষ্ট প্রমাণ সহ<sup>ক্ত</sup>। ৩৯.তখন সে মুখ কিরিয়ে নিলো

بِرَكْنِهِ وَقَالَ سُحِرِّ اَوْمَجْنُونَ ﴿ فَاخَنْنَهُ وَجُنُودَ لَا فَنَبَنْ نَهْرَ णत मांमनगप मर धरा रनता—'(धरा) धक यामूकत खर्थवा धक भागन'। '' 80. करन खामि भांक्षां अ कतनाम जारक ७ जात रमनावाहिनीरक, खठभत जारमतरक निस्कृ कतनाम

আর কোনো জাতির মধ্যে অল্পসংখ্যক লোকও সংকাজের আদেশ ও অসৎকাজের প্রতিরোধ করার কাজে সক্রিয় থাকে আল্পাহ সে জাতিকে সংশোধনের জন্য কিছুকাল সুযোগ দিয়ে থাকেন। আর যদি তাদের মধ্যে কোনো ভালোগুণ অবশিষ্ট না থাকে এবং স্বল্পসংখ্যক কল্যাণকামী লোকও তাদের সংশোধন প্রচেষ্টা চালিয়ে ব্যর্থ হয়ে যায়, তখন আল্পাহ তা আলা সেই কল্যাণকামী লোকদেরকে রক্ষা করে বাকীদেরকে ধ্বংস করে দেন।

দুই ঃ সকল নবী-রাসূলের উন্মতই মুসলমান ছিলেন। সকল নবীর দীন একই ছিলো এবং তা ছিলো 'ইসলাম'। কুরআন মাজীদের বিভিন্ন আয়াত থেকে তার প্রমাণ পাওয়া যায়।

তিন ঃ কুরআন মাজীদে 'মু'মিন' ও 'মুসলিম' শব্দ দুটোকে সমার্থক শব্দ হিসেবে ব্যবহার করা হয়েছে। এ দুটো শব্দ স্বতন্ত্র অর্থবোধক কোনো শব্দ নয়। সুতরাং যে ব্যক্তি সত্যিকার অর্থে মু'মিন, সে অবশ্যই মুসলিম। অপরদিকে যে সত্যিকার অর্থে মুসলিম, সে অবশ্যই মু'মিন।

৩৫. এখানে 'নিদর্শন' ঘারা 'কাওমে লৃত'-এর বিধ্বস্ত অঞ্চলকে বুঝানো হয়েছে, তাদের বড় শহর ভূমিতে ধ্বসে গিয়ে নিচে চলে গেছে এবং মরু সাগরের পানি এসে তার উপর ছেয়ে গেছে। প্রত্নতাত্ত্বিক গবেষণায় অনুমান করা হয়েছে যে, এ ধ্বসে যাওয়ার সময়টা খৃষ্টপূর্ব দু'হাজার সালের সমসাময়িক হবে। হযরত ইবরাহীম আ. ও হযরত লৃত আ.-এর যুগ ছিলো বলে ইতিহাসে প্রমাণ পাওয়া যায়।

# قى الْيَرِّ وَهُو مُلْيَرٌ ﴿ وَفَى عَادِ إِذْ ارْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّبُرِ الْعَقِيرَ فَ عَادِ إِذْ ارْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّبُرِ الْعَقِيرَ فَ الْعَالَمُ الْعَلَيْمُ الرِّبُرِ الْعَقِيرَ فَى عَادِ إِذْ ارْسَلْنَا عَلَيْهُمُ الرِّبُرِ الْعَقِيرَ فَى الْعَالَمُ اللّهُ الْعَلَيْمُ الرِّبُرُ الْعَقِيرَ فَى عَادِ الْأَوْلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

- في ; المارة و الكور الكور الكور الكور الكور الكور و الكور الكور الكور و الكور الكور الكور و الكور الكور الكور الكور الكور و الكور الكور و الكور الكور و ال

৩৬. অর্থাৎ মৃসা আ.-কে এমন মু'জিযা সহকারে পাঠানো হয়েছিলো, যার দ্বারা তিনি যে আল্লাহর প্রেরিত রাসূল তাতে কোনো সন্দেহ থাকে না। তা সত্ত্বেও ফিরআউন তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নিজের শক্তি-সামর্থ সেনাবাহিনী এবং পরিষদবর্গের ওপর ভরসা করে এবং মৃসা আ.-এর দাওয়াতের অমান্য করে। কিন্তু তার ক্ষমতা-প্রতিপত্তি, সেনাবাহিনী ও পরিষদবর্গ কেউ তাকে আল্লাহর পাকড়াও থেকে রক্ষা করতে পারেনি। সে যেসব কিছুর ওপর ভরসা করেছিলো সেসব কিছু সমেত ধ্বংস হয়ে গেছে।

৩৭. অর্থাৎ ফিরআউন মৃসা আ.-কে কখনো যাদুকর, আবার কখনো পাগল বলে আখ্যায়িত করেছে। অথচ মৃসা আ. ছিলেন আল্লাহর প্রেরিত একজন সম্মানিত নবী।

৩৮. অর্থাৎ ফিরআউন যখন তার পরিষদবর্গ ও সৈন্য-সামন্তসহ ডুবে মরলো, তখন তৎকালীন দুনিয়ার মিসরের আশেপাশের কোনো দেশ বা জাতির পক্ষ থেকে কেউ তাদের জন্য কোনো প্রকার শোক প্রকাশ করেনি। বরং তৎকালীন পৃথিবীর মানুষ তাদের এ করুন পরিণতিতে স্বস্তির নিঃশ্বাস ফেলেছে। কারণ ফিরআউন ও তার জাতির লোকেরা ছিলো যালিম। আশেপাশের সকল দেশ ও জাতি তাদের যুলুম-অত্যাচারে অতিষ্ট ছিলো। তারা ফিরাউন ও তার জাতির লোকদের ডুবে মরার পরও তাদের প্রতি তিরক্ষার ও নিন্দাবাদ করেছে। সূরা দুখানের ২৯ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা একথাই বলেছেন—"তাদের জন্য আসমান ও যমীন কাঁদেনি এবং তাদেরকে কোনো অবকাশও দেয়া হয়ন।"

# إَذْ قِيلَ لَهُمْ تَهَتَّعُو اَحَتَّى حِينِ ﴿ فَاحَنَ تُهُمُ اَحُو رَبِّهِمْ فَاحَنَ تُهُمُ الْحُو رَبِّهِمْ فَاحَنَ تُهُمُ الْحَالَةُ وَيَلَ لَهُمْ وَيَحْدُوا عَنَى الْحَوْدُ الْحَدَى الْحَوْدُ الْحَدَى الْحَوْدُ الْحَدَى الْحَدَى الْحَوْدُ الْحَدَى ال

الصّعقَةُ وَهُرِينْظُرُونَ ﴿ فَهَا اسْتَطَاعُوا مِنْ قِيا وَمَا كَانُوا مَنْتَصِرِيْنَ ﴿ السّعَقَةُ وَهُرِينَظُرُونَ ﴿ فَهَا اسْتَطَاعُوا مِنْ قِيا وَمَا كَانُوا مَنْتَصِرِيْنَ ﴾ विक विष्ठा विष्

ত وَقَوْمَ اَنُوكِ مِنْ قَبْلَ وَإِنْهُمْ كَانُوا قَوْماً فَسِعَيْسَنَ ﴿ وَهَوْماً فَسِعَيْسَنَ ﴿ وَهَا فَسِعَ ৪৬. আর (এদের) আগে নৃহের জাতিরও (এমন পরিণতিই হয়েছিলো) ঃ নিক্র নিক্রই তারা ছিলো বড় অবাধ্য জাতি।

৩৯. অর্থাৎ 'আদ' জাতিও তাদের নবীর আনীত দীন বা জীবনব্যবস্থা মানতে অস্বীকার করেছিলো। ফলে আল্লাহ তা'আলা ক্রমাগত সাত রাত ও আট দিন পর্যন্ত অত্যন্ত শুষ্ক ও প্রচণ্ড ঝড়ো বাতাস তাদের ওপর প্রবাহিত করে দিয়েছেন, যা তাদেরকে শূন্যে তুলে তুলে সজোরে ভূমিতে আছড়ে ফেলেছে। এভাবে 'আদ' জাতির সমগ্র অঞ্চল তছনছ হয়ে গেছে।

80. এখানে হযরত সালেহ আ.-এর অবাধ্য জাতির পরিণতির কথা উল্লিখিত হয়েছে। হযরত সালেহ আ. তাদেরকে এই বলে সতর্ক করে দিয়েছিলেন—'তোমরা যদি গুনাহ থেকে তাওবা করো এবং ঈমানের পথ অবলম্বন করো তাহলে আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে দুনিয়াতে একটা নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত অবকাশ দেবেন। কিন্তু

#### তারা সীমালংঘন করলো এবং নবীর কথা মানতে রাজী হলো না। অতপর তাদেরকে চূড়ান্তভাবে তিনদিনের অবকাশ দেয়া হলে তারা তা-ও ক্রক্ষেপ করলো না।

- 8১. এখানে বলা হয়েছে যে, সামৃদ জাতির ওপর যে আযাব এসেছিলো তা ছিলো বিদ্যুত গতিসম্পন্ন এবং কঠোর বজ্রধানি সমেত। কুরআন মাজীদে এ আযাবকে বিভিন্ন স্থানে বিভিন্নভাবে আখ্যায়িত করা হয়েছে। কোথাও বলা হয়েছে 'ভয়ংকর প্রকম্পিত বিপদ'; কোথাও 'বিক্লোরণ ও বজ্রধানি আবার কোথাও 'কঠিন' বিপদ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে।
- 8২. অর্থাৎ অন্যের আক্রমণ থেকে নিজেদের রক্ষা করতে সমর্থ ছিলো না। এর আরেকটি অর্থ হতে পারে যে, তারা তাদের ওপর আক্রমণকারী থেকে প্রতিশোধ গ্রহণেও সমর্থ ছিলো না। 'মুনতাসিরীন' 'ইনতিসার' শব্দ থেকে উদ্ভূত। আর 'ইনতিসার' শব্দের মধ্যে উল্লিখিত দুটো অর্থই নিহিত রয়েছে।

#### (২য় ব্লুকৃ' (২৪-৪৬ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- ১. 'ল্বত-এর জাতি, ফিরআউন ও তার সম্প্রদায়, আদ জাতি, সামৃদ জাতি এবং নৃহ আ.-এর কাওম প্রমুখ জাতি গোষ্ঠীগুলো আল্লাহর নাফরমানীতে সীমালংঘনকারী ছিলো। যার ফলে আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াতেই তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছেন। আর আখিরাতের শান্তিতো আছেই।
- २. आल्लारुत शक्क (थरक প্রতিদানের বিধান মানুষের ইতিহাস সবসময় কার্যকর আছে ; কুরআন মাজীদে বর্ণিত বিধ্বস্ত জাতিগুলোর ধ্বংসের ইতিহাসই তার প্রমাণ।
- ৩. মানুষের সাথে আল্লাহর আচরণ শুধুমাত্র প্রাকৃতিক বিধান অনুসারে হয় না, বরং তার সাথে নৈতিক বিধানও সক্রিয়
- 8. এ দুনিয়া তথা প্রাকৃতিক এ জগতের কাজ শেষ হয়ে যাওয়ার পর একমাত্র নৈতিক আইন অনুসারে তার নৈতিক কাজ-কর্মের নৈতিক প্রতিফলের বিধান কার্যকর হবে।
- ৫. যেসব জাতি নবী-রাসৃলদের প্রচারিত তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাত ভিত্তিক জীবন ব্যবস্থাকে প্রত্যাখ্যান করেছে, তারাই শেষ পর্যন্ত ধ্বংসের উপযুক্ত হয়ে গেছে।
- ৬. আল্লাহর পক্ষ থেকে নবী-রাসৃদদের মাধ্যমে আগত নৈতিক বিধান অনুসারে আখিরাত এবং সেখানে মানুষের দুনিয়ার কাজ-কর্মের জবাবদিহিতা অকাট্য সত্য, তার প্রমাণ মানবেতিহাসের নিরবিচ্ছিন্ন অভিজ্ঞতা।
- 'काওমে লৃত'-এর অপরাধমূলক কাজ এতোদ্র সীমালংঘন করেছিলো যে, তথু অপরাধী জাতি বলেই তাদের পরিচয় দেয়া হয়েছে।
- ৮. আল্লাহ তা'আলা 'কাওমে লৃত'-কে ভূমি সমেত উল্টে দিয়েছেন এবং তাদের ওপর পোড়া মাটির কংকর নিক্ষেপ করে সমূলে ধ্বংস করে দিয়েছেন।
- ৯. আল্লাহর কোনো শুরুত্বপূর্ণ সিদ্ধান্ত বাস্তবায়ন করার জন্যই পৃথিবীতে ফেরেশতাদের মানব-আকৃতিতে আগমন ঘটে। কাওমে দৃত-কেও মানব-আকৃতিতে আগত ফেরেশতারা ধ্বংস করে দিয়েছিল।
- ১০. আল্লাহ তা'আলা প্রাকৃতিক নিয়মের অধীন নন। তাই তিনি এর বিপরীত কাজও সম্পাদন করতে সক্ষম।

- ্রী ১১. প্রাকৃতিক নিয়মের বিপরীতে আল্লাহ তা'আলা হযরত ইবরাহীম আ.-এর একশ বছর বয়সে এবং তাঁর বন্ধ্যা-ন্ত্রীর নব্বই বছর বয়সে সন্তান দান করেছেন।
  - ১২. আল্লাহ তা'আলা মহাজ্ঞানী ও সর্বজ্ঞ সন্তা, সুতরাং তাঁর সকল কর্ম জ্ঞান ও প্রজ্ঞার পরিপূর্ণ।
- ১৩. 'কাওমে লৃতের' প্রত্যেকটি অপরাধীর জন্য আল্লাহর পক্ষ থেকে চিহ্নিত করে কংকর নিক্ষিপ্ত হয়েছিলো। তাই কংকরের আঘাত থেকে একজন অপরাধীও রেহাই পায়নি।
- ১৪. আল্লাহ তা'আলা ব্যাপক-বিধ্বংসি আযাব থেকেও সেসব লোককে নিরাপদে রাখেন, যারা সংকাজের আদেশ ও অসংকাজ প্রতিরোধ কল্পে নিজেদের সর্বশক্তি নিয়োগ করে।
- ১৫. ফিরআউনও তার সভাষদ ও সৈন্যবাহিনী নিয়ে গর্ব অহংকার করে মূসা আ.-এর আনীত আল্লাহর বিধানকে প্রত্যাখ্যান করেছিলো। ফলে আল্লাহ তাঁর সকল বাহিনী সহই পানিতে ডুবিয়ে ধ্বংস করে দেন।
- ১৬. ফিরআউনের এতো বড় বিপর্যয় সত্ত্বেও তৎকালীন পৃথিবীর কোনো দেশ বা জাতি তার জন্য শোক প্রকাশ করেনি ; বরং এতো বড় যালিমের যুলুম থেকে নিষ্কৃতি পেয়ে হাঁষ্ক ছেড়ে বেঁচেছে।
- ১৭. 'আদ' জাতিও নবীর বিধান প্রত্যাখ্যান করে নিজেদের তৈরী বিধি-বিধান অনুযায়ী হঠকারী জীবনযাপনের ফলে আল্পাহর পক্ষ থেকে প্রবল ঝঞ্জাবায়ুর আঘাতে দুনিয়া থেকে চিরতরে ধ্বংস হয়ে গেছে।
- ১৮. 'আদ' জাতিকে আল্প্লাহ তা'আলা হাড়ের গুড়োর মতো চূর্ণ-বিচূর্ণ করে ধ্বংস করে দিয়েছেন। ফলে তারা ইতিহাসের পাতায় ঠাঁই নিয়েছে এবং তাদের ধ্বংসাবশেষ পরবর্তী মানুষের জন্য নিদর্শন হয়ে আছে।
- ১৯. 'সামৃদ' জাতিও তাদের সীমালংঘনের প্রতিফল পেয়েছে এবং তাদের বিধ্বস্ত ঘরবাড়ী শিক্ষণীয় নিদর্শন হিসেবে বর্তমান কাল পর্যন্তও দাঁড়িয়ে আছে।
- ২০. কাওমে নৃহ-এর সীমালংঘনের পরিণতিও ব্যতিক্রম কিছু হয়নি। এসব জাতির ইতিহাস থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে সত্য দীনের বিধি-বিধান ভিত্তিক জীবনযাপন করাই বৃদ্ধিমান মানুষের কর্তব্য।

П

#### সূরা হিসেবে রুকু'-৩ পারা হিসেবে রুকু'-২ আয়াত সংখ্যা-১৪

89. बात यभान— و الكَرْضَ فَرَشَنَهَا فَنَعْمِ (الْكَرْضَ فَرَشَنَهَا فَنَعْمِ ﴿ الْكَرْضَ فَرَشَنَهَا فَنَعْمِ 84. बात बात मान— अधि निक क्षमां जात त्रृष्टि करति बतश् बािम खतना खतना स्वानिकत विश्वाति । 84. बात यभीन— बात्क बािम त्रमण्ड करति तिराहि खांच्यत (बािम) क्टरेना उत्तम

 $\bigcirc$ ا اَلَهُ هِ نَ وَنَ  $\bigcirc$  اَلَهُ هِ نَ كَا لَهُ مَ كُلِّ شَرِّ عَلَا مَا كُلُ وَنَ  $\bigcirc$  সমতলকারী $^{8}$  । ৪৯. আর আমি প্রত্যেক জিনিস থেকে সৃষ্টি করেছি জোড়ায় জোড়ায় $^{8}$ °, যেন তোমরা উপদেশ গ্রহণ করতে পার। $^{8}$ 

(بنينا+ها)-بَنَيْنُهَا ; আসমান : السَّمَّاءَ ; আমি তাকে সৃষ্টি করেছি ; بَايْد ; আমি তাকে সৃষ্টি করেছি ; بايد)-নিজ ক্ষমতায় ; এবং ; السَّمَاء : অবশ্যই মহাঁশক্তির অধিকারী । (هَا - سَرَشْنُهَا : অবশ্যই মহাঁশক্তির অধিকারী । (هَا - سَلَّه - الْأَرْضَ ; আর - الْرَضْ ; আর সমতল করে দিয়েছি ; الْأَرْضَ : অতএব (আমি) কতই না উত্তম : الْمُ هِدُونُ : সমতলকারী । (هَا - خَلَقْنَا : অতি - سَنَّ : আমি - سَنَّ : আমি - سَنَّ : আজিনিস - سَنَّ : আজিন - رَدُخُرُونُ : আজি করেছি : الْعَلِّه - كَلُّهُ : আজি - سَنَّ : আজিন - رَوْجَيْنُ : আজি করেছি - سَنَّ : আজিন - رَدُجُونُ : আজিন - رَدُخُونُ : আজিন - رَدُجُونُ : আজিন - আজিন - رَدُجُونُ : আজিন - আজ

- ৪৩. ইতিপূর্বেকার আয়াতসমূহে আখিরাতের সপক্ষে ঐতিহাসিক নিদর্শনাদি পেশ করার পর এখান থেকে বাস্তব জগতে বিদ্যমান আল্লাহ তা'আলার শক্তি-ক্ষমতার পরিচায়ক বিষয়াদির দিকে মানুষের দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে। এর দ্বারা আখিরাতে অবিশ্বাসীদের বিশ্বয়ের নিরসন, তাওহীদের বাস্তব প্রমাণ এবং রিসালাতে বিশ্বাস স্থাপনের তাকীদ দেয়া হয়েছে।
- 88. অর্থাৎ আমি মহাশক্তির অধিকারী, তাই এ আসমান সৃষ্টি করতে আমাকে কারো সাহায্য গ্রহণ করতে হয়নি। সূতরাং মৃত্যুর পর তোমাদেরকে পুনরায় সৃষ্টি করতে আমার জন্য অসম্ভব হবে কেনো ? আমার ব্যাপারে এমন ধারণা তোমরা কেমন করে করতে পার ? এর আরেকটি অর্থ হতে পারে—"আমি সম্প্রসারণকারী'। অর্থাৎ এ আসমানকে নিজ ক্ষমতায় একবার সৃষ্টি করেই আমি থেমে থাকিনি; বরং প্রতিনিয়ত তার সম্প্রসারণ ঘটাচ্ছি। আর প্রতি মুহূর্তে তার মধ্যে নতুন নতুন বিশ্বয়কর ব্যাপার প্রকাশিত হচ্ছে। সূতরাং এমন এক স্রষ্টার পুনঃসৃষ্টির ক্ষমতাকে তোমরা কিভাবে অস্বীকার করতে পার ?

### ْ فَوْرُوْ الِلَ اللهِ وَإِنِّي لَكُرْ مِّنْدُنَنِيْرُمُّنِيْنَ هُولَا تَجْعَلُوا مَعَ اللهِ

৫০. (হে নবী আপনি বলুন,)—অতএব তোমরা আল্লাহর দিকে ধাবিত হও ; আমি অবশ্যই তাঁর পক্ষ থেকে তোমাদের প্রতি সুস্পষ্ট সতর্ককারী। ৫১. আর তোমরা সাব্যস্ত করো না আল্লাহর সাথে

# اِلمَّااٰخَرِ ﴿ اِنِّي لَكُرْ مِّنْهُ نَـنِيْرُورُّ مِّيْنَ ﴿ كَالِكَ مَا اَتَى الَّانِيْنَ

অন্য কোনো উপাস্য ; আমি অবশ্যই তাঁর পক্ষ থেকে তোমাদের প্রতি সুস্পষ্ট সতর্ককারী<sup>8৮</sup>। ৫২. এভাবেই—তাদের কাছে আসেনি যারা ছিলো

- الَى ; (হ নবী, আপনি বলুন) অতএব তোমরা ধাবিত হও الله ; الله )-(হে নবী, আপনি বলুন) অতএব তোমরা ধাবিত হও الله ; দিকে : مُنْدُ ; আল্লাহর ; أَنِي ؛ আল্লাহর : الله ; আলি অবশ্যই : فَا صَابَله ، তার পক্ষ থেকে : نَدْرُدُ ، সত্ককারী ; ক্রান্ত করো না : الله | আল্লাহর ; الله । উপাস্য : তামরা সাব্যন্ত করো না : الله ; সাথে -الله । আল্লাহর : الله । উপাস্য : তামরা সাব্যন্ত করো না : الله ؛ তামনের প্রতি : من الله )-انّي ؛ তামনি অবশ্যই : ক্রান্ত ন্মাদের প্রতি : তামনি তার পক্ষ থেকে : نَدْرُدُ ; সত্ককারী : তাদের কাহে যারা ছিলো ;

৪৫. 'মাহিদ্ন' শব্দটি 'মাহিদ' শব্দের বহুবচন। অর্থাৎ প্রস্তুতকারী, সমতলকারী, সুগমকারী। পৃথিবীপৃষ্ঠে বা উপরিভাগ উঁচুনীচু হওয়া সত্ত্বেও মানুষ ও বিচরণশীল প্রাণীর জন্য ভূ-পৃষ্ঠকে চলাচলের জন্য আল্লাহ তা'আলা সুগম করে দিয়েছেন। পৃথিবীকে সঠিকভাবে মানুষের বাসোপযোগী করে দেয়া মহান আল্লাহ ছাড়া আর কার পক্ষে সম্ভব ? অতএব তিনিই সর্বোত্তম সমতলকারী।

৪৬. প্রাণী জগত ও উদ্ভিদ জগতের জোড়ায় জোড়ায় সৃষ্টির ব্যাপারটা মানুষের কাছে অনেকটা পরিষ্কার; কিন্তু পদার্থের ক্ষেত্রে এ বিষয়টা মানুষের সামনে অতোটা পরিষ্কার নয়। এ আয়াত দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, পৃথিবীর সমস্ত কিছুই জোড়ায় জোড়ায় সৃষ্টির নীতিমালার ভিত্তিতে সৃষ্ট। এখানে কোনো জিনিসই এমন নয় যে, অন্য কোনো জিনিসের সাথে তার জোড়া হয় না। প্রতিটি বস্তুই তার জোড়ার সাথে মিলেই ফলপ্রসূ হয়ে থাকে। একটি বস্তু অপর একটির সাথে মিশে অপর একটি যৌগিক বস্তু অন্তিত্ব লাভ করে।

8৭. অর্থাৎ দুনিয়াতে প্রত্যেক জিনিস জোড়ায় জোড়ায় সৃষ্টি হওয়ার মধ্যে আখিরাত অনিবার্য হওয়ার নিদর্শন রয়েছে। তোমরা একটু গভীরভাবে চিন্তা-গবেষণা করলেই এ সত্য তোমাদের সামনে সুস্পষ্ট হয়ে উঠবে যে, দুনিয়াতে কোনো জিনিসই যখন তার জোড়া ছাড়া ফলপ্রসূ হতে পারে না, তখন দুনিয়াতে মানুষের এ জীবনের জোড়া কোথায় ?

#### مَنْ قَبْلِهِرْ مِنْ رَسُولِ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ اوْمَجْنُونٌ ﴿ اَتَوَامَوْ الِهِ اَ اَلَوَا سَوْ الِهِ اَ ا जामित जामि— कामा त्राम्म यांक जाता वरमित याम्कर्त वा भागमि । ६७. जरव कि जाता भरमम्ब स्म व्याभारत जभीय़क करत जामरह १

مَرْقُو ۗ اَطَاعُو نَ ﴿ فَا لَ مَرْقُو ۗ اَطَاعُو نَ ﴿ فَا لَ مَرْقُو ۗ اَلْكَ بِهَا وَ الْهِ وَ وَ كُرْ فَا ل مَا مُرْقُو ۗ اَطَاعُو نَ ﴿ فَا لَا عَنْهُمْ فَمَا الْآنَ بِهَا وَ الْمَا الْآنَاءِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه مَا مُو اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ

الأ قَالُوا ; - الأ قَالُوا ; - مَانُ قَبْلَهِم - مِنْ قَبْلَهِم - مِنْ قَبْلَهِم - مِنْ قَبْلَهِم - الأ قَالُوا ; - वार्क (من الله - من الله - اله - الله - اله - الله - الله

এতেই প্রমাণিত হয় যে, এ জীবনের জোড়া অনিবার্যভাবে আখিরাত। আখিরাত ছাড়া দুনিয়ার জীবন অর্থহীন।

ইতিপূর্বেকার আলোচনায় আখিরাত সম্পর্কে যুক্তি-তর্ক পেশ করা হলেও এর দ্বারা তাওহীদেরও প্রমাণ দেয়া হয়েছে। আলোচনায় পেশকৃত বিষয়গুলো যেমন আখিরাতের অনিবার্যতা প্রমাণ করে, তেমনি এটাও প্রমাণ করে যে, এসব কিছু এক আল্লাহরই কুদরতের নিদর্শন। অতপর আল্লাহ তা'আলা মানুষকে উদ্দেশ্য করে তাঁর নবীর মুখ দিয়ে নির্দেশ দিচ্ছেন যে, অতএব তোমরা আল্লাহর দিকে দ্রুত ধাবমান হও।'

৪৮. অর্থাৎ আমি তোমাদেরকে সৃস্পষ্ট ভাষায় সতর্ক করে দিচ্ছি এক কঠোর পরিণতির কথা তোমাদেরকে শ্বরণ করিয়ে দিয়ে। আর তাহলো, তোমরা যদি দ্রুত আল্লাহর দিকে অগ্রসর না হও, তাহলে আখিরাতে তোমাদেরকে কঠিন শান্তির সমুখীন হতে হবে। তোমরা আল্লাহর সাথে কাউকে অংশীদার সাব্যন্ত করবে না। এ ব্যাপারেও আমি তোমাদেরকে সাবধান করে দিচ্ছি।

৪৯. অর্থাৎ পৃথিবীতে সর্বশেষ রাসৃল পর্যন্ত যত নবী-রাসৃল দীনের দাওয়াত নিয়ে এসেছেন, তাদের সকলের সাথে জাহিলদের পক্ষ থেকে একই আচরণ করা হয়েছে। নবী-রাসৃলদের দাওয়াত তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতকে অবিশ্বাস করেছে এবং তাঁদেরকে যাদুকর ও পাগল আখ্যায়িত করে ছেড়েছে। যার পরিণতিতে দুনিয়াতেও তারা বিপর্যয়ের সম্মুখীন হয়েছে, আর আখিরাতের শান্তি তো তাদের জন্য প্রস্তৃত হয়ে আছে।

৫০. অর্থাৎ সকল যুগের নবী-রাসূলদের দাওয়াতের মুকাবিলায় সে যুগের লোকদেরী আচরণ দ্বারা মনে হয়, যেন তারা আগেই বসে পরস্পরে শলাপরামর্শ করে সিদ্ধান্ত নিয়ে রেখেছে যে, যখনই কোনো নবী-রাসূল সত্যের দাওয়াত নিয়ে আসবে তাদেরকে যাদুকর, পাগল ইত্যাদি বলে তাদের দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করা হবে। আসল ব্যাপার তা নয়। আগে-পরের সকল বিরোধিদের আচরণে সাদৃশ্য থাকলেও তাদের মধ্যে এমন কোনো যোগসূত্র ছিলো না। বরং তারা সবই অবাধ্য ও সীমালংনকারী হওয়ার কারণেই তাদের মধ্যে এ সাদৃশ্য পরিলক্ষিত হয়। তারা আল্লাহর দাসত্ব থেকে মুক্ত থেকে পশুর মত লাগামহীন জীবনযাপন করে। তাই তাদের আচরণে এ সামঞ্জন্য দেখা যায়।

এ আয়াত থেকে যে কথাটি প্রমাণিত হয়, তাহলো—হিদায়াত ও পথদ্রস্থতা, সং ও অসংকাজ, যুলুম ও ন্যায় বিচার ইত্যাদি কাজ-কর্মের যে প্রবণতা ও উদ্দীপনা স্বভাবগতভাবেই মানুষের মধ্যে বিদ্যমান আছে, তা সর্বকালেই একইভাবে প্রকাশিত হয়। প্রযুক্তিগত উন্নতির কারণে তাতে কিছুমাত্র পার্থক্য হয়নি। আগেকার মানুষ যুদ্ধ-বিশ্বহে লাঠিসোটা ও পাথর ব্যবহার করতো, মধ্যযুগে তরবারী, বল্পম ইত্যাদি ব্যবহার করেছে, আর বর্তমানে ট্যাংক, বিমান, আনবিক বোমা ইত্যাদি ব্যবহার করছে। কিছু মানুষে মানুষে যুদ্ধের মূল কারণগুলোতে চুল পরিমাণ পার্থক্যও সৃষ্টি হয়নি। আগেকার আল্লাহদ্রোহী নান্তিকরা নান্তিকতা গ্রহণ করেছে যেসব চিন্তাধারার প্রভাব, বর্তমান কালের নান্তিকদের মধ্যে সেই একই চিন্তাধারা কাজ করছে। এতে বিন্দুমাত্র পার্থক্যও সৃচিত হয়নি। যদিও বর্তমান কালের নান্তিকরা তাদের নান্তিকতার সপক্ষে যুক্তি-প্রমাণ-এর সয়লাভ করে দিক না কেনো।

৫১. অর্থাৎ দীন সম্পর্কে বিতর্ক সৃষ্টিকারী, প্রশ্ন উত্থাপনকারী এবং এ সবের মাধ্যমে মানুষকে দীন থেকে বিভ্রান্ত করার প্রচেষ্টারত লোকদের কাজের জন্য আপনাকে দায়ী করা হবে না। অতএব আপনি এ জাতীয় লোকদের দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নিন। আপনি যখন তাদের সামনে যুক্তিসংগত প্রমাণাদিসহ সুস্পউভাবে সত্যের দাওয়াত পেশ করেছেন এবং তাদের সন্দেহ সংশয় আপন্তি ও যুক্তি-প্রমাণের জবাব দানের দায়িত্ব-ও পালন করেছেন, তখন আপনার কর্তব্য শেষ হয়ে গেছে। এর পরও তারা যদি তাদের ভ্রান্ত আকীদা বিশ্বাস-এর ওপর অটল থাকে, তার দায়-দায়ত্ব তাদের।

এ আয়াতে রাস্লুল্লাহ সা.-কে সম্বোধন করে সকল 'দায়ী' তথা সত্যের দাওয়াত পেশকারীর দীনের তাবলীগের উল্লেখিত মূলনীতি পেশ করা হয়েছে। দাওয়াত ও তাবলীগের কাজে এমন লোকদের সাক্ষাত পাওয়া যায়, যারা বিভিন্ন অযৌজিক প্রশ্ন তুলে এবং অনর্থক বিতর্ক করে মুবাল্লিগদেরকে বিতর্কে জড়াতে চায়। তাদের মূল উদ্দেশ্য তাকে—সত্যের আহ্বানকারীকে তর্ক-বিতর্কে জড়িয়ে বিদ্রান্ত করা ও তাদের সময় নষ্ট করা। এমন পরিস্থিতিতে সত্যের পথের আহ্বানকারীর কর্তব্য হলো—এসব অনর্থক বিতর্ক এড়িয়ে যাওয়া এবং কৌশলে এমন পরিবেশ থেকে সরে যাওয়া। এর জন্য সত্যের আহ্বানকারীর কোনো দোষ হবে না এবং তাকে কোনো জবাবদিহিও করতে হবে না।

# وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسُ الْالْيَعْبُلُ وَ فَ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسُ الْالْيَعْبُلُ وَ فَ فَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسُ الْالْيَعْبُلُ وَ فَ فَعَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَالْمُوا مِنْ اللَّهُ الللَّلْمُ

الذكرى - আর; -الْمُؤْمنِيْنَ; উপকারে আসবে - نَفْفَعُ - মু'মিনদের। ﴿ - আর; الْمُؤْمنِيْنَ - আমি সৃষ্টি করিনি - الْجِنُ - জ্বিন - الْإِنْسَ - ত্ত্ত- الْإِنْسَ - ত্ত্ত- الْإِنْسَ - ত্ত্ত- الْجِنُ - আমি সৃষ্টি করিনি - الْإِنْسَ - ত্ত্ত- الْإِنْسَ - ত্ত্ত- الْجِنُ - ত্ত্ত- ত্ত্তি- الْجَنْبُدُوْنَ - ত্ত্তি- ত্ত্তে- ত্ত্তি- ত্ত্তি- ত্ত্তি- ত্ত্তি- ত্ত্তি- ত্ত্তে- তেল- তেল- তেল- তেল- ত্ত্তে- তেল- তেল- তেল- তেল- তেল- তেল- তে

৫২. এখানে দীনের তাবলীগের আরেকটি মূলনীতি বর্ণিত হয়েছে। আর তাহলো, দীনের দাওয়াতী কাজ অব্যাহতভাবে চালিয়ে যাওয়া এবং এ কাজকে ব্যাপক থেকে ব্যাপকতর করা। কারণ এর মধ্য দিয়েই লক্ষ-কোটি আদম সন্তান থেকে ঈমান গ্রহণ করার মতো লোকগুলোকে খুঁজে পাওয়া যাবে এবং তারা ঈমান গ্রহণ করে দুনিয়া ও আখিরাতে উপকৃত হবে। আর নিরবচ্ছিন্ন দাওয়াতী কাজ ছাড়া এটা বাছাই করার বিকল্প কোনো উপায় নেই যে, কারা দীনের জন্য প্রকৃত সম্পদ এবং কারা আবর্জনা। দীনের মুবাল্লিগ সাধারণভাবে সকল আদম সন্তানকেই দীনের দাওয়াত দিতে থাকবে, যতক্ষণ না নিজ অভিজ্ঞতা দ্বারা তিনি জানতে পারবেন যে, তারা এ দাওয়াত গ্রহণ করতে ইচ্ছুক নয়। যখন তিনি এটা জানতে সক্ষম হবেন তখনই তিনি তার দৃষ্টি সেসব লোকের দিকে কেরাবেন যারা এ দাওয়াত থেকে উপকৃত হতে আগ্রহী এবং ওসব হঠকারী প্রকৃতির লোকদের পেছনে মূল্যবান সময় ও শ্রম দেয়া থেকে বিরত থাকবেন।

্র ৫৩. অর্থাৎ জ্বিন ও মানুষকে আমি একমাত্র আমার ইবাদাত বা দাসত্ব করার জন্যই সৃষ্টি করেছি, অন্য কারো নয়। কারণ আমিই তাদের একমাত্র স্রষ্টা। যেহেতু তাদের সৃষ্টিকার্যে অন্য কোনো সন্তার অংশ নেই, তাই তাদের দাসত্ব পাওয়ার অধিকারও কারো নেই।

এখানে জ্ঞাতব্য যে, পৃথিবীর সকল সৃষ্টি-ই একমাত্র আল্লাহর দাসত্ব করছে, তা সত্ত্বেও শুধুমাত্র জ্বিন ও মানুষের কথা উল্লেখ করার কারণ হলো, সকল সৃষ্টির মধ্যে একমাত্র জ্বিন ও মানুষের-ই এ ইখতিয়ার ও স্বাধীনতা আছে যে, তারা চাইলে একটা সীমা পর্যন্ত আল্লাহর দাসত্ব থেকে মুখ ফিরিয়ে থাকতে পারে, আর চাইলে আল্লাহর দাসত্ব করতে পারে। অন্য কোনো সৃষ্টির এ ক্ষমতা-ইখতিয়ার নেই যে, তারা আল্লাহর দাসত্ব থেকে বিরত থাকতে পারে। তাই এখানে জ্বিন ও মানুষ সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, তাদের স্বভাব-প্রকৃতি এমনভাবে সৃষ্ট যে, তারা তাদের ক্ষমতা-ইখতিয়ারের মধ্যে একমাত্র আল্লাহর-ই দাসত্ব করবে। কিন্তু তারপরও যারা তা থেকে মুখ ফিরিয়ে অন্য কোনো সৃষ্টির দাসত্বে নিজেদেরকে নিয়োজিত করে, তারা তাদের স্বভাব প্রকৃতির বিরুদ্ধেই কাজ করে।

এখানে জেনে রাখা প্রয়োজন যে, ইবাদাত দারা এখানে ওধুমাত্র নামায রোযা ও তাসবীহ তাহলীলকে বুঝানো হয়নি, এগুলো ইবাদাতের পূর্ণাংগ অর্থ নয়, তবে এগুলো ইবাদাতের অর্থের মধ্যে শামিল বটে। ইবাদাত শব্দের পূর্ণাংগ অর্থ হলো, জীবনের<sub>।</sub> هُمَّا أُرِيْكُ مِنْهُرُمِّنَ رِزْقِ وَمَّا أُرِيْكُ أَنْ يُطْعِبُونِ ﴿ إِنَّ اللهُ هُوَ الْرِزَاقُ وَ الْمَرَ وَمَا أُرِيْكُ مِنْهُرُمِنَ رِزْقِ وَمَّا أُرِيْكُ أَنْ يُطْعِبُونِ ﴿ إِنَّ اللهُ هُوَ الْرِزَاقُ وَ هُمَا اللهُ عَلَا هُوا لَا رَاقًا ﴿ وَمَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

৫৭. আমি তাদের কাছে কোনো রিযিক চাই না এবং (এটাও) কামনা করি না যে, তারা আমাকে খাওয়াবে<sup>৫৪</sup>। ৫৮. নি-চয়ই আল্লাহ—তিনিই একমাত্র রিযিকদাতা

ذُو الْقُوِّةِ الْمَتِيْسُ ﴿ فَإِنَّ لِلَّانِيْسَ ظَلَهُ وَاذْنُوبًا مِّثُلَ ذَنُوبِ مِالْمَثُلُ ذَنُوبِ مِالْمَ هَا अभीम मिक्षित প্রবল-পরাক্রান্ত । « ৫৯. তাই যারা যুলুম করেছে তাদের জন্য রয়েছে শান্তির অংশ, যেমন শান্তির অংশ ছিলো

সর্বক্ষেত্রে একমাত্র আল্লাহর হুকুমের আনুগত্য করা, একমাত্র তাঁরই সামনে বিনীত প্রার্থনা করা, তাঁর সামনেই নত হওয়া; অন্য কারো নির্দেশ পালন করা, অন্য কাউকে তয় করা, অন্য কারো রচিত দ্বীন বা জীবনব্যবস্থা অনুসারে জীবনযাপন করা, অন্য কাউকে নিজের ভাগ্যের নিয়ন্তা মনে করা এবং অন্য কোনো সন্তার কাছে কোনো কিছু চাওয়া জ্বিন ও মানুষের কাজ নয়। আর জ্বিন ও মানুষকে এজন্য সৃষ্টি করা হয়নি।

৫৪. অর্থাৎ জ্বিন ও মানুষের কাছে আমি মুখাপেক্ষী নই; আমার প্রভুত্ব তাদের ওপর নির্ভরশীল নয় যে, তারা আমার দাসত্ব-ইবাদাত করলে আমার প্রভূত্ব থাকবে আর তা না হলে আমার প্রভূত্ব খতম হয়ে যাবে। বরং তারাই আমার দাসত্ব-ইবাদাতের মুখাপেক্ষী। আমার ইবাদাতের মধ্যেই তাদের উভয় জাহানের কল্যাণ নিহিত।

দুনিয়াতে যেসব লোক প্রভূত্বের দাবীদার আমি তাদের মতো নই। দুনিয়ার এসব নকল প্রভূ তাদের রিযিকের জন্য তাদের উপাসক বান্দাদের ওপর নির্ভরশীল। এসব বান্দাহর রিযিকের ব্যবস্থা করার পরিবর্তে এসব প্রভূকে বান্দাহরা-ই রিযিক সরবরাহ করে। এসব আল্লাহ বিমুখ মূর্খ মানুষ তাদের নকল প্রভূদের সৈনিক হয়ে তাদের প্রভূত্বকে টিকিয়ে রাখে। আমার প্রভূত্ব আমার নিজের ক্ষমতাবলেই চলছে। আমি কারো নিকট থেকে কিছু নেই না, আমিই সবাইকে সবকিছু দিয়ে থাকি।

৫৫. 'মাতীন' অর্থ অসীম শক্তিধর, অটল-অনড়। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা এমন অসীম শক্তিধর যে, কোনো ব্যাপারে কারো সাহায্য গ্রহণের কোনো প্রয়োজন তাঁর নেই।

### أَمْحِبِهِ ﴿ فَلَا يَسْتَعْجِلُونِ ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِيثَ كَفَرُوا مِنْ يَــوْمِهِمُ

তাদের সমপর্যায়ের লোকদের জন্য ; সূতরাং তারা যেন আমার কাছে (সেজন্য) তাড়াহুড়ো না করে। <sup>৫৭</sup> ৬০. অতএব যারা কুফরী করেছে সেদিন তাদের জন্য ধ্বংস

# النبي يوعن ون أ

فَ)-فَلاَ يَسْتَعْجِلُونَ ; जात्मत्र अमर्शात्यत्र त्नाकत्मत्र खना (اصحب+هم)-أَصْخْبِهِمُ وَرَبْلُ ﴿ الْمَاتِيَ عَجِلُونَ ) - मूजताः जाता त्यन खामात कात्ह (त्रिष्ठना) जाज़ाद्दर्जा ना कत्त । ﴿ الْمَاتِينَ ) - खाळ वत धाः ﴿ وَيلُ - صَنْ ) - खाळ वत धाः ﴿ وَيلُ - صَنْ ﴿ وَيلُ - صَنْ ﴿ وَيَلُ - صَنْ ﴿ وَيَلُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَيَهُ مَا اللَّهُ وَيَهُ وَيُومُ هُمُ اللَّهُ وَيَهُ وَيَهُ وَيُومُ هُمُ وَيُومُ وَيُومُ هُمُ وَيُومُ هُمُ وَيُومُ هُمُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيُومُ هُمُ وَيُعْمُ وَيُومُ وَيُعْمَلُونَ وَيَعْمُ وَيُومُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيْ وَيَعْمُ وَيْ وَيَعْمُ وَيْ وَيْ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ وَيَعْمُومُ وَيْعُمْمُ وَيْ وَيْكُومُ وَيْ وَيْ وَيْعُمْمُ وَيْ وَيْمُ وَيْمُ وَيْعُمْمُ وَيْعُمْمُ وَيْعُمُ وَيْمُ وَيْمُ وَيْمُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُ وَيْمُ وَيْمُ وَيْعُمْمُ وَيْمُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُ وَيْمُومُ وَيْمُ وَيْمُومُ وَيْمُ و وَيْمُ ويْمُ وَيْمُ وَيْم

৫৬. অর্থাৎ যারা তাদের নিজেদের স্রষ্টা ও প্রতিপালক আল্লাহর ইবাদাত-দাসত্ব পরিত্যাগ করে নিজেদের প্রকৃতির বিরুদ্ধে অন্য কোনো সন্তার দাসত্ব গ্রহণ করে নিজেদের ওপর যুলুম করেছে। যারা আখিরাত অস্বীকার করে দুনিয়াতে নিজেদেরকে মুক্ত-স্বাধীন মনে করে লাগামহীন জীবনযাপন করে নিজেদের ওপর যুলুম করেছে এবং যারা নবী-রাসূলদের আদর্শকে অমান্য করে নিজেদের ওপর যুলুম করেছে তাদের জন্যই রয়েছে অতীতের তাদের মতো যালিমদের অনুরূপ শান্তি।

৫৭. এটা রাস্পৃদ্ধাহ সা.-কে বলা কাফিরদের সেই কথারই জবাব যে, তুমি যে আযাবের ভয় আমাদেরকে দেখালো, তা নিয়ে আস না কেনো, আমরা তো তোমাকে এ ব্যাপারে মিধ্যাবাদী মনে করে অস্বীকার করছি। তুমি যদি এ ব্যাপারে সভ্যবাদী হয়ে থাকো তাহলে কথিত আযাব আসতে দেরী হচ্ছে কেনো ?

#### তয় রুকৃ' (৪৭-৬০ আরাত)-এর শিকা

- ১. আল্লাহ তা'আলার কুদরত-ক্ষমতার প্রকাশ সর্বত্রই-সবকিছুতে বিরাজমান। আমাদের মাধার উপরে সুদূর অতীত থেকে সুউচ্চ আসমান বিরাজ করছে, এটাও আল্লাহর কুদরতের অকাট্য প্রমাণ।
- ২. আল্লাহ তা'আলা মহাশক্তির অধিকারী। তাঁর শক্তি-ক্ষমতার সাথে তুলনীয় প্রমাণ কোনো সন্তা অতীতে কেউ ছিলো না, বর্তমানেও নেই এবং ভবিষ্যতেও হওয়ার আদৌ কোনো সম্ভাবনা নেই।
  - ৩. আল্লাহর শক্তি-ক্ষমতার আরেকটি প্রমাণ সুগম-সমতল ভূ-পৃষ্ঠ। তিনিই একমাত্র সর্বোত্তম স্রষ্টা।
- ৪. পৃথিবীর সকল প্রাণী এবং বৃত্তুকে জোড়ায় জোড়ায় সৃষ্টি করা তাঁর কুদরতের আরেক প্রমাণ। এর দ্বারা আখিরাত বা পরকালের অবশ্যয়াবিতা প্রমাণিত হয়। কারণ ইহকালের জোড়া-ই হলো পরকাল।
- ৫. তাওহীদ ও আখিরাতের সপক্ষে এতসব প্রমাণাদি থাকার পর রিসালাত অস্বীকার করার কোনো যুক্তি-ই থাকতে পারে না। কারণ তাওহীদ আখিরাত সম্পর্কিত সকল জ্ঞান রাসূলের মাধ্যমেই প্রাপ্ত।

- ৬. অতপর মানুষের শির্কে শিপ্ত হওয়ার একমাত্র কারণ হলো—রাসূলের আনীত কিতাবের জ্ঞান থেকে বঞ্চিত থাকা।
- পতীতের বিদ্রোহী জাতিগুলো তাদের রাসৃলদেরকে যাদুকর ও পাগল বলে অমান্য করেছে,
   ফলে তারা ধ্বংস হয়ে গেছে। সুতরাং ধ্বংস থেকে বাঁচতে হলে রাসৃলের আদর্শকে আঁকড়ে ধরতে হবে।
- ৮. সকল যুগের বিদ্রোহীদের বিদ্রোহের মূল প্রকৃতি একই। সুতরাং রাসৃলদের অনুসৃত কর্মপন্থা গ্রহণ করেই বিদ্রোহীদের মুকাবিলা করতে হবে।
- अञ्चारत भएथ याता पास्तानकाती, जारमत कर्जना शरमा, वजन नित्माशिप्तत्रक विद्धारण ज्ञा, कात्रम वता कथरना शिमाग्राण धश्म कतरन ना ।
- ১০. यात्रा निष्फरमत विदयक-वृक्षित्क काष्ट्रम मागिरः हिन्তा-िककित करत, समय मार्कित পছনে मग्रा वार्य कर्त्रा स्टान, स्मिटोर्ट कम्बन्न स्टान
- ১১. দাওয়াত ও তাবদীগের কাজ চাদিয়ে যেতে হবে, কেননা এর দ্বারা ঈমান আনতে আগ্রহী দোকেরা অবশ্যই উপকৃত হবে।
- ১২. আল্লাহ তা আলা মানুষ ও জ্বিন জাতিকে একমাত্র তাঁর দাসত্ব করার উদ্দেশ্যেই সৃষ্টি করেছেন। সূতরাং মানুষকে একমাত্র আল্লাহর দাসত্ব করে যেতে হবে।
- ১७. यानुसरक जान्नाहत मामज् कदाण हरत जान्नाह श्वितिण त्रामृन-धत प्रश्वास १ जना कार्ता कन्निण भथ ७ भञ्चा जान्नाहत मतनात गृहीण हरत ना ।
- ১৪. আল্লাহর দাসত্ব করা দ্বারা আল্লাহর কোনো লাভ নেই। এতে মানুষেরই কল্যাণ নিহিত। আর মানুষ আল্লাহর দাসত্ব না করলেও তাঁর কোনো ক্ষতি নেই; কেননা আল্লাহ সকল প্রয়োজন থেকে মুক্ত ও পবিত্র।
- ১৫. जान्नार ज'जामा-रे मकम मृष्टित तिथिक-এत व्यवश्चा करतन। जिनि जमीय मिक्टियत, श्ववम পताकास ।
- ১৬. যারা রাস্পের আনীত দীন বা জীবনব্যবস্থাকে বান্তবায়ন করতে অস্বীকার করছে, তাদের পরিণতি অতীতের অস্বীকারকারী জাতি-গোষ্ঠী থেকে ভিন্ন কিছু হবে না।
- ১৭. আর এ শান্তি তখনই কার্যকর হবে, যখন আল্লাহ তা আলা তা কার্যকর করবেন, মানুষের ইচ্ছানুসারে হবে না।
- ১৮. আল্লাহর দেয়া প্রতিশ্রুতি কখনো মিথ্যা হবে না—যথাসময়ে তা নিশ্চিত আপতিত হবে— এতে কোনো সন্দেহ নেই।

П

### স্রা আত ভূর-মাকী আয়াত ঃ ৪৯ রুকু' ঃ ২

#### <u>শামকরণ</u>

সূরার প্রথম শব্দ দ্বারা এর নামকরণ করা হয়েছে। 'তূর' শব্দের অর্থ পাহাড়।

#### নাথিলের সময়কাল

এ সূরা রাস্পুল্লাহ সা.-এর মাকী জীবনের এমন এক সময় নাথিল হয়েছে, যখন তাঁর বিরুদ্ধে কাফির-মুশরিকদের বিরোধিতা প্রতিবাদ-সমালোচনার মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল। বলা যায়—সূরা আয-যারিয়াত যখন নাথিল হয়েছে, আলোচ্য সূরাও মোটামুটি একই সময়ে নাথিল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

সূরা আয-যারিয়াত-এর মতো এ স্রাতেও আখিরাত সম্পর্কে আলোচনা দিয়ে শুরু করা হয়েছে। সূরার প্রথম রুক্'তে আখিরাত প্রমাণকারী কয়েকটি বাস্তব নিদর্শনের কসম করে বলা হয়েছে যে, তা অবশ্যই সংঘটিত হবে। অতপর আখিরাত সংঘটিত হলে তা অবিশ্বাসীদের পরিণাম এবং তা বিশ্বাস করে তাকওয়া ভিত্তিক জীবন-যাপনকারীদের পুরস্কার সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে।

দিতীয় রুক্'তে রাস্পুরাহ সা.-এর দাওয়াত-কার্যক্রমের বিরুদ্ধে কুরাইশ নেতাদের ষড়যন্ত্রের সমালোচনা করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, তারা মুহামাদ সা.-কে কখনো পাগল, কখনো কবি বলে আখ্যায়িত করে মানুষকে তাঁর আনীত বাণী শোনা থেকে ফিরিয়ে রাখতে ব্যর্থ চেষ্টা করছে। তারা রাসূলকে নিজেদের জন্য একটা বিপদ মনে করে তাঁর ধ্বংস কামনা করে। তারা কুরআনকে তাঁর নিজের রচিত বলে অভিযোগ করে। তারা উপহাস করে বলে যে, আল্লাহ নবুওয়াত দানের জন্য আরবে আর কোনো মানুষ খুঁজে পেলেন না। তারা রাস্পুরাহ সা.-এর বিরুদ্ধে নানা ধরনের ষড়যন্ত্রে লিগু থাকে। আর এসব করতে তারা তাদের জাহেলী আকীদা-বিশ্বাসকেই আঁকড়ে ধরে থাকে। আল্লাহর রাসূল তাদেরকে তাদের অন্ধ আকীদা-বিশ্বাস থেকে উদ্ধার করার জন্য যে প্রচেষ্টা চালাচ্ছেন, সে ব্যাপারে তাদের কোনো অনুভূতি নেই। আল্লাহ তাআলা তাদের এসব ষড়যন্ত্রসমূহের সমালোচনা করে সেসবের জবাব দিয়েছেন। এরপর তাঁর নবীকে সবোধন করে বলেছেন যে, এসব একগুয়ে হঠকারী কাফিরদেরকে আপনার দাওয়াতের সত্যতার নিদর্শন স্বরূপ কোনো মু'জিয়া বা অলৌকিক ঘটনা দেখানো হলেও তারা ইমান আনবে না।

রুকৃ'র শুরুতে রাস্পুল্লাহ সা.-কে নির্দেশ দেয়া হয়েছে যে, আপনি কাফিরদের সকল সমালোচনা, বিদ্রূপ-উপহাস উপেক্ষা করে উপদেশ নসীহতের কাজ চালিয়ে যেতে থাকুন।

ক্রকৃ'র শেষাংশে তাঁকে বলা হয়েছে যে, আপনি আপনার প্রভুর চ্ড়ান্ত সিদ্ধান্ত আসী
পর্যন্ত ধৈর্যের সাথে বিরুদ্ধবাদী কাফিরদের মুকাবিলা করতে থাকুন। এরপর তাঁকে
সান্ত্বনা দিয়ে বলা হয়েছে যে, আপনার প্রভু আপনাকে কাফিরদের মুকাবিলায় এমনি
অসহায়ভাবে ছেড়ে দেননি, তিনি সব তদারক করছেন। আপনি চ্ড়ান্ত সিদ্ধান্ত আসা
পর্যন্ত ধৈর্যধারণ করুন এবং আপনার প্রভুর প্রশংসা ও পবিত্রতা পোষণ করার মাধ্যমে
শক্তি সঞ্চয় করতে থাকুন। এ পরিস্থিতিতে এটাই আপনার করণীয়।



### ٥ وَالطُّوْرِ قُ وَكِتْبِ شَمْطُورِ فِي رَقِي شَنْشُورِ فَ وَالْبَيْبِ الْمَعْمُورِ فَ

- ১. কসম ত্র-<sup>১</sup>এর। ২. কসম লিখিত কিতাবের। ৩.—খোলামেলা সৃন্ধ চামড়ার মধ্যে<sup>২</sup>। ৪. কসম বায়তুল মা'মূরের<sup>৩</sup>। বা আবাদ ঘরের।
- (﴿) किठार्तत : كِتُب ; किठार्तत : وَ ﴿) निशिष्ठ وَ ﴿) निशिष्ठ وَ ﴿) निशिष्ठ وَ ﴿) निशिष्ठ وَ ﴿ ﴿) - प्रसिष्ठ - وَ ﴿) निश्चिष्ठ - وَ ﴿) विश्विष्ठ - مُنْشُـورٌ إِنَّ किठार्त्त : وَ رَقَ : अरिष्ठ - رَقَ : प्रावाज - الْمَعْمُورُ ﴿) الْمَعْمُورُ الْمَعْمُورُ ﴿
- ১. 'তৃর' শব্দটি হিব্রু ভাষার শব্দ, এর অর্থ 'পাহাড়'। যাতে লতাপাতা ও বৃক্ষ উদগত হয়। এখানে 'তৃর' দ্বারা তৃরে সীনীন তথা সিনাই পর্বত বুঝানো হয়েছে। এ পাহাড়ের উপরই হয়রত মূসা আ. আল্লাহর সাথে কথাবার্তা বলেছিলেন।

একটি হাদীসে আছে—দুনিয়াতে জান্নাতের চারটি পাহাড় আছে, তার মধ্যে 'তূর' একটি। –কুরতুবী

'তুর'-এর কসম করার মধ্যে সেই বিশেষ সম্মান-মর্যাদা সম্পর্কে ধারণা করা যায়।

২. 'লিখিত কিতাব' দ্বারা আগেকার নবীদের প্রতি নাযিলকৃত আসমানী কিতাব বুঝানো হয়েছে, যেগুলো পাতলা চামড়ায় লিখে সংরক্ষণ করা হতো।

'রাক্কুন' শব্দের অর্থ কাগজের বদলে লেখার জন্য ব্যবহৃত পাতলা চামড়া, যার উপর আহলে কিতাবগণ তাওরাত, যাবর, ইনজীল এবং নবীদের সহীফাসমূহ লিখে রাখতেন।

৩. 'বায়তুল মা'মূর' হলো' ফেরেলতাদের ইবাদাতের জন্য আসমানে অবস্থিত সেই ঘর, যা কোনো সময় ইবাদাত থেকে খালি থাকে না। রাস্লুক্সাহ সা. মিরাজের রাতে সপ্তম আকালে অবস্থিত এ ঘরের সাথে ইবরাহীম আ.-কে হেলান রত অবস্থায় বসে থাকতে দেখেছিলেন। এ ঘর কা'বা ঘরের সোজাসুজি উপরে সপ্তম আকালে অবস্থিত। এ ঘরে প্রত্যহ সম্ভর হাজার ফেরেশতা ইবাদাত করার জন্য প্রবেশ করে। এরপর এরা পুনরায় এতে প্রবেশ করার সুযোগ পায় না। প্রতিদিন নতুন নতুন ফেরেশতা এতে প্রবেশ করে।—ইবনে কাসীর

দুনিয়ার কা'বার প্রতিষ্ঠাতা হিসেবে আসমানের কা'বার সাথেও ইবরাহীম আ.-এর সম্পর্ক রয়েছে। 'কা'বাঘর' যেমন দুনিয়াবাসী ইবাদাতকারীদের জন্য ইবাদাতের প্রধান কেন্দ্র, তেমনি 'বায়তুল মা'মূর-ও আসমানবাসীর জন্য ইবাদাতের প্রধান কেন্দ্র। এখানে

### ٛۛٷۘٳڶڛؖڤ۫ڣؚٳڷؠۯٛۘٷٛ؏<sup>®</sup>ٷۘٳڷؠۘٛٛٛٛڝٛڔٳڷڽۺڿٛۅٛڔۣ؈ٞٳڹؖٷؘڶٵڔؘؠؚڮۘڶۅۘٳؾڠؖ

৫. কসম সুউচ্চ ছাদের<sup>ঃ</sup> । ৬. কসম উন্তাল সমুদ্রের ।<sup>৫</sup> ৭. অবশ্যই আপনার প্রতিপালকের শান্তি নিশ্চিত সংঘটিতব্য ।

# عَمَّالَهُمِنْ دَانِعِ فَ يَّوْا تَمُورُ السَّاءُ مَوْرًا فَ وَتَسِيْرُ الْحِبَالُ سَيْرًا ٥

৮. তার কোনো প্রতিরোধকারী নেই। ১৯. যেদিন আসমান কাঁপার মতো কাঁপতে থাকবে । ১০ আর পাহাড়-পর্বত চলার মতো চলতে থাকবে ।

( وباك - وباك

'কসম' দারা দুনিয়াতে অবস্থিত কা'বা এবং আসমানে অবস্থিত কা'বা সবগুলোর কসম করা হয়েছে।

- 8. 'সুউচ্চ ছাদ' বলতে আসমানকে বুঝানো হয়েছে। আর আসমান দ্বারা পুরো উর্ধ্বজগত উদ্দেশ্য, যা আমরা দেখতে পাই সার্বক্ষণিক ভূ-পৃষ্ঠকে গম্বুজের মতো ছেয়ে আছে। যার কোনো সীমা-পরিসীমা কল্পনা করাও আমাদের পক্ষে সম্ভব নয়।
- ৫. অর্থাৎ তরঙ্গ-বিক্ষুব্ধ উত্তাল সাগরের কসম। এ আয়াতের আরো কয়েকটি অর্থ মুফাস্সিরীনে কিরাম বর্ণনা করেছেন। তবে অর্থের এ পার্থক্য 'মাসজ্র' শব্দের ব্যাপারে। এর এক অর্থ 'আগুন দ্বারা পূর্ণ' অর্থাৎ আগুনে পূর্ণ সাগরের কসম। কিয়ামতের দিন সাগর-মহাসাগর সবই আগুনে পূর্ণ হয়ে যাবে। সূরা তাকজীর-এর ৬ নং আয়াতে বলা হয়েছে—'যখন সমুদ্রগুলোকে আগুনে পূর্ণ করে দেয়া হবে। আবার কেউ এর অর্থ করেছেন 'কানায় কানায় পূর্ণ উত্তাল' পানি সম্বলিত সাগর। দুটো অর্থই এখানে উদ্দেশ্য হতে পারে। সমুদ্রের শেষোক্ত অবস্থা আমাদের সামনে বর্তমান আছে। আর প্রথমোক্ত অবস্থা কিয়ামতের সময় দেখা যাবে।
- ৬. এটা কসম সমূহের মূলকথা। প্রথম থেকে ছয় নম্বর আয়াত পর্যন্ত যে পাঁচটি জিনিসের কসম করা হয়েছে, তা একথাটির সত্যতা প্রমাণের জন্য করা হয়েছে। এখানে 'আপনার প্রতিপালকের শাস্তি' বলে 'আখিরাত'কে বুঝানো হয়েছে। মূলত এ কথাটি আখিরাত অবিশ্বাসীদেরকে লক্ষ্য করে বলা হয়েছে। কারণ 'আখিরাত' সংঘটিত হওয়ার

অর্থই তাদের জন্য শান্তি কার্যকর হওয়া। অন্য কথায় এর দ্বারা কিয়ামত সংঘটনের কর্থী। বলা হয়েছে ; কেননা কিয়ামত সংঘটিত হলেই অবিশ্বাসীরা শান্তির মুখোমুখি হবে।

কসমকৃত পাঁচটি জিনিস কিভাবে কিয়ামত সংঘটনের সত্যতা প্রমাণ করে, তার এখন একটু ভেবে দেখা প্রয়োজন।

সর্বপ্রথম 'তূর' পর্বতের কসম করা হয়েছে। এ 'তূর' পর্বতের গৃহীত আল্লাহর সিদ্ধান্ত অনুসারেই নৈতিক বিধান ও প্রতিফলদানের বিধান অনুযায়ী-ফিরআউনের মতো বিশাল শক্তিধর একজন শাসককে তার সেনাবাহিনীসহ ডুবিয়ে মারা হয়েছিল ; আর বনী ইসরাঈলের মতো একটি অসহায় অবদমিত ও নিম্পেষিত জাতিকে উত্থান ঘটিয়েছিল। এ ঘটনা প্রমাণ করে যে, আল্লাহ তা'আলা মানুষের মতো বৃদ্ধিমান ও ইচ্ছাশক্তির অধিকারী একটি সৃষ্টিকে ভধুতধু সৃষ্টি করে এমনিই ছেড়ে দেননি ; বরং তাদের কাজ কর্মের হিসেব নেয়ার জন্য একটা নির্দিষ্ট সময়ে মানুষকে তাঁর সামনে অবশ্যই হাজির করবেন। মৃত্যুর পর মানুষ মাটিতে বিলীন হয়ে যাবে, এবং তার এ দুনিয়ার কর্মের কোনো নৈতিক বিধান প্রকাশিত হবে না—এটা যুক্তি-বৃদ্ধি অনুমোদন করে না।

দিতীয়ত কসম করা আসমানী কিতাবগুলোর। দুনিয়াতে যতগুলো আসমানী কিতাব নাযিল হয়েছে, সব কিতাবই কিয়ামত, হাশর ও জানাত-জাহানামের কথা বলেছে। আখিরাত সম্পর্কে সব কিতাবের ঐকমত্য পোষণ করা অবশ্যই আখিরাতের সত্যতার জোরালো প্রমাণ।

তৃতীয়ত, 'আবাদ ঘর' তথা বায়তুল মা'ম্র-এর কসম করা হয়েছে। এর দারা দ্নিয়ার মানুষের কেন্দ্রীয় ইবাদাতগাহ মক্কার কা'বা ঘরকেও বুঝানো হয়েছে। এ ঘরের ইতিহাস পর্যালোচনা করলে মানুষের সামনে এর যে মর্যাদা, প্রতিষ্ঠাতা নবী ইবরাহীম আ.-এর মর্যাদা, এ ঘরের বৈশিষ্ট্যাবলী, এর প্রতি মানুষের ভক্তিশ্রদ্ধা ইত্যাদি সুস্পষ্ট হয়ে উঠে তাতেই এটা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয় যে, এ ঘরের সাথে সংশ্লিষ্ট মহান নবীগণ যে খবর দিয়েছেন যে, কিয়ামত অবশ্যই সংঘটিত হবে এবং মানুষকে তার রবের সামনে এ দুনিয়ার কাজকর্মের হিসাব দিতে হবে। তখন তা নিষেধ ছাড়া কে-ইবা অস্বীকার করতে পারে।

চতুর্থত, কসম করা হয়েছে সৃউচ্চ ছাদ তথা আসমান-এর। এ বিশাল আসমানের সৃষ্টি ও এর পরিচালনা যে মহাশক্তিমান আল্লাহ তা'আলার করায়ত্বে, তিনি অবশ্যই মানুষকে মৃত্যুর পর মাটিতে মিশে বিলীন হয়ে যাওয়া অবস্থা থেকে পুনরায় জীবিত করে হিসাব নিতে সক্ষম এবং তিনি তা অবশ্যই অবশ্যই করবেন-এটা অবশ্যই একটি এমন বিষয়, যা অবিশ্বাস-অস্বীকার করার কোনোই সুযোগ নেই।

অতপর কসম করা হয়েছে উন্তাল সাগরের। এ সাগর পৃথিবীর চার ভাগের তিন ভাগ অংশে বিস্তৃত আছে। একটু গভীরভাবে চিস্তা করলে বুঝতে অসুবিধা হয়না যে, আবহুমান কাল থেকে পানির এ বিশাল ভাগার একই নিয়মে পৃথিবীর মানুষের জন্য

### ؖ؈ؘۅؘؽڷؖ؞ؖۅٛٛٮؘٷۣڵڷۿػڒؚؖؠؽؚؽۜ۞ اڷڹؚؽؽؘۿۯڣٛۼۉۻۣؾۛڷۼۘؠۅٛڹ٥

১১. অতপর সেদিন ধ্বংস রয়েছে মিধ্যা সাব্যস্তকারীদের জন্য ; ১২. যারাই অর্থহীন যুক্তি প্রদানের খেল-তামাশায় ব্যস্ত থাকে ।

(الرجَهَنَّرُ بَهَالَكُنِّ بُونَ الْ يَوْ الْنَّارُ الَّتِي كُنْتُرُ بِهَالْكُنِّ بُونَ الْعَنْ الْمَاكِنَّ بُونَ الْمَاكِنُ بُونَ الْمَاكِنُ بُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

اَ فَسِحَوْ هَنَ ا آ اَ اَنْتُر لَا تُبَصِرُونَ ﴿ اصْلُوهَا فَاصْبِرُوۤ ا اُولَا تَصْبُرُوْ ا اَوْ لا تَصْبُرُو ا اَفَلَا عَامَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

ل+ال+)-للمُكذَبِينَ ; त्मिन -يُومَنِدُ ; अতপর ध्वश्म तराहि - الذيْنَ مُمُّ (अन्वा)-فسويَلُ (الله) - الله كذبين المُورِّنَ : याताहे - الذيْنَ مُمُّ (अना त्म क्ष्मा व्यक्ष वाताहि क्ष्मा वाताहि व्यक्ष वाताहि व्यक्ष वाताहि व्यक्ष वाताहि व्यक्ष वाताहि व्यक्ष वाताहि व्यक्ष वाताहि वाता

পানি সরবরাহ করছে। সাগরের পানি দ্বারাই পরিবেশ দূষণমুক্ত হচ্ছে, দৃষিত পানি সাগরে গিয়ে পতিত হচ্ছে। আবার বাঙ্গীয়ভবনের মাধ্যমে পরিশোধিত হয়ে মেদ্বের আকারে বাতাসের সহযোগিতায় পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চলে ছড়িয়ে পড়ছে এবং বৃষ্টিপাতের আকারে মানুষকে বিশুদ্ধ পানি সরবরাহ করছে। এ সবকিছুই আল্লাহ তা'আলার অতুলনীয় হিকমত ও অসীম ক্ষমতার প্রতি ইশারা করে। এর দ্বারাই প্রমাণিত হয় যে, এ অসীম ক্ষমতার মালিক আল্লাহ তা'আলা অবশ্যই আখিরাতে মানুষকে পুনজীবিত করে তার এ দুনিয়ার কাজকর্মের প্রতিদান দিতে অবশ্যই সক্ষম।

৭. অর্থাৎ কিয়ামতের দিন আসমান অত্যন্ত অস্থিরভাবে প্রকম্পিত হতে থাকবে। আসমানের যে ব্যবস্থাপনা রয়েছে, তা ভেঙ্গে যাবে। সেদিন দেখা যাবে যে, সুশোভিত আসমানের নকশা বিকৃত হয়ে গেছে এবং তার সর্বত্র একটা অস্থিরতা বিরাজ করছে।

### رَّ عَلَيْكُرُ وَ إِنَّهَا تَجِوْنَ مَا كُنْتُرِ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ الْمَتَقِينَ فَي جَنْفِ وَنَعِيرُ وَالْمَ (তামাদের জন্য সমান ; তোমাদেরকে তথুমাত্র সেই প্রতিদানই দেয়া হছে, যা তোমরা (দূনিরাতে) করতে। ১৭. নিকরই মুন্তাকীরা" পাকবে জান্লাতসমূহের মধ্যে ও সুধ-সম্পদের মধ্যে।

ا بَهُو كُلُو الْهُ كُلُو ا ১৮. তারা সান্দে উপভোগকারী হবে তা, বা তাদের প্রতিপালক তাদেরকে দেবেন; আর তাদের প্রতিপালক তাদেরকে জাহান্নামের আবাব থেকে রক্ষা করবেন। ১১ (তাদেরকে বলা হবে) তোমরা খাও

وَاشْرُبُواهَنَيْنَا بَهَا كُنْتُرْتَعْمَلُونَ ﴿ مُتَكِئِينَ عَلَى سُرُرٍ مَصْفُوفَ فَيْ وَالْحَوْنَ ﴿ مُتَكِئِينَ عَلَى سُرُرٍ مَصْفُوفَ فِي الْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِّ وَالْمُعْمَامُ وَالْمُعْمَامُ وَالْمُوالُولِيَّ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِّ وَالْمُحَامِ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُحَامِ وَالْمُحَامِ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالِمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُ

- प्रामान : تُوْرَوْنَ ; प्रामान : प्रामान किया : الله - प्रामान : प्रामान

৮. অর্থাৎ ভূ-পৃষ্ঠের মাধ্যাকর্ষণ শক্তি নিদ্ধীয় হয়ে যাওয়ার ফলে পাহাড়-পর্বতগুলো শূন্যে উড়তে থাকবে, যেমন মেঘমালা শূন্যে উড়ে বেড়ায়।

৯. অর্থাৎ আথিরাতের শান্তি ও পুরস্কারের কথা আজ রাস্লের মুখে শুনে যারা ঠাটা-বিদ্রূপ করে উড়িয়ে দিচ্ছে, সেদিন এ ঠাটা-বিদ্রূপ তাদের জন্য ধ্বংস ডেকে আনবে, যে ধ্বংস থেকে রেহাই পাওয়ার কোনো উপায় সেদিন থাকবে না।

১০. অর্থাৎ দুনিয়াতে তোমরা আখিরাত সম্পর্কে রাস্লের কথাকে যাদু বলে অবিশ্বাস করেছিলে, এখন তোমরা তা বাস্তবে দেখতে পাচ্ছো, রাস্লের কথা যাদু ছিল, না-কি সত্য ছিল।

وزوج نهمر بد حور عيسي ﴿وَالنَّنِي الْمُنْوَاوَ الْبَعْدُمُ دُرِيتُمُ وَ مُرْكَا مُمْ الْمُنْوَاوَ الْبَعْدُمُ دُرِيتُمُ مُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بِایْهَانِ اَکْقَنَا بِهِرْ ذُرِیْتَهُرُوماً اَکْتَنَهُرْ مِنْ عَهَا مِرْ مِنْ شَيْءُ ﴿

अभातित সাথে, আমি তাদের সাথে তাদের সম্ভানদেরকে (জান্লাতে) একত্র করে

দেবো এবং তাদের আমল থেকে আমি কিছুমাত্রওহাস করবো না<sup>১৫</sup>

- إب حور) - بعور - بعور المناور : आि जाप्तत विद्य पिद्य पिद्य पिद्य (وجنا +هم) - رَوَجْنَهُمْ ; अप्ति निद्य पिद्य (وجنا +هم) - رَوَجْنَهُمْ ; अप्ति मुन्तती एत्रप्त आर्थ ; سَمْنُواً ; जाद्य निद्य न

- ১১. অর্থাৎ যারা দুনিয়াতে রাস্লের কথাকে বিশ্বাস করে আল্লাহকে ভয় করেছে এবং সেসব কাজ থেকে নিজেদেরকে দূরে রেখেছে, যেসব কাজের ফলে মানুষ জাহান্নামের উপযুক্ত হয়ে যায়।
- ১২. মুত্তাকীরা জানাত লাভ করে যে বিরাট সৌভাগ্যের অধিকারী হবে, জাহানাম থেকে রক্ষা পাওয়াও তার চেয়ে কম সৌভাগ্যের ব্যাপার নয়। জাহানাম থেকে রক্ষা পাওয়া আল্লাহর অসীম দয়া অনুগ্রহেই একমাত্র সম্ভব। নচেৎ প্রত্যেকটি মানুষই তার মানবিক দুর্বলতার কারণে জাহানামের যোগ্য হয়ে যায়। আর আল্লাহ যদি তার আমলের যথাযথ হিসাব নেন, তাহলে কেউ জাহানাম থেকে রক্ষা পেতে পারে না। স্তরাং জানাত লাভ করতে পারা যত বড় নিয়ামত, জাহানাম থেকে বাঁচতে পারা তার চেয়ে কোনো অংশে কম নয়। এ সত্যটির দিকে ইংগীত করেই মুত্তাকীদের জানাত লাভের কথা বলার পর জাহানাম থেকে রক্ষা করার কথা উল্লিখিত হয়েছে।
- ১৩. অর্থাৎ তোমরা মনের আনন্দে আল্লাহর নিয়ামতের স্বাদ সন্তুষ্ট চিত্তে উপভোগ করো। জান্নাতে তোমাদের কোনো পরিশ্রম করতে হবে না। এসব পানীয়-দ্রব্য গ্রহণে তোমাদের কোনো রকম অশান্তি সৃষ্টি করবে না। এসব খাদ্য পানীয় ফুরিয়ে যাওয়ার কোনো আশংকা নেই। যত ইচ্ছা, যেভাবে ইচ্ছা উপভোগ করতে থাকো।

জান্নাতীরা তাদের মনের আকাঙ্খা ও পছন্দ অনুসারে যত ইচ্ছা পানাহার করবে। তারা সেখানে মেহমান হিসাবে অবস্থান করবে না যে, কিছু চাইতে সংকোচ বোধ

### كُلُّ امْرِي إِمَاكَسَبَ رَهِينَ ®وَ أَمْلَ دُنْهُرْ بِفَا كِهَةٍ وَ كَثْرِ مِنَّا يَشْتَهُونَ ٥

প্রত্যেক ব্যক্তি-ই তার জন্য দায়ী যা সে কামাই করেছে<sup>১৬</sup>। ২২. আর আমি তাদেরকে দিতে থাকবো ফল-ফলাদি ও গোলত<sup>১৭</sup> সে অনুযায়ী যা তাদের মন চাইবে।

করবে। বরং তারা যা কিছু লাভ করবে তা তাদের দুনিয়ার কর্মফল হিসেবে লাভ করবে সুতরাং তাদের মধ্যে মেহমান-স্বরূপ সংকোচ বোধ তাদের মধ্যে থাকবে না।

- ১৪. ছরদের সম্পর্কে সূরা আস-সাফফাতে বলা হয়েছে যে, তারা হবে লুকানো বা সংরক্ষিত ডিমের মতো। অর্থাৎ তাদের কোমলতা ও নাজুকতা এমন ঝিল্লির মতো হবে, যা ডিমের খোসা ও সাদা অংশের মাঝখানে থাকে।
- ১৫. অর্থাৎ সংকর্মশীল মু'মিনদের সম্ভান-সম্ভতি আমলের দিকে থেকে তাদের সমকক্ষ না হলেও যদি ঈমানের দিক থেকে পিতা-মাতার অনুগামী হয়, তখন জান্নাতে তাদেরকে পিতামাতার সমস্তরে উনুতি করে দেয়া হবে।

হযরত ইবনে আব্বাস রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, রাস্লুক্সাহ সা. ইরশাদ করেছেন—আল্লাহ তা'আলা সংকর্মশীল মু'মিনদের সম্ভান-সম্ভতিকে তাদের পিতা-মাতার সমমর্যাদায় পৌছে দেবেন, যদিও তারা নেক আমলের দিক থেকে সেই মর্যাদা পাওয়ার যোগ্য না হয়, যাতে পিতা-মাতার চক্ষু শীতল হয়। (মাযহারী)

এ মিলন মাঝে মাঝে গিয়ে সাক্ষাত করার মতো হবে না ; বরং সস্তানদেরকে পিতা-মাতার সাথে স্থায়ীভাবে রাখা হবে।

অতপর বলা হয়েছে যে, সম্ভানদেরকে তাদের পিতা-মাতার সাথে একত্র করার জন্য পিতামাতার মর্যাদা হ্রাস করে সমপর্যায়ে আনা হবে না ; বরং সম্ভানদের মর্যাদা বাড়িয়ে দিয়ে পিতা-মাতার সমমর্যাদায় উন্নীত করা হবে।

১৬. অর্থাৎ প্রত্যেক ব্যক্তি তার আমলের জন্য দায়ী সে একমাত্র নেক আমল ঘারা দায়িত্ব থেকে মুক্তি পেতে পারে। অন্য কথায় আল্লাহ তা'আলা মানুষকে যেসব সাজ-সরঞ্জাম, শক্তি-ক্ষমতা, যোগ্যতা এবং ইখতিয়ার দিয়েছেন তা আল্লাহর পক্ষ থেকে ঋণ। আর এ ঋণের জামানত হলো মানুষ নিজেই। মানুষ নিজেই আল্লাহর দেয়া ঋণের জন্য আল্লাহর দরবারে যিশী। এখন সে যদি সংকর্মের ঘারা নিজেকে মুক্ত করতে পারে, তবে সে মুক্তি লাভ করবে। অন্যথায় সে যিশী দশা থেকে মুক্তি পাবে না।

### 

২৩. তারা সেখানে পানপাত্র নিম্নে পরস্পর কৌতৃক করে কাড়াকাড়ি করবে, তাতে কোনো বাজে কথাও থাকবে না, আর না কোনো অশালীন কাজ্ঞ । ২৪. আর তাদের সেবায় নিয়োজিত থাকবে

# غِلْهَانَّ لَّمُرْكَاتَّمُ لُؤْلُوْ مَّكُنُونَ ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُ مُرْعَلَ بَعْضِ

কিশোরগণ—কেবলমাত্র তাদের জন্যই, >> যেন তারা সযত্নে পুকিয়ে রাখা মুক্তা। ২৫. আর তারা একে অপরের মুখোমুখি হয়ে

আগেকার আয়াতের পরপর এটা উল্লেখ করার উদ্দেশ্য হলো—সংকর্মশীল মু'মিন আল্লাহর দরবারে যত উচ্চ মর্যাদার অধিকারী হোক না কেন তার সন্তান-সন্ততি যদি নিজ আমল দ্বারা নিজেকে যিমীদশা থেকে মুক্ত করতে না পারে, তবে তারা কখনো তার সংকর্মশীল পিতৃ-পুরুষের মর্যাদার খাতিরে মুক্তি পাবে না। তবে তারা য্দি যে কোনো মাত্রায় ঈমান ও পিতৃপুরুষের সংকর্মের আনুগত্য দ্বারা নিজেদেরকে আল্লাহ তা'আলার খণের দায় থেকে মুক্ত করতে পারে, তাহলে আল্লাহ তা'আলা জানাতে তাদেরকে নিম্ন মর্যাদা থেকে সংকর্মশীল মু'মিন পিতা-মাতার সমমর্যাদায় উন্নীত করে দেবেন। এটা নিছক আল্লাহ তা'আলার দয়া ও অনুগ্রহ। সন্তানরা বাপদাদার সংকাজের এতটুকু সুফল যেন লাভ করতে পারে।

এখানে উল্লেখ্য যে, এটা শুধু সংকর্মের বেলায় এরূপ হবে। পিতৃ-পুরুষের কোনো শুনাহের বোঝা সম্ভানের উপর চাপিয়ে দেয়া হবে না। (ইবনে কাসীর)

১৭. জান্নাতে যে গোশত জান্নাতীদের জন্য সরবরাহ করা হবে তা আমাদের জানা নেই। তবে সূরা আল-ওয়াকিয়ায় পাখির গোশতের কথা বলা হয়েছে। জানাতে যে দুধ, মধু ও পানীয় সরবরাহ করা হবে, তা সবই হবে প্রাকৃতিকভাবে ঝর্ণা থেকে উৎসারিত এবং নহর দিয়ে প্রবহমান। সে হিসেবে অনুমান করা যায় যে, গোশতও প্রাকৃতিকভাবে মাটির উপাদান থেকে তৈরী। আল্লাহ-ই তা ভালো জানেন।

১৮. অর্থাৎ দুনিয়ার মাদক পানীয়ের মতো জানাতের মাদক পানীয় মানুষের মন-মন্তিকে কোনো মাদকতা সৃষ্টি করবে না। সুতরাং তা পানকারীরা কোনো অসভ্য-অন্ত্রীল আচরণ করবে না।

# يَّتَسَاءُ لُونَ ﴿ قَالُوْ إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آهِلِنَا مُشْفِقِينَ ﴿ فَهَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا

(দূনিয়ার অবস্থা) জিল্ঞাসাবাদ করতে থাকবে। ২৬. তারা বদবে——'আমরা তো ইতিপূর্বে আমাদের পরিবারের মধ্যে ভীত-শংকিত ছিলাম'ণ। ২৭. অতপর আল্লাহ আমাদের ওপর দয়া করেছেন

وَنَالُوْلَ (पूनियात जिला) जिल्लामार्याम कर्ताण थाकर । ﴿ لَيْ اللّهِ - जाता रमर्व ) اللّه - قَالُوْلُ - जाता रमर्व ) المله - قال - قَالُ - قُالُ -

- ১৯. এখানে উল্লেখ্য যে, দুনিয়াতে যারা অন্যের গোলাম বা সেবক হিসেবে জীবন অতিবাহিত করেছে, জানাতেও তাদেরকে সেই মনিবের গোলাম বানিয়ে দেয়া হবে, এমন ধারণা করার অবকাশ নেই। দুনিয়ার কোনো গোলাম জানাতে তার মনিবের চেয়েও উচ্চতর মর্যাদা লাভ করতে পারে। জানাতের সেবকরা তথুমাত্র তাদের জন্যই নির্দিষ্ট হবে।
- ২০. অর্থাৎ আখিরাতে আল্লাহর পাকড়াও-এর কথা ভূলে গিয়ে হারাম উপায়ে উপার্জন করে সম্ভান-সম্ভতিকেও হারাম খাদ্য খাইয়ে হারাম কাজে খরচ করে খুব আনন্দ-উল্লাসে আমরা মেতে থাকিনি; বরং আখিরাতের কথা শ্বরণ করে আল্লাহর সামনে জবাবদিহীর সদা-সর্বদা আতংকিত অবস্থায় জীবন কাটিয়েছি।
- ২১. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে সংকর্ম করার তাওফীক দিয়ে জাহান্লামের আগুনের ভাঁপ থেকে যে রক্ষা করেছেন, সেটা আমাদের উপর আল্লাহ তা'আলার বিরাট দয়া-অনুগ্রহ। তিনি যদি এটা না করতেন, তাহলে আমরাও জাহান্লামের বাসিন্দা হয়ে যেতাম।

#### (১ম রুকৃ' (১-২৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

১. তুর পাহাড়, আসমানী কিতাবসমূহ, বায়তুল মা'মূর, সুউচ্চ আসমান, ও বিশাল সাগর আখিরাত-এর সত্যতার প্রমাণ।

- ্ ২. আখিরাতে কাফির ও মুশরিকদের কর্ম**ফল স্বরূপ জাহান্নামের শাস্তি অবশ্যই দে**য়া হবে । এতে তিলমাত্র সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।
- ৩. কাফির-মুশরিকদেরকে আধিরাতের শান্তি থেকে বাঁচানোর শক্তি কারো নেই। এটা আল্লাহর ওয়াদা।
  - थ পृथिवी निर्मिष्ठ थक मगतः व्यवगारे थाः दाः यातः । तम किन-रे किः वायः ।
  - ৫. किय़ामाछत्र मिन भाराष्ट्रकामा भृषिवीत चाकर्षन तथरक मुख्य रहत्र मृत्ना উष्टर्ट थाकरव ।
- ৬. সেদিন আসমান প্রচণ্ডভাবে কম্পমান হয়ে দুলতে থাকবে। অতপর বিশ্ব-জগত ধ্বংস হয়ে যাবে। এটাই কিয়ামত।
- ৭. কিয়ামতকে মিথ্যা সাব্যস্তকারীরা—যারা সত্য সম্পর্কে নিজেরা ছিল বিভ্রান্ত এবং অন্যদেরকে বিভ্রান্ত করার জন্য নানারূপ বিভ্রান্তি ছড়াতো—তাদের জন্য কিয়ামত চূড়ান্ত ধ্বংস বয়ে আনবে।
- ৮. তারপর সত্যকে নিয়ে উপহাসকারীদেরকে পুনর্জীবিত করে ধাক্কা দিয়ে দিয়ে জাহান্নামের আগুনের দিকে নিয়ে যাওয়া হবে।
- ৯. আখিরাতকে মিখ্যা সাব্যস্তকারী এসব জাহান্নামীদেরকে জিজ্ঞেস করা হবে যে, আখিরাত সম্পর্কে নবী-রাসুদদের দেয়া সংবাদ কি মিখ্যা ছিল ? তখন তাদের কিছুই বলার থাকবে না।
- ১০. রাস্লের আনীত কুরআনকে যারা যাদু বলে প্রত্যাখ্যান করতো, তাদেরকে জিজ্ঞেস করা হবে কুরআনের কথা কি যাদু ছিল १ না-কি বাস্তব, তার প্রমাণ কি তারা পেয়েছে १
- ১১. সেদিন তাদের কোনো অজুহাত-আপত্তি গৃহীত হবে না এবং তাদেরকে জাহান্নামে ঢুকিয়ে দেয়া হবে।
- ১২. আল্লাহকে যারা ভয় করে দুনিয়ার জীবন পরিচাপনা করেছে সেদিন তারা থাকবে জান্নাতের সুখ-সমৃদ্ধিতে, আরাম-আয়েশে জীবনযাপন করবে।
  - ১৩. জান্নাতবাসীরা তাদের প্রতিপালকের দেয়া আনন্দ-সামগ্রী সানন্দে উপভোগ করতে থাকবে।
- ১৪. তাদের প্রতিপাদকের দয়া-অনুগ্রহে তারা যে জাহান্নামের আযাব থেকে রক্ষা পেয়েছে। এটা তাদের আনন্দকে আরো বাড়িয়ে দেবে।
- ১৫. আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদেরকে বলা হবে যে, তোমরা দুনিয়াতে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আদেশ-নিষেধ মেনে চলেছে। তার বিনিময়ে জান্লাতে আজ মজা করে পানাহার করো।
- ১৬. জাन्नाजीता সেদিন সারি সারি সাজানো আরামদায়ক আসনে হেলান দিয়ে পরস্পর আলোচনায় মশগুল থাকবে।
- ১৭. পটলচেরা আনত নয়না অত্যম্ভ সুন্দরী জান্নাতী হুরদের সাথে জান্নাতবাসী পুরুষদের বিয়ে দেয়া হবে।
- ১৮. জান্নাতীদের সন্তান-সম্ভতীদের মধ্যে ঈমানের দিক থেকে যারা তাদের অনুসরণ করেছে, আল্লাহ জান্নাতে তাদেরকে একত্র করে দেবেন। যাতে তাদের অন্তর প্রশান্তি লাভ করে।
- ১৯. এ একত্রীকরণ হবে সম্ভানদের নিম্নতর মর্যাদা থেকে মু'মিন পিতৃপুরুষের উচ্চতর মর্যাদায় উন্নীত করার মাধ্যমে। পিতৃ-পুরুষদের মর্যাদা কমিয়ে দিয়ে নয়।
- २०. পिতृ-পুরুষের গোনাহের বেলায় তাদের কোনো গোনাহ সম্ভানদের উপর চাপিয়ে দেয়া হবে না।

- ২১. প্রত্যেকটি মানুষ আল্লাহ প্রদন্ত নিয়ামতসমূহের ঋণের দায়ে আল্লাহর কাছে দায়বদ্ধ ঈমান্<sup>র</sup> ও নেক আমলের দ্বারাই এ দায়বদ্ধতা থেকে মুক্তি লাভ করতে হবে।
- ২২. জান্নাতবাসীদের জন্য জান্নাতে থাকবে নানা বর্ণ ও নানা স্বাদের ফল-ফলাদি এবং তাদের চাহিদা অনুসারে বিভিন্ন প্রকার গোশত।
- ২৩. জান্নাতীরা সেখানে পানীয় বন্ধু নিয়ে নির্দোষ আনন্দে মেতে থাকবে। এসব পানীয় তাদের মধ্যে কোনো প্রকার মাদকতা সৃষ্টি করবে না।
- ২৪. জান্নাতীদের মুখে সেখানে কোনো অশালীন, অন্নীল ও বাজে কথা উচ্চারিত হবে না, আর তাদের দ্বারা কোনো প্রকার অন্নীল-অশালীন কাজও সংঘটিত হবে না।
- २८. िहत किटमात এवः সযত्न्न मुकित्रा ताथा भूकात यका किटमात-वामकभन जात्मत स्मवारा मना-সर्वमा निरामिक थाकरत ।
- ২৬. এসব কিশোর একমাত্র জান্নাতবাসীদের সেবায় নিয়োজ্ঞিত থাকবে। এদের আর কোনো অতিরিক্ত কাজ থাকবে না।
- २२. छान्नाजीता भत्रन्भत्र यूर्यायूची वटम দूनिय़ात छीवटनत चृिकात्रंग कत्रदव এवः তাদের দুनिय़ात छीवन मन्भदर्क भात्रन्भत्रिक किछामावाम वास्त्र थाकरव ।
- ২৮. দুনিয়ার জীবনে যারা আল্লাহ তা'আলাকে ভয় করে তাঁর স্ট্কুম-আহকাম মেনে চলেছে এবং আল্লাহর পাকড়াওকে ভয় করে শংকিত জীবনযাপন করেছে তারাই জান্লাতবাসী হবে।
- ২৯. জানাত লাভ ও জাহানাম থেকে মৃক্তি উভয়ই আল্লাহর দয়া-অনুগ্রহের ফলেই সম্ভব। ওধুমাত্র সংকর্মের জোরে কেউ তা লাভ করতে পারবে না।
- ৩০. তবে আক্লাহর দয়া-অনুগ্রহ লাভ করতে হলে তাকওয়া ভিত্তিক সংকর্ম অবশ্যই করতে হবে। সংকর্ম ত্যাগ করে আক্লাহর দয়া-অনুগ্রহ লাভ করা যাবে না।

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'-২ পারা হিসেবে রুকৃ'-৪ আয়াত সংখ্যা-২১

﴿ فَلَ كُو فَمَّ ٱنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَامِنٍ وَلَا مَجْنُونٍ ﴿ اَ مَعُولُونَ

২৯. অতএব (হে নবী !) আপনি উপদেশ দিতে থাকুন, আপনি তো আপনার প্রতিপাদকের অনুহাহে গণক নন, আর না (আপনি) পাগল<sup>২২</sup>। ৩০. তবে কি তারা বলে

شَاعِرٌ تَتَرَبُّصُ بِهِ رَيْبَ الْهَنُونِ ﴿ قُلْ تُرَبُّصُوْا فَانِّي مَعَكُرُمِّنَ

(এ ব্যক্তি) একজন কবি, আমরা অপেক্ষা করছি তার জন্য মৃত্যুর বিপর্যয়ের<sup>২৩</sup>। ৩১. আপনি বলুন, তোমরা অপেক্ষা করতে থাকো, আমিও তোমাদের সাথে আছি

২২. 'কাহিনী' অর্থ গণক বা জ্যোতিষ। আরবে তৎকালীন সময়ে এ পেশার লোক দেখা যেতো। তারা লোকদের ভাগ্য গণনা করতো এবং ভবিষ্যত সম্পর্কে বলতো। কারো কিছু হারিয়ে গেলে বা চুরি হয়ে গেলে তা এনে দিতে পারে বলে তারা দাবী করতো। তারা দাবী করতো যে, কার ভাগ্যে কি লেখা আছে তা তারা বলে দিতে পারে। সেকালে মুশরিকরা এদের কাছে যেতো। আর এরাও গ্রামে গঞ্জে হেঁটে এসব করে বেড়াতো। কুরাইশ নেতারা সত্য দীনের দাওয়াত থেকে লোকদেরকে দ্রে রাখার কৌশল হিসেবে রাস্লুল্লাহ সা.-এর প্রতি গণক হওয়ার অপবাদ দিতে থাকে। কিছু তাদের কৌশল ব্যর্থ হয়ে যায়। তাদের কথায় আরবের কোনো মানুষই প্রতারিত হয়নি। কেননা রাস্লুল্লাহ সা.-এর কাজ-কর্মের সাথে গণকের কাজ-কর্ম ও উদ্দেশ্যের কোনো তুলনা ছিল না।

একইভাবে তারা রাসূলুক্লাহ সা.-কে পাগল আখ্যায়িত করেও মানুষকে রাসূলুক্লাহ সা. থেকে দূরে সরিয়ে রাখার ব্যর্থ চেষ্টা করেছে। কিন্তু এ চেষ্টাও তাদের আগের মতোই ব্যর্থ হয়ে গেছে। কোনো একটি লোককেই তারা প্রতারিত করতে সক্ষম হয়নি।

# الْكُتَرَبِّصِيْنَ ﴿ أَا تَـنَامُو مُرْ إَحْلَامُهُ إِلَيْ أَا أَمُرْ قَوْ أَطَاعُونَ ﴿ أَلَّا مُو

অপেক্ষারত<sup>২৪</sup>। ৩২. তবে কি তাদের বিবেক-বৃদ্ধি তাদেরকে এসবের নির্দেশ দেয়, অথবা তারা সীমালংঘনকারী লোক<sup>২৫</sup> । ৩৩. তবে কি

### يَقُوْلُونَ تَقَوَّلُهُ ۚ بَلُ لا يَوْمِنُونَ فَافَلْنَا تُوا بِحَدِيثِ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا

ভারা বলে বে, তা (এ কুরআন) তিনি নিজেই রচনা করে নিয়েছেন ; বরং তারাই ঈমান আনতে চায় না<sup>২৬</sup>। ৩৪. তবে তারা এটার মতো কোনো বাণী (রচনা করে) আনুক, যদি তারা হয়ে থাকে

- أَمْ - سَرْنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ الْمُتَرَبِّصِيْنَ - صَابَ - الله - الله

- ২৩. অর্থাৎ তারা এরপর মুহাম্মাদ সা.-কে কবি বলে অপবাদ দিয়েও মানুষকে সত্যের পথ থেকে বিরত রাখতে সক্ষম হয়নি। অতপর তারা তাঁর মৃত্যু কামনা করতে থাকে। তাদের বিশ্বাস ছিলো যে, এ ব্যক্তি তাদের দেব-দেবীর বিরুদ্ধে কথা বলে। দেব-দেবীর অভিশাপে সে অবশ্যই ধ্বংস হবে। অথবা তাদের মধ্যকার কোনো সাহসী লোক তাঁকে হত্যা করে ফেলবে। এভাবে তারা তাঁর জ্বালাতন (তাদের ভাষায়) থেকে রক্ষা পাবে।
- ২৪. অর্থাৎ তোমরা যেমন আমার দুর্ভাগ্যের কামনা ও অপেক্ষায় আছো, আমিও অপেক্ষায় আছি এটা দেখার জন্য যে, দুর্ভাগ্য আমার আসে না-কি তোমাদের আসে।
- ২৫. অর্থাৎ এসব কাফির নেতা যারা নিজেদের জ্ঞান-গরিমার বড়াই করে, তারা রাস্লুল্লাহ সা.-কে একই সাথে পরস্পর বিরোধী তিনটি মিথ্যা উপাধী দিয়ে মানুষকে তাঁর দাওয়াত থেকে ফিরিয়ে রাখতে চায়। তারা তাঁকে একাধারে গণক, পাগল ও কবি বলে আখ্যায়িত করে, কিন্তু এক ব্যক্তি গণক হলে, কবি হয় কি করে। আবার কবি হলে গণক হয় কিভাবে। কোনো পাগল কি গণক বা কবি হতে পারে ? আসলে এসব নেতারা সত্য দীনের প্রতি অন্ধ বিদ্বেষ বশতঃ এসব প্রলাপ বকে যাচ্ছে। তারা রাস্লুল্লাহ সা.-এর প্রতি শক্রতায় অন্ধ হয়ে দিশ্বিদিক জ্ঞান হারিয়ে ফেলেছে। তাই তারা আল্লাহর রাস্লের প্রতি এসব ভিত্তিহীন অযৌক্তিক অপবাদ আরোপ করছে। যুগে যুগে সত্য দীনের আহ্বায়কদের প্রতি বাতিল নেতা-নেত্রীদের কর্মকৌশল এমনই ছিল,

# نَّسِ قِيْنَ ﴿ أَا خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَ ﴾ أَأَهُمُ الْخُلِقُونَ ﴿ أَخُلُقُوا السَّاوِتِ

সত্যবাদী<sup>২৭</sup>। ৩৫. তবে কি তাদের সৃষ্টি হয়েছে কোনো কিছু (স্রুষ্টা) ছাড়াই, না-কি তারা নিজেরাই (নিজেদের) স্রষ্টা ? ৩৬. অথবা তারা কি সৃষ্টি করেছে আসমান

- مِنْ غَيْرِ شَيْء ; তারা সৃষ্টি হয়েছে - خُلقُوا ; তারে কি - خُلقُوا - তারা সৃষ্টি হয়েছে - مِنْ غَيْرِ شَيْء (কানো কিছু (স্রষ্টা) ছাড়াই ; أ-না-কি ; مُنُ - তারা নিজেরাই ; الْخُلْقُونُ : নিজেদের) - الْخُلْقُونُ : স্রষ্টা । ত্রি - তারা কি সৃষ্টি করেছে : السَّمُوٰت : আসমান ;

বর্তমানেও এর কোনো পরিবর্তন নেই। আর ভবিষ্যতেও এসব অপকৌশলের পরিবর্তন হবে না।

২৬. অর্থাৎ কুরআন মাজীদ মুহামাদ সা.-এর রচিত—একথা যারা বলে তারা এবং যারা একথা শোনে তাদের কেউই একথা বিশ্বাস করতো না। কারণ তারা আরবি ভাষাভাষি হওয়ার ফলে এবং মুহামাদ সা.-কে চল্লিশটি বছর পর্যন্ত জানার কারণে তারা ভালোভাবেই জানতো যে, এ কুরআন তাঁর রচিত হতে পারে না। আসল কথা হলো এসব কথা কুরআনকে অমান্য-অবিশ্বাস করার অপকৌশল মাত্র। ঈমান আনা থেকে বাঁচার জন্য এসব বাহানা মাত্র।

২৭. অর্থাৎ কুরআন মাজীদ মুহামদ সা.-এর রচিত নয়—কথা শুধু এতটুকুই নয়; বরং এ কুরআন কোনো মানুষের রচিত নয়। আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতে তাই চ্যালেঞ্জ দিয়েছেন যে, কুরআনকে তারা যদি মানুষের রচিত বলে আখ্যায়িত করতে চায়, তাহলে তারা তাদের কবি-সাহিত্যিক ও জ্ঞানী-শুণী সবাইকে নিয়ে এর মতো একটা বাণী রচনা করে নিয়ে আসুক না কেন। কিছু তখন যেমন এ চ্যালেঞ্জের মুকাবিলায় আসতে কেউ পারেনি।, তেমনি ১৪শত বছর পর্যন্তও বিশ্বের কোনো জ্ঞানী, সাহিত্যিক বা দার্শনিক এর মুকাবিলা করতে সক্ষম হয়নি। আর কিয়ামত পর্যন্ত আনগত কালেও এ চ্যালেঞ্জের মুকাবিলা করতে কেউ সক্ষম হবে না। এর কারণ হলো, আল কুরআন একটি মু'জিযা। এর মুকাবিলা করার সাধ্য কারো নেই।

যেসব বৈশিষ্ট্যের জন্য কুরআন মাজীদ সর্বকালের জন্য মু'জিযা, তার কয়েকটি বৈশিষ্ট্য নিম্নরূপ—

এক ঃ কুরআন মাজ্ঞীদ আরবি ভাষার সাহিত্য মানের দিক থেকে সর্বোত্তম মানসম্পন্ন। ১৪শত বছর পর্যন্ত কুরআনের ভাষার মান অক্ষুণ্ন ও অপরিবর্তিত। দুনিয়ার কোনো গ্রন্থই এমন নেই।

দুই ঃ কুরআন মজীদই মানবজাতির ধ্যান-ধারণা, স্বভাব-চরিত্র, সভ্যতা-সংস্কৃতি এবং জীবন প্রণালীর উপর সর্বাধিক প্রভাবশালী একমাত্র গ্রন্থ। এর সকল ধ্যান-ধারণা বাস্তবে রূপায়িত, যার ভিত্তিতে পৃথিবীতে একটি স্বতন্ত্র বৈশিষ্ট্যপূর্ণ সভ্যতা নির্মিত হয়েছে।

তিন ঃ কুরআন মাজীদের আলোচ্য বিষয় বিশ্ব-জাহানের আদি থেকে অন্ত পর্যন্ত । বিশ্ব-জগতের স্রষ্টা ও পরিচালক কে—এ প্রশ্নের যথার্থ উত্তর কুরআন মাজীদেই রয়েছে। কুরআন মাজীদ-ই এমন একটি পূর্ণাঙ্গ জীবন ব্যবস্থার চিত্র তুলে ধরে যাতে রয়েছে—আকিদা-বিশ্বাস, আখলাক-চরিত্র ও আত্মার পরিন্তদ্ধি থেকে নিয়ে ইবাদাত-বন্দেগী, সামাজিকতা, সভ্যতা-সংস্কৃতি, অর্থনীতি, রাজনীতি, আইন-কানুন ও ন্যায় বিচার ইত্যাদি। সংক্ষেপে বলা যায় যে, এ গ্রন্থে রয়েছে মানব জীবনের প্রতিটি দিক সম্পর্কে সুসংবদ্ধ বিধি-বিধান। এছাড়া এতে রয়েছে, মৃত্যুর পরবর্তী জীবন সম্পর্কে সকল প্রশ্নের সুম্পষ্ট সমাধান। এ সমাধান অনুসরণ করে ১৪শ বছর পর্যন্ত বিশ্বের আনাচে কানাচে কোটি কোটি মানুষ জীবনযাপন করছে। এমন কোনো গ্রন্থ পৃথিবীতে অতীতে কখনো ছিল না বর্তমানেও নেই। আর ভবিষ্যতেও এমন গ্রন্থ অন্তিত্ব লাভ করার কোনো সম্ভাবনা নেই।

চার ঃ কুরআন মাজীদ এমন একটি আসমানী গ্রন্থ যা একই সাথে নাশিল করা হয়নি। বরং তা তার বাহকের তেইশ বছরের নবুওয়াতী জীবনের বিভিন্ন পর্যায়ে প্রয়েজন অনুসারে নাযিল করা হয়েছে। যার ফলে এ গ্রন্থে নির্দেশিত বিধিনির্বাধানগুলো বাস্তবায়নের কৌশল ও পদ্ধতিগুলো হাতে কলমে শিক্ষা দেয়া হয়েছে। যেহেতু এ গ্রন্থ বিশ্ব-স্রষ্টা মহান আল্লাহর নিকট থেকে এসেছে, তাই এ গ্রন্থের বাহক যিনি, তিনিই এ গ্রন্থের বাস্তব প্রতিমৃতীর রূপলাভ করেছে। আর এ জন্যই রাস্লের নবুওয়াতী জীবনের প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত কোনো প্রকার অসামঞ্জস্যতার চিহ্নও বুঁজে পাওয়া যায় না। এমন কোনো গ্রন্থের কথা মানব জাতির ইতিহাসে নেই। এভাবে বাস্তব রূপ লাভ করেছে।

পাঁচ ঃ কুরআন মাজীদ যে ব্যক্তির মুখে উচ্চারিত হয়েছে তাঁর আলোচনা ও স্বাভাবিক কথা-বার্তার ভাষা এবং কুরআনের ভাষায় সুস্পষ্ট পার্থক্য সে সময়কার মানুষের কাছে পরিষ্কার ছিল, তেমনি আজও আরবি ভাষার অভিজ্ঞ মানুষ তা সহজ্ঞেই বুঝতে পারে। তাঁর নিজস্ব ভাষা হাদীসসমূহ ও হাদীসের ভাষা তুলনা করলেই এ পার্থক্য ধরা পড়ে। এ থেকে কুরআন যে আল্লাহর বাণী তা প্রমাণিত হয়।

ছয় ঃ কুরআন মাজীদের বাহক মুহাম্মাদ স. একজন স্বাভাবিক মানুষের মতো জীবনের বিভিন্ন ক্ষেত্রে বিভিন্ন মুখী সমস্যার সমুখীন হয়েছেন। সুখ-দুঃখ, অভাব-অনটন, যুদ্ধ-বিগ্রহ, জয়-পরাজয়, ভয়-ভীতি এমনকি দেশত্যাগও তাঁকে করতে হয়েছে। এসব ক্ষেত্রে তাঁর নিজস্ব ভাষায় স্বভাব-সূলভ মানবিক আবেগ-অনুভূতি প্রকাশ পেয়েছে। কিন্তু যখনই তাঁর মুখ থেকে আল্লাহর বাণী ওহী হিসেবে শোনা গেছে, তাঁর মধ্যে মানবিক আবেগ-অনুভূতির দেশমাত্রও পাওয়া যায়িন। এর দ্বারাও কুরআন যে, আল্লাহর বাণী তার সুস্পষ্ট প্রমাণ পাওয়া যায়।

সাত ঃ কুরআন মাজীদে দর্শন, সমাজ বিজ্ঞান, রাজনীতি এবং প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের যেসব তত্ত্ব ও তথ্যের সমাবেশ রয়েছে, তৎকাশীন বিশ্ব ও বর্তমান কালের পৃথিবীর কোনো ভাষায় কোনো গ্রন্থেই এমন পাওয়া যায় না। আর ভবিষ্যতেও এমন জ্ঞানের

### وَالْأَرْضَ ۚ بَـلَ لَّا يُــوْقَنُــوْنَ ﴿ الْأَرْضَ ۚ بَـلَ لَّا يَــوْقَنُــوْنَ ﴿ الْأَكْرُ مَلَ الْمَرَا ७ यभीन ; वंतर जाता जा विश्वाम कंद्र ना الا ७٩. जिंद के जात्मद्र कांद्र त्रादाह আপনার প্রতিপালকের ভাঙারসমূহ, না-কি তারাই (ভার)

निम्न क्षेत्र क्षेत्र कार्ष कार कार्ष का

আধার কোনো গ্রন্থ পাওয়ার সম্ভাবনা নেই—এটা নির্দ্ধিধায় বলা যায়। এ থেকেও কুরআন মাজীদ ঐশী গ্রন্থ হওয়ার প্রমাণ পাওয়া যায়।

কুরআনের অলৌকিকত্ব অতীতে যেমন স্পষ্ট ছিল, আজও তা সুস্পষ্ট এবং কিয়ামত পর্যন্ত তা ক্রমান্বয়ে স্পষ্টতর হতে থাকবে ইনশাআল্লাহ।

২৮. মুহামাদ সা.-এর রাসৃল হওয়ার দাবীকে মিথ্যা মনে করা যে, একেবারে অযৌজিক, তা ইতিপূর্বেকার আয়াতসমূহে তাদের প্রতি প্রশ্ন উত্থাপন করার মাধ্যমে প্রমাণ করা হয়েছে। এখানে বলা হয়েছে যে, তিনি তো এমন কিছু বলছেন না যাতে তোমরা তাঁর প্রতি ক্রুদ্ধ হতে পারে। তিনি তো সেই সন্তার ইবাদাত করার কথাই বলছেন যিনি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন। তোমরাই বলো, তোমরা কি নিজে নিজেই সৃষ্টি হয়েছো না-কি তোমাদের কোনো স্রষ্টা আছেন ? এ আসমান-যমীন কি তোমরা সৃষ্টি করেছ, না-কি তারও কোনো স্রষ্টা আছে ? তোমরা অবশ্যই বলবে যে, এ সবের একজন-স্রষ্টা আছেন। তাহলে তিনিতো সেই স্রষ্টারই ইবাদাত করতে বলছেন। তোমরা তো মুখে স্বীকারই করো যে, তোমাদের স্রষ্টা আল্লাহ। সুতরাং সেই আল্লাহর ইবাদাতের কথা বলায় তাঁরা তো কোনো দোষ হতে পারে না। আসলে তোমরা মুখে যা বল, অস্তরে তা বিশ্বাস কর না।

২৯. এখানে কাফিরদের একটি আপত্তির জবাব দেয়া হয়েছে। তারা মুহামাদ সা.-এর রিসালাত মানতে আপত্তি তুলেছিল। আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাস্লকে প্রশ্ন করার মাধ্যমে তাদের আপত্তির জবাব দিয়ে ইরশাদ করেছেন যে, এসব কাফিরদেরকে

#### بِسُلْطَيْ مَبِينِ ﴿ اَلَّهُ الْبَنْتُ وَلَكُرُ الْبَنْوُنَ ﴿ اَلَّهُ الْجَرَا الْمَا الْمُواَجِرًا الْبَنْوُنَ (काला সৃन्निष्ठ श्रमान । ७৯. छटा कि छांत (बाब्राह्त) छन्। (क्वनमाव) कना। मखान, खांत रहामालंत छन्। भूव मखान। ७ ८०. छटा कि खांशन छारन्त कार्छ काटा नाशिक्षिक हार्ष्ट्रन।

فَهُرُ مِنْ مَغُورًا مِثْقَلُونَ ﴿ الْعَيْبُ فَهُرُ يَكَتَبُونَ ﴿ فَهُرُ مِنْ مَغُورًا مِثْقَلُونَ ﴿ الْعَيْبُ فَهُرُ يَكَتَبُونَ ﴿ فَا مَا اللَّهُ اللَّ

গায়রুল্লাহর দাসত্ব থেকে মুক্ত করার জন্য কাউকে তো রাসূল হিসেবে পাঠাতে হবে। কাকে রাসূল হিসেবে পাঠানো হবে। সে সিদ্ধান্ত কি এসব কাফিরদের হাতে ছেড়ে দিতে হবে ? তাদের হাতে কি আল্লাহর ভাগ্যরসমূহের চাবি দেয়া হয়েছে যে, তাদের মতামত অনুসারে সেই সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা হবে ? আল্লাহর রাজ্যের মালিক কি এসব কাফির যে, তাদের মতামত নিয়ে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করতে হবে। বিশ্ব-জগতের মালিক হলেন আল্লাহ, আর কর্তৃত্ব চলবে তাদের ?

৩০. অর্থাৎ তোমরা যে আল্লাহর সন্তান আছে বলে দাবী করছো—তা-ও আবার কন্যা সন্তান— যাকে তোমরা নিজের জন্যও অপমানজনক মনে কর — এ দাবীর সপক্ষে তোমাদের কাছে উর্ধেজগত থেকে আগত কোনো প্রমাণ আছে ? তোমাদের কাছে কি এমন কোনো মাধ্যম আছে, যার সাহায্যে তোমরা উর্ধে জগতে উঠে তোমাদের দাবীর সপক্ষে কোনো প্রমাণ নিয়ে এসেছো ? তা যদি না হয়ে থাকে এবং অবশ্যই তোমাদের দাবী মিধ্যা—তাহলে তোমরা তাঁর শক্রতা কেন করছো, যিনি তোমাদেরকে সত্যের পথে নিয়ে আসার জন্য জীবনপাত করছেন ?

৩১. অর্থাৎ আপনিতো তাদের কাছে তাদেরকে হিদায়াতের পথে নিয়ে আসার জন্য কোনো পারিশ্রমিক চাচ্ছেন না ; অথচ এ মুর্থের দল তাদের মুশরিক স্বার্থ-শিকারী ধর্মগুরুদের পেছনে পেছনে ছুটছে। আপনি যে নিঃস্বার্থভাবে তাদের কল্যাণে জীবনপাত করছেন, অথচ তারা আপনার নিকট থেকে দ্রে যাচ্ছে। একথাগুলো রাসূলকে সম্বোধন করে কাফিরদেরকে শোনানো উদ্দেশ্য।

### ا أَيْرِيْدُونَ كَيْنَ الْفَالَّذِيْنَ كَفُرُوا هُمُ الْهَ حِيْدُونَ الْمَا الْهُمْ إِلَّهُ

৪২. অথবা তারা কি চায় কোনো ষড়যন্ত্র সফল করতে, <sup>৩৩</sup> তাহলে তারাই র্যড়যন্ত্রের শিকার হয় যারা কুষরী করে। <sup>৩৪</sup> ৪৩. অথবা তাদের কি কোনো ইলাহ আছে

غَيْرُ اللهِ سَبْحَى اللهِ عَلَّا يَشُرِكُونَ ﴿ وَانْ يَرُوا كِسْفًا مِنَ السَّمَاءِ سَاقِطًا عَلَا عَلَا اللهِ عَلَا عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا

وَالَّذَيْنَ ; তারা কি চায় : كَيْدا - কোনো ষড়যন্ত্র সফল করতে : فَالْذَيْنَ - তারা কি চায় : كَيْدا - مَا أَهُ - তারাই - فَالْذَيْنَ - ষড়যন্ত্রের তারাই - الْمَكَيْدُوْنَ : বড়যন্ত্রের তারাই - الْمَكِيْدُوْنَ : বড়যন্ত্রের কি করে - كَفَرُوا : কানো ইলাহ - الْدُن - তাদের আছে - الْدُن - তালোই - তালোই - তালোই - তালোই - তালাহাই - তালাহ

৩২. অর্থাৎ এসব কাফিরদের কাছে এমন কোনো জ্ঞান নেই, যদ্বারা তারা দৃষ্টির অন্তরালের বিষয়াবলী সম্পর্কে জানতে পারে। (নাউযুবিল্লাহ) তাদের উপাস্যরা আল্লাহর ক্ষমতা-ইখতিয়ারে শরীক আছে, ফেরেশতারা আল্লাহর কন্যা, মুহামাদ সা.- এর কাছে কোনো ওহী আসেনি, আল্লাহর নিকট এরপ কোনো ওহী আসতে পারে না, কিয়ামত সংঘটিত হবে না, মৃত্যুর পরে কোনো জীবন নেই, আখিরাত কায়েম হবে না, সেখানে হিসাব-নিকাশ হবে না, মৃত্যুর কোনো জীবন নেই, আখিরাত কায়েম হবে না, সেখানে হিসাব-নিকাশ হবে না এবং শান্তি ও পুরস্কার কিছুই হবে না ইত্যাদি ভ্রাপ্ত ধারণা-বিশ্বাসের পক্ষে তাদের কাছে আদৌ কোনো সরাসরি জ্ঞান-ভিত্তিক প্রমাণ নেই। তাদের হঠকারিতাই এসব ভ্রান্ত ধারণার পক্ষে কাজ করছে।

৩৩. এখানে মক্কার কাফির-মুশরিকদের-রাসূলে কারীম সা.-কে বিভিন্ন ভাবে কষ্ট দেয়া এবং তাঁকে হত্যা করার জন্য সম্মিলিত শলা-পরামর্শের প্রতি ইশারা করা হয়েছে।

৩৪. অর্থাৎ এ কাফিররা নিতান্ত অল্প সংখ্যক সহায়-সম্বলহীন মুসলমানকে সমূলে উৎথাত করার জন্য যেসব ষড়যন্ত্র পাকাচ্ছে এসব ষড়যন্ত্র কয়েক বছর পরে তাদের বিরুদ্ধেই যাবে। এটা কুরআন মাজীদের ভবিষ্যদ্বাণীসমূহের মধ্যে অন্যতম। এ ভবিষ্যদ্বাণী যখন করা হয়েছে, তখন কেউ এটা কল্পনাও করতে পারেনি যে, এতো বড় ক্ষমতাশালী কুফরী শক্তি, যাদের পেছনে গোটা আরব জাতির সমর্থন রয়েছে, তারা মাত্র কয়েক বছর পরেই মুসলমানদের হাতে পরাজিত ও নিশ্চিহ্ন হয়ে যাবে। এ

### يَّ عُولُوا سَحَابٌ مَرْكُوا ﴿ فَنَ رُهُرَمَتَى يُلُقُوا يَـوْمَهُرُ الَّنِي فَيْهِ ভারা বলবে, 'জমাট মেঘমালা' ا 8৫. অতএব (হে নবী !) তাদেরকে নিজ অবস্থায় থাকতে দিন, যে পর্যন্ত না তারা তাদের সে দিনের মুখোমুখী হয় যাতে

-(ف+ذر+هم)-فَنَرَهُمْ ﴿ अभाषे । किमने مُركُومٌ ; অঘমালা -سَحَابٌ ; তারা বলবে -يُقُولُوا अতএব (হে নবী) তাদেরকে নিজ অবস্থায় থাকতে দিন ; يُلْقُرا - يُلْقُرا ; তারা মুখোমুখী হয় ; يُرْمَهُمُ ; তারা মুখোমুখী হয় ; يُرْمَهُمُ )-يَرْمَهُمُ ;

আয়াতে তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে যে, মুহাম্মাদ সা. ও তাঁর আন্দোলনের বিরুদ্ধে তোমরা যত ষড়যন্ত্রই করনা কেন, তাতে কোনো লাভ হবে না। সকল ষড়যন্ত্র তোমাদের বিরুদ্ধেই যাবে। তোমরা এ আন্দোলনকে কখনো উৎসাহিত করতে পারবে না।

৩৫. অর্থাৎ তারা নিজেরাই নিজেদের ষড়যন্ত্রের শিকার হবে ; কারণ তাদের কোনো ইলাহ নেই যে, তাদেরকে সাহায্য করবে। অপরদিকে মুহামাদ সা.-এর সত্যের আন্দোলনের পেছনে বিশ্ব-জগতের একমাত্র ইলাহ মহান আল্লাহর সাহায্য। কাফির-মুশরিকদের লড়াই হচ্ছে মিথ্যা ও অসত্যের জন্য। সুতরাং মুশরিকরা কখনো চূড়ান্ত বিজয় লাভ করতে পারে না।

৩৬. এখানে কাফিরদের কুফরীর উপর অটল থাকার ব্যাপারে তাদের হঠকারিতার কথা উল্লেখ করে রাস্লুল্লাহ সা. ও মু'মিনদেরকে সান্ত্রনা দেয়া হয়েছে। মু'মিনদের মনের আকাঙ্খা ছিল যে, কাফিরদেরকে এমন অলৌকিক কিছু দেখানো হোক, যাতে তারা রাস্পুল্লাহ সা.-এর দাওয়াতের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে ঈমানদারদের দলে শামিল হয়ে যায়। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করছেন যে, এ কাফিররা এমনই হঠকারী যে, কোনো মু'জিযা-ই এদেরকে ঈমানের পথে পরিচালিত করতে পারবে না। যত বড় মু'জিয়াই এদের সামনে পেশ করা হোক না কেন, তারা একটা অজুহাত তুলে তাদের ভ্রাম্ভবিশ্বাসের উপর অটল থেকে যাবে। এদের সামনে আসমানের একটি টুকরা ভেঙ্গে পড়লেও এরা বলবে যে. এটা জমাট মেঘ ছাড়া কিছু নয়। সূরা আন'আমের ৭নং আয়াতে তাদের হঠকারিতার কথা উল্লেখ করে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন— "আর আমি যদি কাগজে লিখিত কিতাবও আপনার প্রতি নাযিল করতাম এবং তারা তা তাদের হাত দিয়ে ছুয়েও দেখতো, তবু যারা কুফরী করেছে, তারা বলতো—'এটা স্পষ্ট যাদু ছাড়া কিছু নয়।" একই সূরার ১১১ আয়াতে আল্লাহ বলেন—"আর যদি আমি তাদের কাছে ফেরেশতাও পাঠাতাম এবং মৃতরা তাদের সাথে কথা বলতো, আর সব বস্তুকে তাদের সামনে হাযির করে দিতাম, তথাপি তারা কখনো ঈমান আনতো না।" সুরা আল-হিজরের ১৪ ও ১৫ আয়াতে বলা হয়েছে-"আমি যদি তাদের সামনে আসমানের কোনো দুয়ারও খুলে দেই এবং তারা সারাদিন তাতে আরোহন করতে থাকে ; তবুও তারা বলতে থাকবে 'আমাদের দৃষ্টিকে প্রতারিত করা হয়েছে।"

يَصْعَقُونَ فَهَا يُو الْ يَغْنَى عَنْهُ كَيْلُ هُرِ شَيْئًا وَلاَ هُر يُسْنَصُونَ فَوَ إِنَّ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

كَتْنَايْنَ ظُلَمُواْ عَنَابًا دُونَ ذُلِكَ وَلَكِنَّ اَكْتُوهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَاصْبِرُ याता युन्म करत्राह, जात्मत जना এটা ছाँड़ांख, (मिन आमात जारा) भाखि तरस्राह किर्छू जात्मत जिथकाश्मेर (जा) ज्ञात्न नार्ष । ८৮. जात (द नवी ।) जानित देश्य धात्रन कल्लन

আপনার প্রতিপালকের সিদ্ধান্তের অপেক্ষায়ত , কেননা আপনি তো রয়েছেন আমার চোখে করেং আপনি 
যখন (নিদ্রা থেকে) উঠবেন তখন আপনার প্রতিপালকের প্রশংসাসহ তাসবীহ পাঠ করুন। ত

जांफतरक आयांदा नित्कल कता रदा । ﴿ وَهُوْمَ - प्रोंफित - يُصْعَفُونَ - कांद्रिक अयांदा नित्कल कता रदा । ﴿ يُصْعَفُونَ - कांद्रिक - केंद्रें - कांद्रें -

৩৭. অর্থাৎ যারা শিরক, কৃষ্ণর ও আল্পাহর নাফরমানী করার মাধ্যমে যুলুম-এর মধ্যে ছবে আছে, তাদের জন্য আথিরাতের মহাশান্তির আগে দুনিয়াতেও তাদেরকে কোনো না কোনো ছোট শান্তি রয়েছে; কিন্তু এ যালিমরা তা উপলব্ধি করতে পারে না এবং তারা অপরাধ থেকে ফিরেও আসে না। দুনিয়াতেও অপরাধের শান্তি কিছুটা যে ভোগ করতে হয়, তা সূরা আস-সাজদার ২১ আয়াতেও উল্পিখিত হয়েছে। আল্পাহ বলেন— "আমি অবশ্যই তাদেরকে সেই মহাশান্তির আগে কোনো কোনো ছোট আযাবের স্বাদ আস্বাদন করাবো। যেন তারা (অপরাধ থেকে) ফিরে আসে। "কিন্তু যারা মুর্খতার মধ্যে ছবে আছে, তারা দুনিয়ার সাময়িক বিপর্যয় থেকে শিক্ষা গ্রহণতো

# ®وَمِنَ اللَّهُ لِي فَسَيِّحُهُ وَإِذْ بَارَ النَّجُوْرِ أَ

৪৯. আর তাঁর (আল্লাহর) তাসবীহ পাঠ করুন রাতের কিছু অংশে<sup>৪১</sup> এবং তারকারান্ধি অন্ত যাওয়ার পরেও<sup>৪২</sup>।

(ه) - আর ; ف-سبح +ه)-فَسَبَعْهُ ; নাতের : الَّيْلِ - কছু অংশে (আল্লাহর) তাসবীহ পাঠ করুন ; أيْل - এবং أَبُارَ ; অন্ত যাওয়ার পরেও ; النُّجُوْمُ - তাসবীহ পাঠ করুন وأبارَ ;

করেই না, বরং বিপর্যয়ের বিভিন্ন ব্যাখ্যা ও কারণ দেখিয়ে নিজেদের সংশোধন হওয়া থেকে আরও দূরে সরে যায়। তারা বুঝতে চায় না যে, তাদের নিজেদের অপরাধের কারণেই তাদের উপর এ বিপর্যয় নেমে এসেছে।

একটি হাদীসে রাস্লুক্সাহ সা. ইরশাদ করেছেন—"মুনাফিক যখন রোগাক্রান্ত হয় এবং পরে যখন রোগ থেকে মুক্তি পায়, তখন তার অবস্থা দাঁড়ায় সেই উটের মতো, যাকে তার মালিক বেঁধে রাখলো; কিন্তু সে বুঝতে পারলো না যে, তাকে কেন বেঁধে রাখা হয়েছে। আবার যখন তার মালিক তাকে ছেড়ে দেয়, তখনো সে বুঝতে পারলোনা যে, তাকে কেন ছেড়ে দেয়া হয়েছে।"

৩৮. অর্থাৎ ধৈর্যধারণ করে আপনার প্রতিপালকের নির্দেশ পালন করে যেতে থাকুন এবং এতে সুদৃঢ় থাকুন। এ নির্দেশ রাস্লের মাধ্যমে সকল মু'মিনের জন্য।

৩৯. অর্থাৎ আপনি এবং আপনার অনুগত সাধীদেরকে কাফিরদের সামনে অরক্ষিতভাবে এমনি ছেড়ে দেইনি ; বরং আমি সবই দেখছি। আপনাদের নিরাপত্তার দায়িত্ব আমার।

৪০. তাফসীর বিশারদগণ এ আয়াতের আরো কয়েকটি অর্থ করেছেন। এসব অর্থই হাদীস থেকে প্রমাণিত। সেগুলো হলো—

এক ঃ কোনো মাজলিস থেকে মাজলিস শেষে উঠার সময় আল্পাহর প্রশংসা ও তাসবীহ পাঠ করা।

দুই ঃ নামাযের জন্য দাঁড়ালে আল্লাহর প্রশংসা ও তাসবী-ই পাঠ করা।

তিন ঃ দীনের দাওয়াতী কাজের প্রস্তুতি নি**লে আল্লাহ**র প্রশংসা ও তাসবীহ সহকারে কাজের সূচনা করা।

চার ঃ দুপুরে আরামের পর উঠে যোহর নামায আদায় করা। রাস্পুল্লাহ সা.-এর আমল থেকে এসব অর্থের প্রয়োগ পাওয়া যায়।

8১. রাত্রিকালে তাসবীহ পাঠ দ্বারা মাগরিব, ইশা, তাহাচ্ছ্রদ এবং কুরআন তিলাওয়াত ও আল্লাহর যিকর বুঝানো হয়েছে। ৪২. তারকারাজি অন্ত যাওয়ার তাসবীহ পাঠ করা দ্বারা ফজরের নামায বুঝানো হয়েছে। কারণ ভোরের আলো দেখা দিলেই তারকার আলো ক্রমেই স্লান হয়ে যায়।

#### ২য় রুকৃ' (২৯-৪৯ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আল্লাহ-বিরোধী বাতিল শক্তি দীনী দাওয়াত ও তাবলীগের বিরুদ্ধে যত রক্মের কটুক্তি, ঠাট্টা-বিদ্রূপ এবং যুলুম-নির্যাতন চালাক না কেন, আল্লাহর পথে আহ্বানকারীদেরকে দাওয়াতের কাঞ্জ চালিয়ে যেতে হবে।
- ২. অনেক অলৌকিক প্রমাণ থাকা সত্ত্বেও আল্লাহর নবীদেরকেও বাতিল শক্তি নানা ধরনের বিদ্রূপাত্মক উপাধিতে আখ্যায়িত করেছে। সুতরাং সত্যের বিরুদ্ধে বাতিলের পক্ষ থেকে এটাই স্বাভাবিক প্রতিক্রিয়া।
- ৩. দায়ী ও মুবাল্লিগদেরকে অবশ্যই বাতিলের দ্রুকৃটি উপেক্ষা করে ধৈর্য ও আল্লাহর প্রতি পরিপূর্ণ ভরসা রেখে দীনের প্রচার-প্রসারের দায়িত্ব চালিয়ে যেতে হবে।
- ৪. আল্লাহর পথের সৈনিকগণ সার্বক্ষণিক আল্লাহর দৃষ্টির সমুখে তথা আল্লাহর নিরাপত্তা ব্যবস্থার অধীনে থাকে। সুতরাং আল্লাহ-ই যাদের নিরাপত্তা দাতা, তাদের দুঃচিন্তার কোনো কারণ থাকতে পারে না।
- ৫. কুরআন মাজীদ কোনো মানব রচিত কিতাব নয়—এর প্রমাণ হলো আল্লাহ প্রদন্ত চ্যালেঞ্জ। কোনো মানুষ আজ পর্যন্তও কুরআনের ছোট স্রাটির মতো একটি স্রা রচনা করেও এ চ্যালেঞ্জের মুকাবিলা করতে সক্ষম হয়নি।
- ৬. কিয়ামত পর্যন্ত আগতব্য সকল মানুষের জন্য কুরআন মাজীদ-ই সর্বশেষ আসমানী কিতাব। সুতরাং আল্লাহর এ চ্যালেঞ্জের মুকাবিলা করা কখনো কারো পক্ষে সম্ভব হবে না।
- আল কুরআন ও তাঁর বাহক রাসূলুল্লাহ সা. সম্পর্কে অযৌক্তিক সব কথাবার্তা যারা বলে,
   তাদের মূল উদ্দেশ্য হলো কিছু অজুহাত তুলে ঈমান আনা থেকে বিরত থাকা।
- ৮. মানুষ যেমন তার নিজের স্রষ্টা নয়, তেমনি সে আসমান-যমীন, গ্রহ-নক্ষত্র ইত্যাদি কোনো কিছুরই স্রষ্টা নয়। সুতরাং যিনি এসব কিছুর স্রষ্টা সেই আল্লাহর ইবাদত করতে অনিচ্ছা তার অবিশ্বাসেরই প্রতিক্রিয়া।
- ৯. আল্লাহ তা'আলার ভাগ্তারের চাবিকাঠিও মানুষের হাতে নেই এবং তার নিয়ন্ত্রণ-ক্ষমতাও তাদের নেই ; সুতরাং আল্লাহ কাকে রিসালাতের দায়িত্ব অর্পণ করবেন তার সিদ্ধান্তও আল্লাহরই হাতে নিবদ্ধ।
- ১০. কুফর ও শিরকের পক্ষে দুনিয়াতে কোনো প্রমাণ নেই। আল্লাহ তা'আলা সকল প্রকার শিরক থেকে পবিত্র।
- ১১.নবী-রাসূলগণ মানুষের কাছে হিদায়াতের বিনিময় চাননি ; তা সত্ত্বেও রাসূলের কথা মেনে নিতে অস্বীকার করা তাদের হঠকারিতা ছাড়া আর কিছু নয়।
- ১২. ওহীর সূত্র ছাড়া অদৃশ্য জগত তথা মৃত্যুর পরবর্তী জীবন আখিরাত সম্পর্কে জানার দ্বিতীয় সূত্র নেই।
- ১৩. মুশরিকদের বিশ্বাস নিঃসন্দেহে ভ্রান্ত। ভ্রান্ত বিশ্বাসের গড়ে উঠা তাদের সকল কর্মকাণ্ডও ভ্রান্ত। সুতরাং আখিরাতে তারা নিঃসন্দেহে জাহান্লামী হবে।

- ্রী ১৪. কাষ্টির ও মুশরিকরা সত্য দীনের বিরুদ্ধে যত ষড়যন্ত্রই করুক না কেন, তারা নিজেরাই সেই ষড়যন্ত্রের শিকার হবে।
- ১৫. কুফর, শিরক এবং আল্লাহর নাফরমানীর শাস্তি কিছু দুনিয়াতেও পাওয়া যায়। আর আখিরাতেতো তা নির্ধারিত আছেই।
- ১৬. দুনিয়াতে সামান্য শান্তি দিয়ে আল্লাহ মানুষকে সঠিক পথে আনতে চান। যারা তা বুঝতে পেরে তাওবা করে সঠিক পথে এসে যায়, তারাই আধিরাতে কল্যাণ লাভ করতে সক্ষম হয়।
- ১৭. যারা দুনিয়াতে আল্লাহ প্রদন্ত শান্তিকে উপশব্ধি করতে সক্ষম হয় না এবং এটাকে প্রাকৃতিক কিছু কার্যকারণ দেখিয়ে হিদায়াতের পথ থেকে দূরে সরে থাকে, তাদের জন্য পরবর্তী জীবনে রয়েছে বড়ই দুর্ভোগ।
- ১৮. পরিপূর্ণ তাওয়াক্কুল বা নির্ভরতা আল্লাহর উপর রেখে দীনী কাজে এগিয়ে যেতে হবে। শ্বরণ রাখতে হবে যে, আল্লাহ মু'মিনদের সাথে আছেন, তিনি সবই দেখছেন।
- ১৯. অতএব আমাদেরকে সকল অবস্থায়ই আল্লাহর প্রশংসা ও তাসবীহ পাঠে নিজেদেরকে নিয়োজিত রাখতে হবে।

২০. आक्राश्त थ्रमश्मा ও जामवीश भार्क्त जांत्र तामृत्मत्र मुन्नात्जत प्रनुमाती शर्फ शर्व ।

### সূরা আন্ নাজম–মাকী আয়াত ঃ ৬২ রুকু' ঃ ৩

#### নামকরণ

সূরার পরিচিতির জন্য সূরার প্রথম শব্দটিকে এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। 'আন-নাজ্ম' অর্থ তারকারাজী।

#### নাযিলের সময়কাল

নবুওয়াতের ৫ম বছরে রমাযান মাসে মুসলমানদের হাবশায় হিজরতকালীন সময়ে এ সূরা নায়িল হয়েছে। মক্কার হারাম শরীফের মধ্যে কুরাইশদের এক সমাবেশে রাস্লুল্লাহ সা. এ সূরা পাঠ করে শুনিয়েছিলেন। এ সূরাতেই সর্বপ্রথম সিজদার আয়াত নায়িল হয়েছে। কুরাইশদের সমাবেশে এ সূরা পাঠকালে সিজদার আয়াত আসলে রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাথে মু'মিন, কাফির-মুশরিক নির্বিশেষে সবাই সিজদায় পড়ে যায়। কাফিরদের বড় বড় নেতা যারা সেই সমাবেশে উপস্থিত ছিলো, তারা কেউই সিজদা না করে থাকতে পারেনি। এ ঘটনা সংক্রান্ত হাদীসসমূহের বর্ণনা অনুসারে এ সূরা নায়িলের সময়কাল সুস্পষ্টভাবেই জানা যায়। তাছাড়া এ সনের রজব মাসেই হাবশায় মুসলমানদের প্রথম দল হিজরত করে। তারা সেখানে থেকে শুনতে পায় য়ে, মক্কার সকল লোক মুসলমান হয়ে গেছে। তাদের মধ্যে কিছু লোক হাবশা থেকে মক্কায় ফিরে আসে। কিছু এখানে এসেই হারাম-শরীফের সমাবেশের ঘটনা শুনতে পায় এবং প্রকৃত ঘটনা জানতে পারে। তারা দেখতে পায় য়ে, অবস্থা আগের মতোই রয়েছে তাই তারা এ বছরেরই শাওয়াল মাসে আবার হাবশায় ফিরে যায়। তাদের সাথে আরো কিছু লোক হাবশায় হিজরত করে। এ ঘটনা থেকেও এ সূরায় নায়িল-কাল সুস্পষ্টভাবে জানা যায়।

#### আলোচ্য বিষয়

এ স্রার মূল আলোচ্য বিষয় হলো মুহামাদ সা.-এর ওপর নাযিলকৃত কুরআন মাজীদের সত্যতা প্রমাণ এবং মুহামাদ সা. এবং কুরআনের বিরুদ্ধে কাফির-মুশরিকদের অবলম্বিত নীতি ও আচরণের ভ্রান্তি সম্পর্কে তাদেরকে সাবধান ও সতর্ক করে দেয়া।

এ সূরা প্রথম সূরা যা মক্কায় রাসূলুল্লাহ সা. ঘোষণা করেন। (কুরতুবী)

তিলাওয়াতে সিজদার আয়াত সর্বপ্রথম এ সূরাতেই নাযিল হয় এবং রাসূলুল্লাহ সা. হারাম শরীফে সিজদা করেন। হারাম শরীফের এ সমাবেশে মু'মিনদের সাথে মক্কার কুরাইশদের অনেক নেতাই উপস্থিত ছিলো। আশ্চর্যের ব্যাপারে এই যে, তারা সবাই রাসূলুল্লাহ সা.-এর সাথে সিজদায় পড়ে যায়। যদিও তারা পরে তাদের এ কাজের জন্য নিজেরা বিচলিত বোধ করেছে এবং অন্যদের দ্বারা তিরস্কৃত হয়েছে। তাদের মধ্যে একটি মাত্র লোক সিজদা করেনি। সে ছিলো উমাইয়া ইবনে খালফ্। সে কিছু মাটি তুলে নিজের কপালে লাগিয়ে নিয়েছে এবং বলেছে আমার জন্য এটাই যথেষ্ট।

আবদুরাহ ইবনে মাসউদ রা. বলেন, "আমি এ ব্যক্তিকে কাফির অবস্থায় মৃত্যুবর্ণী করতে দেখেছি ৷" (ইবনে কাসীর)

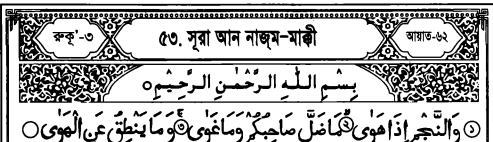
সূরার প্রথম রুক্'তে ক্রআন ও রাস্পুল্লাহ সা.-এর রিসালাতের সত্যতার পক্ষে যুক্তি প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, কুরআন মাজীদ নির্ভেজ্ঞাল আল্লাহর গুহী। তোমাদের সাধী মুহাম্মাদ সা. পথভ্রষ্ট নন এবং তিনি এ কুরআন মহাশক্তিধর এক সন্তার মাধ্যমে মহান আল্লাহর নিকট থেকে শিক্ষা গ্রহণ করেছেন। এর মধ্যে কোনো মিধ্যার সংমিশ্রণ নেই। তোমরা তাঁর সাথে অন্ধভাবে এ নিয়ে বিতর্ক করছো। অথচ তিনি তাওহীদ ও আখিরাত সম্পর্কে যা বলছেন তা তাঁর চাক্ষুষ দেখা।

এরপর মুশরিকদের দেব-দেবীর প্রসঙ্গ টেনে মুশরিকদেরকে বলা হয়েছে যে, তোমরা লাত, মানাত ও উয্যার মতো দেব-দেবীকে আল্লাহর সাথে শরীক মনে করে তাদের উপাসনা করছো, এটা তোমাদের মনগড়া ধর্ম। প্রকৃত পক্ষে এসব দেব-দেবী তোমাদের বানানো। তোমরা ফেরেশতাদেরকে আল্লাহর কন্যা বলে মনে কর; অথচ কন্যা সন্তানকে তোমরা নিজেদের জন্য লজ্জাজনক বলে মনে কর। প্রকৃত ব্যাপার হলো এসব ব্যাপারে তোমাদের কাছে কোনো সুস্পষ্ট প্রমাণ নেই। তোমরা নিজেদের খেয়াল-খুশী অনুসারে এসব বানিয়ে নিয়েছো। কিন্তু আল্লাহর পক্ষ থেকে তোমাদের জন্য যে হিদায়াত তথা দিক-নির্দেশনা এসেছে সেটাই তো তোমাদের জন্য কল্যাণকর। মানুষের কল্যাণ কি তার কামনা-বাসনার মধ্যে নিহিত ?

দ্বিতীয় রুক্'তে বলা হয়েছে যে, তোমরা মনে করো যে, তোমাদের উপাস্য দেব-দেবীরা আল্লাহর দরবারে তোমাদের জন্য সুপারিশ করবে। কিন্তু তোমাদের জানা উচিত যে, আল্লাহর অগণিত ফেরেশতা রয়েছে যাদের সুপারিশও কোনো কাজে আসবে না। একমাত্র তাদের ছাড়া যাদেরকে আল্লাহ নিজ ইচ্ছায় সুপারিশ করার অনুমতি দেবেন। মনে রেখো, যারা আখিরাতে বিশ্বাস করে না, ফেরেশতাদেরকে দেবীদের নামে নামকরণ করে, তাদের ধারণা কখনো সত্যের বিকল্প হতে পারে না।

অতপর রাস্লুল্লাহ সা.-কে উদ্দেশ্য করে বলা হয়েছে যে, এদেরকে তাদের অবস্থার ওপর ছেড়ে দিন। কে সঠিক পথে আছে, আর কে ভুল পথে আছে, তা কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা প্রমাণ করে দেবেন। আল্লাহ সেদিন অন্যায়কারীকে তার অন্যায়ের শাস্তি অবশ্যই দেবেন এবং ভাল কাজ যারা করেন তাদেরকে উত্তম প্রতিদানে ভূষিত করবেন। সত্যিকার মুত্তাকী কে তা আল্লাহ-ই ভালো জানেন, কারণ তিনি মানুষকে মাটি থেকে সৃষ্টি করেছেন, তিনি মানুষ সম্পর্কে ভালো জানেন। যারা বড় বড় গুনাহ থেকে বেঁচে থাকবে, আল্লাহ তাদের ছোটখাটো গুনাহ ক্ষমা করে দেবেন।

তৃতীয় রুকৃ'তেই বলা হয়েছে যে, দীনের মৌলিক বিষয়গুলো কুরআন নাযিলের আগেও ইবরাহীম ও মৃসা আ.-এর ওপর নাযিলকৃত সহীফা ও গ্রন্থসমূহে উল্লিখিত হয়েছে। সুতরাং মুহাম্মদ সা. কোনো নতুন জীবনব্যবস্থা নিয়ে আসেননি। সেইসব গ্রন্থে একথাও উল্লিখিত হয়েছে যে, অতীতের সীমালংঘনকারী আদ, সামৃদ, কাওমে নূহ ও কাওমে লৃত প্রমুখ জাতিসমূহ যুলুম ও সীমালংঘনের কারণেই ধাংস হয়ে গেছে। অবশেষে বলা হয়েছে যে, চ্ড়ান্ত ফায়সালার দিন এগিয়ে আসছে। সেই দিনেরী বিপর্যয় ঠেকানোর শক্তি কারো নেই। তোমাদেরকে অতীতের বিধ্বন্ত জাতিগুলোর মতো শেষ নবী ও শেষ আসমানী কিতাব কুরআনের মাধ্যমে আগেই সতর্ক করে দেয়া হচ্ছে। তোমরা শেষ নবীর দাওয়াতকে অভিনব মনে করে ঠাট্টা-বিদ্রেপ করে বলছো। তোমরা নিজেরা তাঁর কথা শুনতে চাওনা এবং অন্যদেরকেও শুনতে দিতে চাওনা ; আর তাই হৈ চৈ করে তাঁর কথায় বাধা দিয়ে চলছো। তোমাদের উচিত অনুশোচনা সহকারে এসব কাজ থেকে বিরত হয়ে আল্লাহর সামনে বিনত হওয়া এবং তাঁরই ইবাদাত করা।



- (النَّجْمِ ; -কসম : انَّا -তারকারাজির ; انَا -यখন : مَا ضَلُ اللَّهُمْ তা অস্ত याग्न النَّجْمِ পথভ্ৰষ্ট হননি : مَا غَوْى ; এবং : صاحب كم) صاحب كم صَاحب كُمْ : বিপথগামীও مَا غَوْى : আর وَ তিনি কথা বলেন না وَ صَاحب وَ صَاحب أَنْطِقُ : কার وَ صَاحب أَنْطِقَ : নিজ رَاهُ اللّهُ وَى : নিজ رَاهُ اللّهُ وَى : اللّهُ وَى : নিজ رَاهُ اللّهُ وَى : مَا اللّهُ وَى اللّهُ وَى : مَا اللّهُ وَى اللّهُ وَى اللّهُ وَى : مَا اللّهُ وَى اللّهُ وَاللّهُ وَى اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَا
- ১. 'আন নাজ্ম' দ্বারা তারাকারাজি বুঝানো হয়েছে। তবে এর দ্বারা কয়েকটি তারকার সমষ্টি 'সুরাইয়া' তথা সপ্তর্মিগুলকে বুঝানো হতে পারে। তবে আবৃ উবায়দা নাহবীর মতানুসারে 'আন নাজ্ম' দ্বারা সমস্ত তারকা-ই উদ্দেশ্য।

'হাওয়া' শব্দের অর্থ পতিত হওয়া। আর তারকারাজির পতিত হওয়া অর্থ অস্ত যাওয়া। আল্লাহ তা'আলা এখানে তারকারাজির শপথ করে রাসূলুল্লাহ সা.-এর আনীত ওহীর সত্যতার সাক্ষ্য দিচ্ছেন। অর্থাৎ রাসূলুল্লাহ সা.-এর ওহী সত্য বিশুদ্ধ ও সন্দেহ-সংশ্যের উর্ধ্বে।

আল্লাহ বিশেষ উপযোগিতা ও তাৎপর্যের কারণে তাঁর বিশেষ বিশেষ সৃষ্ট বস্তুর শপথ করতে পারেন। কিন্তু অন্য কারো জন্যে আল্লাহ ব্যতীত অন্য কোনো ব্যক্তি বা বস্তুর কসম করা বৈধ নয়। এখানে তারকারাজির শপথ করার তাৎপর্য হলো—অন্ধকার রাতে দিক ও পথ নির্ণয় করার জন্য তারকারাজি যেমন দিকদর্শক, তেমনি জাহেলিয়াতের অন্ধকারে সত্য-সঠিক পথ নির্ণয় করার জন্য রাসূলুল্লাহ সা. দিকদর্শক।

২. 'সাহিবুকুম' অর্থ তোমাদের সাথী, বন্ধু, নিকটে বসবাসকারী আপন মানুষ। এখানে এর দ্বারা নবী সা.-কে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ এ নবী তোমাদের আপন লোক, তোমাদের সাথেই তিনি জন্ম থেকে নিয়ে নবুওয়াত লাভ পর্যন্ত জীবন কাটিয়েছেন। তাঁর স্বভাব-চরিত্র, সত্যবাদিতা, আমানতদারী সবই তোমাদের জানা। তারপরও তোমরা কিভাবে তাঁর বিরুদ্ধে মিথ্যা ও অমূলক অভিযোগ আরোপ করছো ? তোমাদের নিজেদের বিবেক কি এসব কাজে সায় দেয় ? তিনি অন্য কোনো দেশের লোক নয়। হঠাৎ করে তিনি তোমাদের মধ্যে উড়ে এসে নতুন কোনো কথা প্রচার করছেন না। তাঁর পুরো জীবন তোমাদের মধ্যে কাটিয়েছেন। সূতরাং তোমাদের এসব অভিযোগের কোনো ভিত্তি নেই।

# ® إِنْ هُوَ إِلَّا وَهُمَّ يُولِمِي عُلَيْهُ شَرِيْلُ الْقُولِي فَ ذُوْمِرَّةٍ وَ فَا سُتُولِي فَ

8. যা তাঁর নিকট নাবিদ করা হয় তা ধহী ছাড়া কিছু নয়। ৫. তাঁকে শিক্ষাদান করেছেন এক অভি শক্তিধর (ফেরেশতা) । ৬. (তিনি) অত্যন্ত বিচক্ষণ ও মহাশক্তির অধিকারী দ, তিনি তাঁর স্বরূপে দৃশ্যমান হয়েছিলেন।

- ৩. এটাই হলো কসমের জবাব। অর্থাৎ মুহাম্মদ সা. তোমাদের পরিচিত একান্ত আপনজন। তিনি পথস্রষ্ট হননি এবং বিপথগামীও নন। তারকারাজির অন্ত যাওয়ার আগে মানুষের দৃষ্টিতে কোনো বন্ধু অম্পষ্ট থাকলেও সূর্য উদয়ের সাথে সাথে সকল বন্ধুই মানুষের দৃষ্টিতে সুম্পষ্ট হয়ে ধরা দেয়। তদ্রুপ মুহাম্মদ সা.-এর নবী হিসেবে আবির্ভাবের সাথে সাথে হক ও বাতিল সবার সামনে সুম্পষ্ট হয়ে গেছে। সুতরাং তোমাদের পক্ষ থেকে তাঁর পথস্রষ্ট হওয়া বা বিপথগামী হওয়ার অভিযোগ সম্পূর্ণ মিথ্যা। কারণ তোমরা নিজেরাই জান যে, তাঁর মতো ভদ্র, নম্র, জ্ঞানী, বিচক্ষণ, মানুষের কল্যাণকামী এবং সত্যপন্থী মানুষ নিজে বিপথগামী হয়েছেন, আর অন্যদেরকেও বিপথগামী করার জন্য উঠে পড়েও লেগে গেছেন—এটা কিছুতেই মেনে নেয়া যেতে পারে না। তাঁর জীবন তোমাদের সামনে অন্ধকারে ঢাকা নয়, বরং ভোরের আলোর মতো স্পষ্ট।
- 8. অর্থাৎ তিনি নিজে কোনো কথা রচনা করে তা আল্লাহর কথা বলে চালিয়ে দেন না। তিনি যা কিছু বলেন তা আল্লাহর পক্ষ থেকে ওহী বা প্রত্যাদেশ পাওয়ার পরই বলেন। তবে ওহী বা প্রত্যাদেশের প্রকারভেদ আছে। বুখারীতে তার কয়েক প্রকার বর্ণিত হয়েছে—

এক ঃ ভাব ও ভাষা উভয়ই আল্লাহর পক্ষ থেকে নাযিল হয়েছে। এ ধরনের ওহীর উদাহরণ হলো 'কুরআন'।

দুই ঃ ভাব আল্লাহর পক্ষ থেকে, ভাষা রাসূলুল্লাহ সা.-এর নিজস্ব। এর উদাহরণ হলো হাদীস ও সুনাহ।

অতপর আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রাপ্ত ভাব-এর মধ্যে কখনো সুস্পষ্ট বিধান ও দ্ব্যর্থহীন ফায়সালা বর্ণিত হয়েছে আবার কখনো কোনো সামগ্রীক মূলনীতি বর্ণিত হয়েছে। আর সেই মূলনীতির আলোকে ইজতিহাদ করে রাসূলুল্লাহ সা. বিধানাবলী বের করেছেন। এ ইজতিহাদে তুল হওয়ার আশংকা দেখা দিলে আল্লাহ তা'আলা তা ওহীর মাধ্যমে সংশোধন করে দিয়েছেন। নবী-রাসূলগণ ইজতিহাদের মাধ্যমে যেসব বিধান বের করেন, তাতে তুল হওয়ার আশংকা দেখা দিলে, তা আল্লাহ কর্তৃক সংশোধিত হয়ে

#### ٠ وَهُوَ بِالْأُنُقِ الْإِهْلِ هُ ثُرِّدَنَا فَتَنَ لِي فَ فَكَانَ قَابَ قَوْسَنِي اَوْاَدْنَى أَ

৭. এমতাবস্থায় তিনি (ছিলেন) উর্ধ্ব দিশস্তে<sup>৭</sup>। ৮. তারপর কাছে এগিয়ে এলেন এবং শৃন্যে ভেসে রইলেন।
 ৯. তখন (দূরত্ব) থাকলো দু'ধনুকের পরিমাণ অথবা তার চেয়েও কম।

(ب+ال+افق)-بالأفَق ; তিনি (ছিলেন) وبالله افق)-بالأفَق ; দিগন্তে وبالكه و তিনি (ছিলেন) وبالله وبال

যাওয়ার ফলে তাঁরা ভূলের ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকেননি। নবী-রাসূল ছাড়া অন্য মুজতাহিদ আলেমগণ ইজতিহাদী ভূলের ওপর প্রতিষ্ঠিত থাকতে পারেন। তবে যেহেতু তাঁরা সর্বশক্তি নিয়োগ করে ইজতিহাদ করেন তাই তাঁদের এ ভূল ক্ষমাযোগ্য অধিকন্তু তারা এজন্য কিছুটা সওয়াবের অধিকারীও হন।

৫. অর্থাৎ এ কুরআন যাকে তোমরা তাঁর রচিত বলে তাঁর প্রতি অপবাদ আরোপ করছ, তা কোনো মানুষের রচিত নয়। এটা আল্লাহর পক্ষ থেকে নিয়োজিত এক মহা-শক্তিধর ফেরেশতা জিবরাঈল কর্তৃক আল্লাহ তা'আলা তাঁকে শিক্ষা দিয়েছেন। আর তাই এর মধ্যে কোনো প্রকার ভূল-ভ্রান্তি হওয়ার আশংকা নেই। এখান থেকে সূরার ১৮শ আয়াত পর্যন্ত জিবরাঈল আ.-এর কথাই বলা হয়েছে। অধিকাংশ মুফাস্সিরের এটাই সঠিক তাফসীর।

কুরআন মাজীদের সূরা তাকবীরের ১৯ থেকে ২২ আয়াত পর্যন্ত বর্ণিত হয়েছে—
"নিশ্চয়ই এটা (কুরআন) সম্মানিত সংবাদ বাহকের (আনীত) বাণী ; যিনি
শক্তিশালী ;—আরশের মালিকের নিকট মর্যাদাবান। তাঁকে সেখানে মেনে চলা হয় ;
অধিকন্তু তিনি বিশ্বাসভাজন।"

একাধিক হাদীস থেকেও এ মতের সমর্থন পাওয়া যায়।

- ৬. 'মিররা' শব্দের অর্থ শক্তি। শারীরিক ও মানসিক উভয় প্রকার শক্তি বুঝানোর জন্য জিবরাঈল আ.-এর বৈশিষ্ট্য হিসেবে এ শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। এর দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, কেউ যেন এমন মনে না করে যে, জিবরাঈল আ. ওহী নিয়ে রাস্লের নিকট আগমন করার সময় কোনো শয়তান তাঁর ওপর প্রভাব বিস্তার করতে সক্ষম। কারণ তিনি এতই বিচক্ষণ যে, শয়তান তাঁর ধারে কাছেও ঘেঁষতে পারে না।
- ৭. অর্থাৎ জিবরাঈলকে যখন তিনি প্রথম দেখেছিলেন তখন তিনি (জিবরাঈল) পূর্বদিগন্তে বসেছিলেন। যেখানে আকাশ পৃথিবীর সাথে মিলিত দেখা যায়। এটাকে 'উর্ধ্ব
  দিগন্ত' এজন্য বলা হয়েছে যে, ভূমির সাথে মিলিত যে দিগন্ত তা সাধারণত দেখা
  যায় না। তাই জিবরাঈল-কে তার উপরিভাগে উর্ধ্ব দিগন্তে দেখানো হয়েছে।

## ٥٠ فَأُوْمِي إِلَى عَبْنِ مِ مَا أَوْمِي هُمَا كُنَ بَ الْفُؤَادُ مَا رَاى الْفَوْادُ مَا رَاى الْفَرُونَةُ

১০. তখন তিনি (ফেরেশতা) তাঁর (আল্লাহর) বান্দাহর নিকট ওহী পৌঁছে দিশেন, যে ওহী পৌঁছানোর ছিলো,<sup>১</sup> ১১. (তাঁর) অন্তর তা অস্বীকার করেনি, যা তিনি দেখেছেন।<sup>১০</sup> ১২, তোমরা কি তাঁর সাথে ঝগড়া করছো–

عَلَى مَا يَرِٰى ﴿ وَلَقُنُ رَالًا نَزُلَدُ أَخْرِى فَعِنْكَ سِنْ رَةِ الْمُنْتَمِي ﴿ عِنْكَ مَا

সে বিষয়ে যা তিনি দেখেছেন ? ১৩. আর নিঃসন্দেহে তিনি (রাস্ল) দেখেছেন তাঁকে (ফেরেশতাকে) অপর একবার। ১৪. 'সিদরাতৃল মুনতাহা'র নিকট। ১৫. তার নিকটে রয়েছে—

৮. অর্থাৎ জিবরাঈল আ. পূর্ব দিকের উর্ধ্ব দিগন্তে আত্মপ্রকাশ করে ক্রমান্বয়ে রাস্লের দিকে এগিয়ে এলেন এবং দৃ'ধনুকের দূরত্ব তথা দৃ'হাত পরিমাণ দূরত্বে এসে স্থির হয়ে থাকলেন। 'তার চেয়েও কম' এ জন্য বলা হয়েছে—ধনুকের পরিমাপে কম-বেশী হয়ে থাকে, তাই সে হিসেবে কোনো পরিমাপ করা হলে, তাতে কম-বেশী হওয়াই স্বাভাবিক।

৯. অর্থাৎ "আক্লাহ জিবরাঈলের মাধ্যমে বান্দাহর প্রতি যা ওহী দেয়ার ছিলো তা দিলেন" আয়াতের অর্থ এটাও হতে পারে—"জিবরাঈল আল্লাহর বান্দাহর প্রতি যা ওহী দেয়ার ছিলো তা দিয়ে দিলেন।" মুফাস্সিরীনে কিরামের মতে উভয় অনুবাদ সঠিক।

১০. অর্থাৎ তিনি চোখে যা দেখেছেন, তাঁর অন্তর দ্বারা তিনি উপলব্ধিও করেছেন। দৃশ্যমান বিষয়কে তাঁর অন্তর দৃষ্টিভ্রম বা শয়তানের কারসাজি বলে মিথ্যা সাব্যস্ত করেনি। তাঁর অন্তরে কোনো প্রকার সন্দেহ-সংশয়ও এতে সৃষ্টি হয়নি। এর কারণ হলো, আল্লাহ তা'আলা যাকে নব্ওয়াত দানের জন্য বাছাই করেন, তাঁর মনমানসকিতাকে সব রকমের সন্দেহ-সংশয় ও শয়তানী প্ররোচনা থেকে মুক্ত রাখেন। আল্লাহ তাঁর নবীর অন্তর সুদৃঢ় করে দেন। যার ফলে তাঁর চোখ যা দেখে, তাঁর কান যা শোনে তার সত্যতা সম্পর্কে তাঁর হ্বদয়-মনে সামান্যতম দ্বিধা-সন্দেহও থাকে না। তাঁর

## جَنَّةُ الْهَاوٰى ﴿ إِذْ يَغْشَى السِّنْ رَقَّ مَا يَغْشَى ﴿ مَا أَغُلُمُ الْأَعَ الْبَصَرُ وَمَا طَغْلِ

'জান্নাতৃল মাওরা<sup>১১</sup>। ১৬. বখন সিদরা-কে ঢেকে রাখছিলো তা, যা ঢেকে রাখছিলো<sup>১২</sup>। ১৭. (তখন) তাঁর দৃষ্টি-বিদ্রাটিও হর্ননি আর সীমা অতিক্রমণ্ড করেনি<sup>১০</sup>।

- السَدْرَةَ ; জান্নাতৃল মাওয়া। الهُ الْمَاوٰى - एठक ताथिছলো - وَنَدُّ الْمَاوٰى - प्रिनतात्क : أَمُ وَا رَاعَ - प्रिनतात्क : مَا زَاعَ - प्रिनतात्क - مَا زَاعَ - प्रिनतात्क - مَا زَاعَ - प्रिनतात्क - مَا طَغْی : वर्षा - و عَلَمُ - प्रिन - الْبَصَرُ : राति - مَا طَغْی : न्षि - و الْبَصَرُ : राति - الْبَصَرُ : राति - مَا طَغْی : प्रिन - الْبَصَرُ : राति - داماً طَغْی : राति - داماً طَغْی : राति - داماً طُغْی : राति - داماً داماً

প্রতিপালকের পক্ষ থেকে যে সত্যই তাঁর কাছে প্রকাশিত হয়, তিনি তা দিধাহীন চিত্তে গ্রহণ করে নেন। তিনি দৃঢ়ভাবে বিশ্বাস করেন যে, তাঁর প্রতিপালক তাঁকে সব ধরনের শয়তানী হস্তক্ষেপ থেকে চূড়ান্ডভাবে সংরক্ষিত রেখেছেন। তাঁর কাছে জিবরাঈলের মাধ্যমে যে কোনো ধরনের ওহী আসুক না কেনো, তা তাঁর সম্পর্কে অনুভূতিও অারাহর পক্ষ থেকে প্রদন্ত। এ ব্যাপারেও তাঁর মধ্যে সামান্যতম সন্দেহ-সংশয় ছিলো না।

১১. অর্থাৎ রাস্লুক্সাহ সা. জিবরাঈলকে স্বরূপে দ্বিতীয়বার দেখেন 'সিদরাতুল মুনতাহা'র নিকট যার নিকটেই রয়েছে 'জানাতুল মাওয়া'। 'সিদরা' শব্দের অর্থ বরই গাছ। আর 'মুনতাহা' শব্দের অর্থ শেষ প্রান্ত। অর্থাৎ সৃষ্টি জগতের জ্ঞানের সীমা এখানেই শেষ হয়ে যায়। তার পরে যা আছে, তা আল্পাহ ছাড়া আর কেউ জানে না। আর শেষ প্রান্তের এ বরই গাছ কেমন তাও আমাদের জানা নেই। মানব-জ্ঞান কল্পনা করেও তার স্বরূপ নির্ধারণ করতে অক্ষম। তবে হাদীস থেকে এতটুকু জানা যায় যে, এ বরই গাছ ষষ্ঠ আকাশে অবস্থিত। এর মূল শিকড় ষষ্ঠ আকাশে এবং শাখা-প্রশাখা সপ্তম আকাশ পর্যন্ত বিস্তৃত রয়েছে। (কুরতুবী)

সাধারণ ফেরেশতাগণের আসা-যাওয়ার এটাই শেষ সীমা। তাই এটাই শেষপ্রাপ্ত বলা হয়েছে। হাদীসের কোনো কোনো বর্ণনায় রয়েছে য়ে, আল্পাহ তা'আলার বিধানাবলী প্রথমে সিদ্রাতৃল মুন্তাহায়়' নায়িল হয়, এখান থেকে সংশ্লিষ্ট ফেরেশতাদের নিকট সোপর্দ করা হয়। আর দুনিয়া থেকে আকাশগামী মানুষের আমলনামাও ফেরেশতারা এখানে পৌছায়। তারপর অন্য কোনো পন্থায় তা আল্পাহর দরবারে পেশ করা হয়। হয়রত আবদ্ল্লাহ ইবনে মাসউদ রা. থেকে মুসনাদে আহমদে এরূপ রর্ণিত আছে। (ইবনে কাসীর)

'জান্নাতৃল মাওয়া' অর্থ সেই জান্নাত যা মানুষের আসল ঠিকানা। অর্থাৎ এটা সেই জান্নাত যা আখিরাতে ঈমানদার ও মুন্তাকী লোকেরা লাভ করবে। জান্নাতকে আসল ঠিকানা বলার কারণ হলো— আদম আ. এখানেই সৃষ্টি হয়েছেন। এখান থেকেই তাঁকে পৃথিবীতে নামানো হয় এবং অবশেষে এখানেই জান্নাতীরা চিরদিন বাস করবে।

১২. অর্থাৎ বরই গাছকে ঢেকে রেখেছিল আবৃতকারী কোনো বস্তু । এ আবৃতকারী বস্তু সম্পর্কে হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ রা. থেকে বর্ণিত একটি হাদীসে উল্লিখিত ু

### ْ لَقَنْ رَأَى مِنْ أَيْبِ رَبِّدِ الْكُبْرِي ﴿ الْكُبْرِي ﴿ اَفَرَءَيْ تُرَالِلْتَ وَالْعُزِي ﴾

১৮. নিঃসন্দেহে তিনি তাঁর প্রতিপালকের কতেক বড় বড় নিদর্শনাবলী দেখেছেন<sup>১৪</sup>। ১৯. তোমরা কি ভেবে দেখেছো 'লাত' ও 'উযুযা' সম্পর্কে ?

### @وَمَنُوةَ الثَّالِثَدَ الْأَخْرِى ﴿ اللَّكُرُ النَّكُرُ وَلَهُ الْأَنْثَى ﴿ تِلْكَ إِذًا

২০. আর তৃতীয় অপর (দেবতা) 'মানাত' সম্পর্কে ?<sup>১৫</sup> ২১. তোমাদের জন্য পুত্র-সন্তান এবং তাঁর (আল্লাহর) জন্য কন্যা-সন্তান<sup>১৬</sup> ? ২২. এটা তো তাহ**লে** 

আছে যে, রাস্লুল্লাহ সা. যখন জিবরাঈলের সাথে 'সিদরাতুল মুনতাহা' তথা শেষ প্রান্তের বরই গাছের নিকট পৌঁছলেন, তখন স্বর্ণনির্মিত প্রজাপতিসমূহ চারদিক থেকে এসে বরই গাছের ওপর পতিত হচ্ছিলো। মনে হয় সম্মানিত মেহমান রাস্লুল্লাহ সা.-এর আগমনে তাঁর সম্মানার্থে বরই গাছটিকে বিশেষভাবে সাজানো হয়েছিলো।

১৩. অর্থাৎ রাস্লুল্লাহ সা. সেখানে যা কিছু দেখেছেন তাতে তাঁর চোখ ঝলসে যায়নি যাতে তাঁর দৃষ্টি বিভ্রম হতে পারে। এটা সেই সন্দেহের জবাব যাতে কেউ মনে করতে পারে যে, এতসব বিশ্বয়কর জিনিস দেখে রাস্লুল্লাহ সা.-এর চোখ ঝলসে গিয়ে থাকতে পারে তাছাড়া তিনি এমন আত্মহারাও হয়ে যাননি যে, এদিক-ওদিক তাকিয়ে বিভিন্ন বিশ্বয়কর বস্তুগুলো দেখছেন। বরং তিনি পূর্ণ প্রশান্তি সহকারেই এসব দেখেছেন। তার সাথে সাথে তাঁর মন-মানসিকতা ও একাগ্রতা সেদিকেই নিবদ্ধ ছিলো, যে উদ্দেশ্যে তাঁকে ডেকে নেয়া হয়েছিলো।

১৪. অর্থাৎ রাস্লুল্লাহ সা. মিরাজের রাতে তাঁর প্রতিপালক আল্লাহর অনেকগুলো বড় বড় নিদর্শন দেখেছিলেন। এ আয়াত থেকে এটাই প্রমাণিত হয় যে, রাস্লুল্লাহ সা. সেরাতে আল্লাহকে দেখেননি, বরং তিনি আল্লাহর এমন নিদর্শনাবলী দেখেছেন, যা তিনি দুনিয়াতে থাকতে দেখেননি।

রাসূলুক্সাহ সা. উল্লিখিত দু'টি ক্ষেত্রে আল্লাহকে দেখেছিলেন, না জিবরাঈল আ.-কে দেখেছিলেন এ ব্যাপারে বর্ণিত হাদীসসমূহে মতানৈক্য হওয়ার কারণে মুফাস্সিরীনে কিরামের মধ্যেও কিছুটা মতভেদ সৃষ্টি হয়েছে। তবে কুরআন মাজীদের অন্যান্য আয়াত

# وَ سَمَةٌ ضِيْنِي ﴿ إِنْ مِي إِلَّا اَسْهَا أَ سَيْتُمُ وَمَ آنْ مَرُوا بِأَوْكُرُ

অভ্যম্ভ অসংগত বন্টন। ২৩. এগুলো তো নিছক নাম ছাড়া কিছুই নয়, যা তোমরা ও তোমাদের পূর্বপুরুষরা নামকরণ করেছে

- الله عن : - الله عن : - विष्ट्र निर्देश (ان अठाख अञर्गा । الله - مورق - الله - مورق - مو

ও বেশ কিছু হাদীস থেকে প্রমাণিত হয় রাস্পুল্লাহ সা. উল্লিখিত দু'ক্ষেত্রে আল্লাহকে দেখেননি, বরং তিনি উভয় স্থানে আল্লাহর কুদরতের বড় বড় নিদর্শনাবলী দেখেছেন। তবে আল্লাহকে দেখা না দেখার ব্যাপারে যেহেতু সাহাবায়ে কিরাম ও তাবেয়ীগণের মধ্যে মতভেদ রয়েছে, সুতরাং এ ব্যাপারে কোনো সিদ্ধান্ত গ্রহণ না করা এবং নিস্কুপ থাকা উত্তম। কারণ এর সাথে কোনো আমল জড়িত নয়; বরং এটা এমন বিশ্বাসগত ব্যাপার যা ঈমানের মূল বিষয়ের অংশ নয়। তাছাড়া এ ব্যাপারে অকাট্য প্রমাণাদির অনুপশ্বিতিতে কোনো সিদ্ধান্তে আসাও সম্ভব নয়।

১৫. অর্থাৎ মুহাম্মদ সা.তোমাদেরকে যে দীনের দাওয়াত দিচ্ছেন, তা কোনো কাল্পনিক ধারণা অনুমানের ওপর প্রতিষ্ঠিত নয়; বরং তিনি চাক্ষ্মভাবে আল্লাহর কুদরতের বড় বড় নিদর্শনাবলী দেখে এসেছেন। তারপরও তোমরা তোমাদের মিখ্যা উপাস্য দেব-দেবীর উপাসনায় লিপ্ত রয়েছো। তোমরা কি ভেবে দেখেছো, এসব দেব-দেবীর কি ক্ষমতা আছে, যারা নিজেরা নিজেদের রক্ষা করতে অক্ষম। কোনো দলীল প্রমাণ ছাড়াই তোমরা এসব প্রতিমাকে উপাস্য হিসেবে সাব্যন্ত করেছো। এ প্রসঙ্গে আয়াতে তিনজন দেবীর নাম উল্লিখিত হয়েছে। এগুলো হলো—লাত, উয়্যা ও মানাত।

আরবের বড় বড় গোত্রগুলো এ দেবীগুলোর পূজা-উপাসনায় লিপ্ত ছিলো। 'লাত' ছিলো তায়েক্ষের অধিবাসী সাকীফ গোত্রের উপাস্য দেবী। 'উয্যা' ছিলো কুরাইশদের আর 'মানাত' ছিলো বনী খুযআ, আওস ও খাযরাজ গোত্রের উপাস্য। 'লাত'-এর অবস্থান ছিলো তায়েফে। 'লাত'-এর আস্তানা রক্ষার শর্তে তায়েফবাসীরা কা'বা ঘর ধাংসের জন্য আগত আবরাহা বাহিনীকে মক্কার পথ দেখিয়ে দেয়ার জন্য পথপ্রদর্শক হিসেবে কাজ করেছিলো।

'উয্যা' দেবীর অবস্থান ছিলো তায়েফ ও মক্কার মধ্যবর্তী 'নাখলা' উপাত্যকার 'হুরাদ' নামক স্থানে। কুরাইশ গোত্র ও অন্যান্য এ দেবীর আন্তানায় মানত করতো ও বলি দান করতো।

'মানাত' দেবীর অবস্থান ছিলো মক্কা ও মদীনার মাঝামাঝি লোহিত সাগরের তীরে 'কুদাইদ' নামক স্থানে। মদীনার বনী খুযাআ, আওস ও খাযরাজ গোত্র এর উপাসনা করতো. এর আন্তানায় মানত করতো ও বলি দান করতো।

### مَّا أَنْ ۚ لَا اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطِي ۚ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهُوَى ٱلْأَنْ فُسُ এ সম্পর্কে আল্লাহ কোনো দলীল-প্রমাণ নাযিল করেননি ; ১৭ তারা তো অনুসরণ

করছে না ভিত্তিহীন অনুমান ও — যা কামনা করে (তাদের) প্রবৃত্তি তাছাড়া ; ১৮

ولَقَنْ جَاءَهُ رُمِن رَّبِهِمُ الْهُلَى ﴿ الْإِنْسَانِ مَاتَهَنَّى ﴿ فَاللَّهِ الْآخِرَةُ وَالْأُولِ অবচ নিঃসন্দেহে তাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে তাদের কাছে এসেছে হিদারাত<sup>33</sup>। ২৪. মানুষের জন্য কি ডা-ই (কল্যাণকর)

যা সে কামনা করে<sup>২০</sup> ? ২৫. ভবে আধিরাত ও দুনিয়া আল্লাহরই আন্নভাধীন।

سُلُطَن ; कारान منْ ; अन्नर्तर्क ; اللهُ ; आन्नार्य -سُلُ أَنْزَلَ -नािशन करतनि -سُّ اَنْزَلَ দলিল-প্রমাণ ; نَيْتُبِعُوْنَ : তারা তো অনুসরণ করছে না ; গ্রা-ছাড়া ; الطَّنَّ ؛ ভিত্তিহীন - وَ ; या, जा ; مَهْ وَ कामना करत : الْأَنْفُسُ ; जामना करत وَهُ وَي عالَ عالَ عالَ عالَ عالَ عالَ ع অথচ ; هُمْ : নিঃসন্দেহে তাদের কাছে এসেছে ; لُاقد جَاء+هم)-لَقَد جَاءَ هُمْ : পক থেকে ; ﴿رب+هــم)-رباهـ ।-হিদায়াত। ﴿ورب الهُـدُى : বিদায়াত। ﴿رب الهــم)-ربُّهــمُ اللهُـدُى تَمَنُّى ; यानूरवत জन्ग ; الله البانسان)-للائسكان -प्रां- تَمَنُّى ; यानूरवत जन्ग ; الله البانسان -للائسكان - الأخر: أ: , - अंग्रान करत । (२२)- فلله (ن-الله)- فلله कामना करत । (२२)- فلله (अ) আখিরাত ; ্ব-ও ; ু। দুনিয়া।

১৬. অর্থাৎ যে কন্যা সন্তানকে নিজের জন্য তোমরা অপমানজনক মনে কর, সেই কন্যা সম্ভানকে তোমরা আল্লাহর জন্য বরাদ্দ কর। আর পুত্র সম্ভান নিজেদের জন্য সংরক্ষণ কর। তোমরা তোমাদের উপাস্য দেবীদেরকে আল্লাহর কন্যা সম্ভান বলে ধরে নিয়েছো। তোমাদের এসব ভ্রান্ত আকীদা-বিশ্বাস সম্পর্কে কি তোমরা একটুও চিন্তা করে দেখ না ?

১৭. অর্থাৎ তোমাদের এসব দেব-দেবীর মধ্যে উপাস্য হওয়ার কোনো ক্ষমতা-ইখতিয়ার কিছুই নেই। এসব তোমাদের মনগড়া প্রতিমা মাত্র। এর সপক্ষে আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে কোনো সনদপত্র তোমাদের কাছে নেই।

১৮. অর্থাৎ তারা দুটো কারণে এসব দেব-দেবীর উপাসনায় লিপ্ত হয়েছে—(এক) তারা তাদের মনের ভিত্তিহীন ধারণা-অনুমান করে এসব দেব-দেবী বানিয়ে নিয়েছে। অতপর এ মনগড়া দেব-দেবীকে সত্য ও বাস্তব ধরে নিয়ে উপাসনা করা শুরু করেছে। (দুই) তারা এমন দেবতার পূজারী হতে আগ্রহী যা তাদের ওপর কোনো বৈধ-অবৈধ এবং নীতি-নৈতিকতার বিধি-নিষেধ আরোপ করবে না। বরং শুধুমাত্র দুনিয়াতে তাদের আশা-আকাজ্ফা পূরণ করবে এবং যদি আখিরাত সত্য হয়ে দেখা দেয়, সেখানে তাদেরকে পার করিয়ে নেবে।

- ১৯. অর্থাৎ অতীতেও আল্লাহর পক্ষ থেকে নবী-রাসৃদগণ এসে তাদেরকে সঠিক দীনী তথা জীবনব্যবস্থা সম্পর্কে অবহিত করেছেন। অবশেষে মুহাম্মদ সা. এসে পূর্ণাংগ জীবন-ব্যবস্থা ইসদাম সম্পর্কে তাদেরকে জানিয়ে দিয়েছেন।
- ২০. অর্থাৎ মানুষ কর্তৃক আল্লাহর সৃষ্টিকে অথবা তাদের মনগড়া প্রতিমাকে উপাস্য বানানো যেমন তাদের জন্য কল্যাণকর হতে পারে না, তেমনি এসব উপাস্যের কাছে কোনো কামনা বাসনা পোষণ করলেও তা পূরণ হতে পারে না। সূতরাং এসব তাদের জন্য কোনোক্রমেই কল্যাণকর হতে পারে না।

#### ১ম রুকৃ' (১-২৫ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আল্লাহ তা'আলা তাঁর সৃষ্টির কোনো কোনো বস্তুর বিশেষ কোনো তাৎপর্য বুঝানোর জন্য সেই বস্তুর কসম করতে পারেন, কিন্তু মানুষের জন্য আল্লাহ ছাড়া অন্য কোনো ব্যক্তি বা বস্তুর কসম করা জায়েয় নয়।
- ২. গভীর অন্ধকার রাতে তারকারাজি যেমন দিক-দর্শকের ভূমিকা পালন করে, তেমনি জাহেলিয়াতের অন্ধকার পৃথিবীতে সত্য-সঠিক পথ প্রদর্শক একমাত্র মুহাম্মদ সা.।
- ৩. মুহাম্মদ সা. প্রদর্শিত এ সত্য-সঠিক পথ তাঁর নিজস্ব উদ্ভাবিত নয়। মহান আল্লাহ-ই তাঁর বান্দাহদের প্রতি দয়া পরবশ হয়ে ওহীর মাধ্যমে এ পথের সন্ধান দিয়েছেন।
- ৪. আল্লাহর পক্ষ থেকে রাসূলের নিকট এ ওহী বহন করে এনেছেন মহাশক্তিধর, অত্যস্ত বিশ্বস্ত ও আমানতদার ফেরেশতা জিবরাঈল আ.। সূতরাং এ ওহীতে কোনো প্রকার ভূল-ভ্রান্তি থাকার সন্দেহ করার অবকাশ নেই।
- ৫. রাস্লুল্লাহ সা. জিবরাঈল আ.-কে তাঁর স্বরূপেই দেখেছিলেন। সুতরাং কোনো শয়তান কর্তৃক জিবরাঈলের ছন্ধবেশে ওহীতে অনুপ্রবেশ ঘটানোর কোনো সুযোগ ছিলো না।
- ৬. রাসৃলুল্লাহ সা. জিবরাঈল আ.-কে তাঁর মাত্র দু'হাত বা তাঁর কিছু কম-বেশী দূরত্বে অবস্থানরত অবস্থায় দেখেছিলেন। সুতরাং জিবরাঈল আ.-কে দেখার ব্যাপারে রাস্লুল্লাহ সা.-এর দৃষ্টি-বিভ্রম ঘটেনি এবং দৃষ্টি এড়িয়েও যায়নি।
- ৭. জিবরাঈল আ. এভাবেই আল্লাহর পক্ষ থেকে যে ওহী নিয়ে এসেছিলেন তা রাসূলুল্লাহ সা.-এর কাছে পৌঁছে দিয়েছেন। অতএব ওহী পৌঁছানোর ব্যাপারেও কোনো প্রকার ক্রটি-বিচ্যুতির আশংকা বা অস্পষ্টতা নেই।
- ৮. জিবরাঈলকে দেখা এবং তাঁর আনীত ওহী হৃদয়ঙ্গম করার ব্যাপারেও রাসূলুল্লাহ সা.-এর মধ্যে কোনো প্রকার দুর্বলতা ছিলো না : বরং তিনি সুস্পষ্টভাবে তা উপলব্ধি করেছেন।
- ৯. রাসূলুল্লাহ সা. জিবরাঈল আ.-কে দ্বিতীয়বার স্বরূপে দেখেছেন মি'রাজের সময় ষষ্ট আকাশে 'সিদরাতুল মুনতাহা'র নিকট।
- ১০. জ্বিরাঈল আ.-এর সাথে তাঁর স্বরূপে প্রথম সাক্ষাত হয়েছিলো হেরা গুহায় ধ্যানমগ্ন থাকাকালীন অবস্থায় ওহী আগমনের সূচনা লগ্নে।
- ১১. 'সিদরাতুল মুনতাহা' তথা সীমান্তের বরই গাছ। সৃষ্টিকূলের জ্ঞান-এর শেষ সীমা হলো এ 'সিদরাতুল মুনতাহা'।

- ১২. 'সিদরাতুল মূনতাহা'র নিকটেই 'জান্নাতুল মাওয়া' অবস্থিত। জান্নাতুল মাওয়া-ই হলোঁ মানব জাতির আসল ঠিকানা। এখানে থেকেই আদম আ.-কে দুনিয়াতে পাঠানো হয়েছিলো।
- ১৩. হাদীসের বর্ণনা মতে রাসুলুক্সাহ সা. 'সিদরাতুল মুনতাহা'য় পৌছার পর তাকে স্বর্ণ নির্মিত প্রজাপতিসমূহ আচ্ছাদিত করে রেখেছিলো। আল্লাহর মহান মেহমান রাসুলের সন্মানেই এরূপ করা হয়েছিলো।
- ১৪. মি'রাজের রজনীতে রাস্লুল্লাহ সা. আল্লাহর অনেক বড় বড় নিদর্শনাবলী দেখেছিলেন। তাঁর এ দেখায় কোনো প্রকার অস্পষ্টতা ছিলো না।
- ১৫. 'তাওহীদ' ও 'রিসালাত'-এর সত্যতার সপক্ষে আল্লাহর কিতাবের এসব সুস্পষ্ট কথার পর মানুষের শিরকে লিপ্ত হওয়া তাদের কামনা-বাসনার গোলামী এবং হঠকারিতা ছাড়া আর কিছুই নয়।
- ১৬. মক্কার কাফিররা তারপরও 'লাত', 'মানাত', 'উয্যা' ইত্যাদি দেবীর উপাসনা করত এবং ফেরেশতাদেরকে আল্লাহর কন্যা সাব্যস্ত করতো।
- ১৭. 'শিরক' হলো মানুষের মনগড়া ও ভ্রান্ত আকীদা-বিশ্বাস, যার সপক্ষে আল্লাহর পক্ষ থেকে কোনো দলীল নেই এবং কোনো যুক্তি বৃদ্ধির সমর্থন নেই।
- ১৮. নবী-রাসৃলদের মাধ্যমে আল্লাহর পক্ষ থেকে যে জীবনব্যবস্থা এসেছে, সেটাই মানব জাতির জন্য একমাত্র কল্যাণকর জীবনব্যবস্থা।
- ১৯. নবী-রাসূল আগমনের ধারাবাহিকভায় সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ রাসূল মুহাম্মদ সা. কর্তৃক আনীত একমাত্র কল্যাণকর জীবনব্যবস্থা হলো 'ইসলাম'।
- ২০. কিয়ামত পর্যন্ত যানুষ দুনিয়াতে আসবে তাদের সকলের জন্যই একমাত্র কল্যাণকর পূর্ণাংগ জীবনব্যবস্থা যে ইসলাম, তাতে সন্দেহ-সংশয়ের কোনো অবকাশ নেই। এ ব্যাপারে সন্দেহ পোষণকারী 'মুমিন' হতে পারে না।
- ২১. মানব রচিত কোনো ব্যবস্থা মানব জাতির জন্য কল্যাণকর হতে পারে না। সুতরাং ইসলামকে বাদ দিয়ে অন্য কোনো ব্যবস্থার কল্যাণ লাভের প্রচেষ্টা ব্যর্থ হতে বাধ্য।
- ্ ২২. দুনিয়া ও আখিরাতের সকল কর্তৃত্ব আল্লাহর হাতে। সুতরাং সৃষ্টি জগতের যাবতীয় কল্যাণ তাঁর দেয়া ব্যবস্থার মধ্যেই থাকবে এটাই চূড়ান্ত কথা।

### সূরা হিসেবে রুকৃ'-২ পারা হিসেবে রুকৃ'-৬ আয়াত সংখ্যা-৭

السَّوْتِ لَا تُعْنَى شَفَاعَتُهُ شَيْنًا إِلَّا ﴿ وَكُرْ مِنْ مَلَكِ فِي السَّمُوتِ لَا تُعْنَى شَفَاعَتُهُ وَشَيْنًا إِلَّا عِن اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

مَنْ بَعْنِ أَنْ يَا ذَنَ اللهُ لَهُ يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴿ إِنَّ الَّذِي لَا يُؤْمِنُونَ اللهُ لَهُ يَشَاءُ ويَرضَى ﴿ وَاللَّا اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا ا

الْ خَرِةِ لَيْسَمُونَ الْمَلْتُكَةَ تَسْمِيةَ الْأَنْثَى ﴿ وَمَالَسَمْرُ بِهِ مِنْ عَلْمِرْ الْمَاتُكَةَ تَسْمِيةَ الْأَنْثَى ﴿ وَمَالَسَمُرُ بِهِ مِنْ عَلْمِرْ الْمَاتُ الْمُاتُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمُاتُ الْمَاتُ الْمُاتُ الْمُاتُ الْمُاتُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمُاتُونُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمُاتُ الْمُاتُونُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمَاتُ الْمُاتُ الْمَاتُ الْمُاتُ الْمُاتُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُ الْمُاتُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُقُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُمُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُقُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُكُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُكُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُقُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُقُلُقُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلْتُلُقُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلِقُلُونُ الْمُلْتُلُونُ الْمُلِلْمُ الْمُلْتُلُ

﴿ আসমানে وَ السَّمَاوَ : ফেরেশতা, রয়েছে و السَّمَاوَ : আসমানে وَ السَّمَاوَ : কতই না و السَّمَاوَ : কতই না و السَّمَاء : কতই না و السَّمَاء : কিছুমাত (شفاعة +هم) - شفاعته من الله الله - من الله

২১. অর্থাৎ সমস্ত ক্ষমতা-কর্তৃত্ব বেহেতু একমাত্র আল্পাহর হাতে। তাই কে সুপারিশ করার অনুমতি পাবে, আর কে পাবে না, সে সিদ্ধান্তও তাঁর হাতে। আসমানে রয়েছে আগণিত ফেরেশতা, তার মধ্যে তাঁর নিকটতম ফেরেশতারাও রয়েছে। তাঁদের কোনো ক্ষমতা নেই, কারো জন্য সুপারিশ করার। তবে আল্পাহ যদি কাউকে কোনো নির্দিষ্ট ব্যাপারে কারো জন্য সুপারিশ করার অনুমতি দান করেন, তখন সেই একমাত্র সেই সুনির্দিষ্ট ব্যাপারে সুনির্দিষ্ট সীমা পর্যন্ত সুপারিশ করতে পারবে।

২২. অর্থাৎ আখিরাত যারা বিশ্বাস করে না তাদের কাছে দুনিয়ার জীবনে কোনো

### إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِيْ مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا ﴿ فَاعْرِضْ ۖ

তারাতো নিছক ভিত্তিহীন অনুমান ছাড়া কিছুর অনুসরণ করছে না।<sup>২০</sup> আর নিশ্চিত ভিত্তিহীন অনুমান প্রকৃত সত্যের ব্যাপারে কিছুমাত্রও কাজে আসতে পারে না। ২৯. অডএব (হে নবী!) আপনি মুখ ফিরিয়ে নিন<sup>২৪</sup>

## عَنْ شَنْ تُولِّي مُعَنْ ذِكُونًا وَلَرْ يُودُ إِلَّا الْحَيْوةَ الَّانْيَا الْحَذَٰ لِكَ مَبْلَغُهُر

তার থেকে, যে আমার 'যিকির' থেকে মুখ ফিরিয়ে থাকে<sup>২৫</sup> এবং তারা দুনিয়ার জীবন ছাড়া (আর কিছু) চায় না। ৩০. এটাই শেষ সীমা তাদের

আদর্শে বিশ্বাস করা বা অবিশ্বাস করার মধ্যে কোনো তফাত নেই। আল্লাহর একত্বাদে বিশ্বাস করে জীবনযাপন করলে যেমন কোনো শুভ ফলাফল তাৎক্ষণিকভাবে চোখে দেখা যায় না, তেমনি আল্লাহর সাথে কাউকে শরীক সাব্যস্ত করলে এবং তাঁর ফেরেশতাদেরকে তাঁর কন্যা সাব্যস্ত করলে বা কাউকে তাঁর কাছে সুপারিশকারী হিসেবে সাব্যস্ত করে তার মূর্তী বানিয়ে পূজা করলেও তাৎক্ষণিক কোনো ক্ষতি তো দেখা যায় না। সুতরাং আখিরাত বলতে কিছু নেই। যদি থাকতো, তাহলে তা বিশ্বাস-অবিশ্বাসের প্রতিক্রিয়া দুনিয়ায় কিছু না কিছু দেখা যেতো।—কাফিরদের নির্বৃদ্ধিতামূলক ধারণা–অনুমানের এটাই হলো মূলকথা। এর ওপর ভিত্তি করেই তারা ফেরেশতাদেরকে আল্লাহর কন্যা বলে আখ্যায়িত করে।

- ২৩. অর্থাৎ কোনো প্রকার জ্ঞান লাভের সূত্র থেকে দলীল পেয়ে তারা ফেরেশতাদেরকে আল্লাহর কন্যা হিসেবে গ্রহণ করেনি। তারা নিজেদের ভিত্তিহীন ধারণা-অনুমান থেকেই এ বিষয়ে স্থির করে নিয়েছেন। আর এর ওপর ভিত্তি করে তারা ফেরেশতাদের কাল্পনিক প্রতিমা বানিয়ে স্থাপন করেছে এবং প্রতিমার সামনে পূজার উপকরণ পেশ করছে ও মানতের পশু বলি দিছে।
- ২৪. অর্থাৎ এসব লোকের পেছনে আপনার সময় ব্যয় করার প্রয়োজন নেই ; কেননা এ সময় ব্যয় দ্বারা তারা হিদায়াতের পথে আসবে না।
  - ২৫. অর্থাৎ এসব লোকের হিদায়াত লাভ না করার কারণ হলো তারা 'যিকির' থেকে

### الْعِلْمِ إِنَّ رَبِّكَ هُوَاعْلَرُ بِينَ صَلَّى عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَاعْلَرُ بِمَنِ اهْتَلَى জ্ঞানের\* : নিক্তর আগনার প্রতিগালক—তিনিই ভালো জ্ঞানেন তার সম্পর্কে, যে তার পথ থেকে ভ্রষ্ট হয়ে

গেছে এবং তিনি তার সম্পর্কেও ভালো জানেন, বে হিদায়াতের ওপর আছে i<sup>২</sup>

### وَ بِلَّهِ مَا فِي السَّهُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيجْزِي الَّذِينَ أَسَاءُ وَابِمَا عَمِلُوا اللهِ مَا فِي اللهِ عَلَوا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

৩১. আর ষা কিছু আছে আসমানে এবং ষা কিছু আছে যমীনে তা সবই আল্লাহর ;\*——বাতে তিনি তাদেরকে প্রতিফল দিতে পারেন তাদের সেসব কাজের।যারা মন্দ কাজ করেছে

, जाপनात প্রতিপালক: (رب+ك)-ربًك) - अहात्नत ; من+العلم)-مَنَ الْعلم) - مَنَ الْعلم) - مَنَ الْعلم (من ভার সম্পর্কে যে ; وب+من)-بمَنْ -ভালো জানেন (ب+من)-بمَنْ -তার সম্পর্কে যে (عَلَمُ -ভাট গেছে ; مُور ; এবং ; مَور - ভার পথ و - ভার পথ - سَبِيله , ভালা জানেন ; بمَن)-তার সম্পর্কেও যে ; اهْتَدْى-(ب+من)-بمن)-بمَن - وَ তার সম্পর্কেও যে اهْتَدْى - وَ : আল্লাহর : السَّمُوٰوت : আহে তা সবই - صَا - আসমানে - وَ السَّمُوٰوت : আর এবং ; المَّعْرَى वर्गाति إليَّجْزى - यगीति - في الْأَرْض वर्गाति وَالْمَاتِ عَالَهُ - مَا عَلَمْ عَا - بما عَملُوا ; अरत्न कांक करतर्र : اسَا عُوا - الَّذَيْنَ - जात्नत याता ) - بما عَملُوا ، علله)-তাদের সেসব কাজের :

মুখ ফিরিয়ে থাকে। 'যিকির' অর্থ এখানে কুরআন, উপদেশ বাণী এবং দীনী আলোচনা বুঝানো হয়েছে। আয়াতের অর্থ হবে, যারা ইচ্ছাকৃত ভাবে কুরআন-সুনাহ তথা দীন ইসলামের আলোচনা এড়িয়ে চলে এবং দুনিয়ার জীবনকেই এরা নিজেদের জীবনের মূল লক্ষ্য স্থির করে নিয়েছে, তাদের পেছনে সময় ব্যয় করে দাওয়াত দিয়ে কোনো লাভ নেই। এদেরকে তাদের অবস্থায় ছেড়ে দিয়ে অন্যদের কাছে দীনের দাওয়াত দিতে হবে।

২৬. অর্থাৎ দুনিয়ার জীবনের স্বার্থকেই বড় করে দেখে, সকল ব্যাপারে দুনিয়ার লাভের হিসেব করে, তার উর্ধের এরা কিছুই চিম্ভা করতে সক্ষম নয়। তাদের জ্ঞানের শেষ সীমা এ পর্যন্তই।

২৭. অর্থাৎ দুনিয়ার মানুষ যেসব ধর্ম মত নিয়ে বিভক্ত হয়ে আছে, এর মধ্যে কোন্টা সঠিক আর কোন্টা ভ্রান্ত তা কেবলমাত্র আল্লাহ-ই জানেন। নিঃসন্দেহে আল্লাহ তাঁর রাসূলের মাধ্যমে যে দীন দুনিয়াতে পাঠিয়েছেন সেটাই একমাত্র সভ্য-সঠিক দীন। অতএব আপনি কাফির-মুশরিক ও বাতিল পষ্টীদের কোনো পরওয়া করবেন না-তারাই ভ্রান্ত পথে আছে।

২৮. অর্থাৎ আসমান ও যমীনের যাবতীয় কিছুর মালিক একমাত্র আল্লাহ। সূতরাং ্যারা ভ্রান্ত পথে চলছে, তাদেরকে প্রতিফল দিতে তিনি সক্ষম।

#### 

# وَالْفَوَاحِسَ إِلَّا اللَّمَرُ إِنَّ رَبُّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ \* هُوَا عَلَمُ بِكُرْ إِذْ اَنْشَاكُرْ

এবং জন্মীল কান্ধ থেকেও<sup>২</sup>—ছোটখাটো ক্রটি-বিচ্যুতি ছাড়া,<sup>৩০</sup> নিশ্চয়ই আপনার প্রতিপালক ব্যাপক ক্ষমানীল ;<sup>৩৪</sup> তিনি তোমাদের সম্পর্কে ভালোই জ্ঞানেন যখন তিনি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন

أَدْيْنَ : ভালো কাজ করেছে الَّذِيْنَ : উত্তম প্রতিদান দিতে পারেন الَّذِيْنَ : ভালো কাজ করেছে يَجُوْنِي : উত্তমভাবে । الْكُوْنِ : ভালো কাজ করেছে : بالحُسنَى : ভালো কাজ করেছে الْخُوْنَ : আরা (তারা এমন যে) - الْدُيْنَ ভারা বেঁচে থাকে : خَبَّنُرُ : বড় বড় : الْاَثْمَ : ভাড়া - الْفُواحش : আবং : فَوَاحَش - আরা কাজ থেকেও : الْفُواحش - আরা ভাটি - বিচ্যুতি : الْفُواحش - আরা ভালি - الْفُواحش - আরা ভালি - الْفُورَة : ক্যাপক - الْمُغْفِرَة : ভালা ভালেক : وَبِيْك : ভালা ভালেক - الْفُواحش - ভালা ভালেক ভালেক : وَبِيْك - ভালা ভালিক : ভালিক

২৯. এখানে মন্দকাজ দ্বারা আখিরাতকে অবিশ্বাস করে দুনিয়ার জীবনকেই যাবতীয় চেষ্টা-সাধনার মূল লক্ষ্য স্থির করে নেয়াকেই বুঝানো হয়েছে। অত্যন্ত পরিতাপের বিষয় যে, আজকের মুসলমানদের অবস্থা এটাই——আখিরাতের জ্ঞানহীন শিক্ষা তাদেরকে দুনিয়া পূজারী হিসেবে গড়ে তুলছে। তাদের যাবতীয় শিক্ষা-প্রশিক্ষণ একমাত্র অর্থনীতিকে ঘিরেই গড়ে উঠেছে। তুলেও তারা আখিরাত সম্পর্কে চিন্তা করার অবকাশ পায় না, যদিও তারা রাস্লের নাম উচ্চারণ করে এবং তাঁর সুপারিশ আশা করে। অথচ আল্লাহ তা'আলা এমন লোকদের থেকে তাঁর রাস্লকে মুখ ফিরিয়ে নেয়ার নির্দেশ দিয়েছেন। (নাউযুবিল্লাহ)

৩০. অর্থাৎ নেককাজকে রাস্লের দেখানো পদ্ধতিতে যারা করেছে, তাদেরকে তিনি প্রতিদান দিতেও সক্ষম। এতে বাধা হয়ে দাঁড়ানোর ক্ষমতা কারো নেই। কারণ আসমান-যমীনের মধ্যকার সবকিছুর মালিকানা একমাত্র তাঁরই।

৩১. অর্থাৎ সৎকর্মশীল তারাই যারা বড় বড় গুনাহ থেকে নিজেদেরকে বাঁচিয়ে রাখে। এটা হলো সৎকর্মশীলদের একটি গুণ।

৩২. সংকর্মশীলদের অপর গুণ হলো—তারা অশ্বীল বা নির্লজ্জ কাজ থেকেও নিজেদেরকে দূরে রাখে।

৩৩.'লামাম' শব্দের অর্থ ছোট-খাটো শুনাহ। তথা সগিরা গুনাহ। অর্থাৎ বড় গুনাহ ও অন্মীল কাজ থেকে বেঁচে থাকলে আল্লাহ তা'আলা সগীরা গুনাহগুলো ক্ষমা করে,

## سِّ الْأَرْضِ وَ إِذْ ٱنْتُرْ آجِنَةً فِي بُطُونِ ٱسَّاتِكُمْ ۖ فَلَا تُزَكُّوا ٱنْفُسَكُمْ ۖ

মাটি থেকে এবং যখন তোমরা হ্রাণরূপে তোমাদের মায়েদের গর্ভে ছিলে ; অতএব তোমরা নিচ্ছেদেরকে পবিত্র মনে করো না :

-مَنَ -অবং; أَجِنَّةً : তোমরা الْتُمُ : আবং; أَ-यখন الْأَرْضِ : ক্রণরপে ছিলে-مَنَ -আবং -مَنَ -আবং -مَنَ -আবং -ف+)-فَـلا تُزكُّواً : তোমাদের মায়েদের أَمَّهُ تِكُمْ : তোমাদের মায়েদের أَمَّهُ تِكُمْ : আত্র্ব তামরা পবিত্র মনে করো না -(لاتزكواً -(انفس+كم)-انفُسَكُمْ : অত্রব তোমরা পবিত্র মনে করো না -(لاتزكواً

দেবেন। তাছাড়া সেসব বড় শুনাহ-ও এ ক্ষমার আওতায় পড়বে। যেগুলো কদাচিত কোনো মু'মিন সংকর্মশীল বান্দাহ দ্বারা সংঘটিত হয়ে গেছে, কিন্তু তার পরপরই তাওবা করে তা চিরতরে সে বর্জন করেছে। হযরত আবৃ হুরায়রা রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, কোনো সংলোক দ্বারা ঘটনাচক্রে কবীরা শুনাহ হয়ে গেলে যদি সে তাওবা করে, তবে সে-ও সংকর্মশীল ও মুত্তাকীদের তালিকা থেকে বাদ যাবে না।

সম্বানিত সাহাবা, তাবেয়ী, মুফাস্সিরীনে কিরাম, ফকীহণণ ও ইমামদের মতে আলোচ্য আয়াত এবং সূরা নিসার ৬১ আয়াত দ্বারা গুনাহগুলোকে সুস্পষ্টরূপে সগীরাহ ও কবীরাহ অর্থাৎ ছোট ও বড় এ দু'ভাগে বিভক্ত করে দেয়া হয়েছে। বলা হয়েছে যে, মানুষ যদি বড় বড় গুনাহ থেকে বেঁচে থাকে, তাহলে আল্লাহ তা'আলা তাদের ছোট ছোট গুনাহগুলো ক্ষমা করে দেবেন। প্রশ্ন উঠে, কোন্ কোন্ গুনাহ বড়, আর কোন্ কোন্ গুনাহ ছোট ? এর জবাবে বিশেষজ্ঞ ফকীহ ও মুফাস্সিরগণ যা বলেছেন, তার সংক্ষিপ্তসার নিমন্ত্রপ্ত

এক ঃ যে গুনাহ কুরআন ও হাদীসে সুস্পষ্টরূপে হারাম বলে ঘোষিত, তা কবীরা বা বড় গুনাহ।

দুই ঃ যে গুনাহর জন্য আল্লাহ ও রাসূল দুনিয়াতে কোনো শাস্তি নির্ধারণ করেছেন, তা কবীরা গুনাহ।

তিন ঃ যে গুনাহর কারণে আখিরাতে আযাবের ভয় দেখানো হয়েছে বা অভিশাপ (লা'নত) দেয়া হয়েছে এবং

চার ঃ যে গুনাহে লিপ্ত ব্যক্তির ওপর আযাব নাযিলের খবর দেয়া হয়েছে। এ জাতীয় সকল গুনাহ কবীরা বা বড় গুনাহ। এ প্রকৃতির গুনাহ ছাড়া অপর সব অপছন্দনীয় কাজ শর্মী বিধান অনুসারে সগীরা বা ছোট গুনাহ।

কোনো বড় শুনাহর আকাজ্জা পোষণ করাও সগীরা শুনাহ, যতক্ষণ না তা সংঘটিত হয়। তবে ইসলামী বিধি-বিধানকে হেয় প্রতিপন্ন করার উদ্দেশ্যে কোনো সগীরা শুনাহ করা হলে, অথবা, আল্লাহর মুকাবিলায় গর্ব-অহংকারের মনোভাব নিয়ে করা হলে, অথবা শর্মী দৃষ্টিতে খারাপ কাজ বলে প্রমাণ হলে এবং তাকে শুরুত্ব না দিলে তা কবীরা শুনাহে রূপান্তরিত হয়ে যায়।

# مريمر بين اتقى

(২৩৯)

তিনিই ভালো জানেন তার সম্পর্কে, যে তাকওয়া অবলম্বন করেছে।

فَرُ-তিনিই ; اعْلَمُ -ভালো জানেন ; مِنَنِ-ভার সম্পর্কে, যে ; اعْلَمُ -ভাকওয়া অবলম্বন করেছে।

৩৪. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা এমন উদার, দয়াদ্র ও ক্ষমাশীল মহান সন্তা যে, তিনি তাঁর বান্দাহর ছোট-খাটো অপরাধ পাকড়াও করার নীতি গ্রহণ করেন না। তিনি চান, তারা যেন বিদ্রোহী না হয় এবং বড় বড় গুনাহ ও অশ্লীল-অশালীন কাজ থেকে বিরত থাকে।

#### ২য় রুকৃ' (২৬-৩২ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ). আল্লাহর দরবারে স্বীয় প্রভাব-প্রতিপত্তির সুবাদে কারো জন্য সুপারিশ করতে পারে এমন কেউ নেই।
- ২. কোনো পীর-ফকীর, গাওস-কুতুব এমন কি কোনো নবী-রাসূলও আল্লাহর অনুমতি ছাড়া তাঁর দরবারে কারো জন্য সুপারিশ করার ক্ষমতা রাখে না।
- ৩. আসমানে অগণিত ফেরেশতা আছে, তাদের মধ্যে আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত ফেরেশতারাও আছে। শেষ বিচারের দিন তারাও কোনো সুপারিশ করার সুযোগ পাবে না।
- 8. সেদিন আল্লাহ যাকে ইচ্ছা এবং যার প্রতি সন্তুষ্ট তাকে সুনির্দিষ্ট ভাষায়, সুনির্দিষ্ট ব্যক্তির জন্য এবং সুনির্দিষ্ট বিষয়ে সুপারিশ করার অনুমতি দেবেন।
- ৫. আখিরাতে অবিশ্বাসী মানুষ-ই দুনিয়ার জীবনকে চুড়ান্ত মনে করে দুনিয়ার উনুতিকে মূল লক্ষ্য বানিয়ে নেয়।
- ৬. এসব কাফির-মুশরিকরা আকীদা-বিশ্বাসের ক্ষেত্রে তাদের ধর্মীয় মনগড়া এবং কামনা-বাসনার অনুকূল ধর্মীয় মতবাদ তৈরী করে নেয়।
- ৭. কাফির-মুশরিকদের ভিত্তিহীন ধারণা-অনুমান প্রকৃত সত্যের মুকাবিলায় কোনো কাজে আসতে পারে না।
- ৮. নবী-রাসৃলদের মাধ্যমে আগত আল্লাহর ওহী দ্বারা নির্দেশিত দীন ছাড়া অন্য কোনো দীন বা জীবনব্যবস্থা আল্লাহর নিকট গ্রহণযোগ্য নয়।
- ৯. শেষ নবী ও রাসূল মুহাম্মাদ সা. কর্তৃক আনীত ওহী ভিত্তিক একমাত্র দীন বা জীবনব্যবস্থা হলো ইসলাম। কিয়ামত পর্যন্ত আগতব্য মানুষের জন্য ইসলাম-ই বিকল্পহীন জীবনব্যবস্থা।
- ১০. আখিরাতকে অবিশ্বাস করে যারা দুনিয়ার জীবনকেই চূড়ান্ত মনে করে এবং এটাকে মূল লক্ষ্য বানিয়ে নেয়, তারা নিঃসন্দেহে ভ্রষ্ট।
- ১১. তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতে বিশ্বাস সম্বলিত জীবনব্যবস্থা হলো ইসলাম। ইসলামই আল্লাহর মনোনীত একমাত্র পরিপূর্ণ জীবনব্যবস্থা।
  - ১২. আসমান-যমীন ও এতদুভয়ের মধ্যকার সবকিছুর মালিকানা একমাত্র আল্লাহর। সুতরাং

আখিরাতে অবিশ্বাসী কাফির-মূশরিকদের শান্তি দানে এবং মু'মিন সংকর্মশীলদের পুরক্কার প্রদানে। কেউ বাধা দেয়ার কোনো ক্ষমতা রাখে না।

- ১৩. কাফির মুশরিকদেরকে শান্তি দান এবং সংকর্মশীল মু'মিনদেরকে পুরস্কার প্রদান করা আল্লাহর ন্যায়পরায়ণতার অনিবার্য দাবী।
- ১৪. আল্লাহর যেসব মু মিন বান্দাহ কবীরাহ বা বড় বড় গুনাহ ও অল্লীল-অশালীন কাজ থেকে বেঁচে থাকে, আল্লাহ তাদের সকল সগীরাহ বা ছোট ছোট গুনাহ ক্ষমা করে দেন।
- ১৫. যেসব গুনাহের জন্য শরীয়ত দুনিয়াতে শান্তি ঘোষিত হয়েছে, যেসব গুনাহকে কুরআন হাদীস সুস্পষ্ট ভাষায় হারাম ঘোষিত হয়েছে এবং আখিরাতে যেসব গুনাহর জন্য কঠোর শান্তি ঘোষিত হয়েছে, সেগুলো কবীরা গুনাহ।
- ১৬. উল্লিখিত প্রকৃতির গুনাহ ছাড়া আর সকল অপছন্দনীয় কথা বা কাজ সগীরাহ বা ছোট গুনাহ বলে বিবেচিত।
- ১৭. বিদ্রোহ বা আল্লাহর বিধানকে হেয় প্রতিপন্ন করার উদ্দেশ্যে কৃত সগীরা গুনাহও কবীরা গুনাহ বলে বিবেচিত হবে।
- ১৮. আল্লাহ তা'আলার উদারতা, ক্ষমাশীলতা এবং দয়াদ্রতা এত ব্যাপক যে, তিনি তাঁর বান্দাহর ছোটখাটো অপরাধের জন্য তাদেরকে পাকড়াও করেন না।
- ১৯. আল্লাহ তা'আলা মানুষের স্রষ্টা। সুতরাং তিনি মানুষের প্রবণতা সম্পর্কে ভালোভাবেই জ্ঞাত। নবী-রাসূলগণ ছাড়া কোনো মানুষই গুনাহ থেকে পবিত্র নয়।
  - ২০. কাদের অন্তরে তাকওয়া বা আল্লাহর ভয় আছে তা একমাত্র আল্লাহ-ই জানেন।
- ২১. দুনিয়াতে শান্তি ও আখিরাতে মুক্তি পেতে চাইলে জীবনের সর্বস্তরে ইসলামী বিধি-বিধানকে বাস্তবায়ন করতে হবে। এর বিকল্প কোনো পথ নেই।

П

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'-৩ পারা হিসেবে রুকৃ'-৭ আয়াত সংখ্যা-৩০

وَأَفَرَ عَدَى الَّذِي مَ تُولِّى فَ وَاعْطَى قَلِمْلُا وَاكْلَى الْذِي عَلَمُ الْغَمْبِ فَلَمْلُو الْكُلَى الْذِي عَلَمُ الْغَمْبِ فَي الْذِي الْذِي الْخَدْبِ فَي الْفَارِينَ عَلَمُ الْغَمْبِ فَي اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ فَي اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الل

## نَهُو يَرِي الْمُ الرِّينَةَ بِهَافِي مُحُفِ مُولِي فَوَ إِبْرِمِيْرَ الَّذِي وَفِي فَيْ

তাই সে (প্রকৃত ব্যাপার) দেখছে। তও. তবে কি তার কাছে সেই সংবাদ পৌছেনি যা রয়েছে মৃসার সহীকাসমূহে? ৩৭.—এবং ইবরাহীমের (সহীকাসমূহে) ও যিনি পুরোপুরি পালন করেছেন (তাঁর দায়িত্ব)। °1

الَّذِيْ : আপুনি কি দেখেছেন الَّذِيْ : আপুনি কি দেখেছেন - الَّذِيْ : আপুনি কি দেখেছেন - الَّذِيْ : আপুনি কি পথ থেকে) মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে । ত - এবং : এবং - নিয়েছে । কি নামান্যই : নামান

৩৫. মুফাস্সিরীনে কিরামের মতে এ আয়াতে যে ব্যক্তির দিকে ইংগীত করা হয়েছে তার নাম ওয়ালীদ ইবনে মুগীরা। সে কুরাইশদের প্রথম সারির নেতাদের একজন ছিলো। রাস্লুল্লাহ সা.-এর দাওয়াত পেয়ে এক পর্যায়ে সে ইসলাম গ্রহণের সিদ্ধান্ত নিয়েছিলো। পরে তার এক মুশরিক বন্ধু তাকে বললো, তুমি পৈত্রিক ধর্ম ত্যাগ করো না। আখিরাতের আযাবের ভয়ে যদি এ কাজ করতে চাও, তাহলে, আখিরাতে তোমার আযাব ভোগ করার ভার আমি নিচ্ছি। তুমি আমাকে এ পরিমাণ অর্থ দিয়ে দিও। ওয়ালীদ এ প্রভাব মেন নিয়ে ইসলাম গ্রহণের কাছাকাছি এসে ফিরে গেলো। সে ভার বন্ধুকে যে পরিমাণ অর্থ দেয়ার কথা ছিলো, তার কিছু অংশ দিয়ে আর দিলো না। আখিরাতের প্রতি মুশরিকদের জ্ঞানহীনতা প্রকাশ করে আয়াতটি নামিল হয়েছে।

৩৬. অর্থাৎ তারা কি অদৃশ্যের সংবাদ মাধ্যমে জানতে পেরেছে যে, তাদের আচরণ তাদের জন্য কল্যাণকর এবং এভাবে তারা আখিরাতের আযাব থেকে বাঁচতে পারবে। ৩৭. এখানে মৃসা আ.-এর প্রতি নাযিশকৃত 'তাওরাত' এবং ইবরাহীম আ.-এর প্রতি

# ٩ٵلَّ تَزِرُوانِرَةً وِّزْرَ ٱغْرِى ﴿ وَانْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَاسَعَى ﴿ وَانَّ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

( ( ( 8 )

ও৮. (ডা এই)—"বে, কোনো বোঝা বহনকারী অপরের কোনো বোঝা বহন করবে না।""। ৩১. আর (একখা) বে, "মানুবের জন্য কিছুই (প্রাপ্য) নেই ডা ছাড়া, বে চেটা-সাধনা সে করে।" ৪০. আর অবশ্যই (একখা বে,)

(তা এই) – যে, أَرُرُ : কোনো বোঝা বহনকারী - وَزُرُ : কোনো বোঝা বহনকারী - وَزُرُ : কোনো বোঝা বহনকারী - وَزُرُ : কোনো বোঝা ( عَنَى - অপরের । هَ - আর : أَنْ ( একথা ) যে, الْأَسْنَان - কিছুই (প্রাপ্য ) নেই : سَعْی : মানুষের জন্য : أَنْ - তা ছাড়া : أَنْ - यে : سَعْی : কাধনা সোকরে । তি - আর : أَنْ - অবশ্যই (একথা যে) :

নাথিশকৃত 'সহীফা' সমূহের সংক্ষিপ্তসার বর্ণনা করা হয়েছে। 'ইবরাহীম আ.-এর সহীকাসমূহের অন্তিত্ব দুনিয়াতে নেই। ইয়াহুদী ও খ্রিন্টানদের কোনো গ্রন্থে সহীকাগুলো সম্পর্কে কোনো উল্লেখ নেই। কুরআন মাজীদের সূরা আল আ'লার শেষের কয়েকটি আয়াত এবং আলোচ্য সূরা ইবরাহীম আ.-এর সহীকাসমূহের কিছু কিছু শিক্ষা বর্ণিত হয়েছে।

৩৮. পূর্ববর্তী কিতাবসমূহের কোনো শিক্ষা কুরআন মাজীদে উল্লেখ করার অর্থ এই যে, এ উন্মতের জন্যও তা অবশ্য পালনীয়। এর বিপক্ষে কোনো আয়াত বা হাদীস থাকলে ভিন্ন কথা। এখান থেকে নিয়ে পরবর্তী ১৮টি আয়াতে সেসব বিশেষ শিক্ষা উল্লিখিত হয়েছে।

আলোচ্য আয়াত একথার প্রমাণ যে, (১) প্রত্যেক ব্যক্তি তার কাজের জন্য নিজেই দায়ী। (২) একজনের কাজের দায়িত্ব অপরজনের ওপর চাপিয়ে দেয়া যেতে পারে না; তবে সে কাজের সাথে যদি অপর জনের কোনো প্রকার হাত থাকলে ভিন্ন কথা। (৩) কেউ ইচ্ছা করলেই অপর কারো কাজের দায়-দায়ত্ব নিজের কাঁথে চাপিয়ে নিতে পারে না এবং এতে প্রথমোক্ত ব্যক্তি এজন্য ছাড়া পেতে পারে না যে, তার কাজের দায়-দায়িত্ব অপরজন বহন করে নিয়েছে।

৩৯. "মানুষ যে চেষ্টা-সাধনা করে, তাছাড়া তার আর কিছুই প্রাপ্য নেই।" এ আয়াত থেকেও তিনটি বিধানের প্রমাণ পাওয়া যায়——(১) প্রত্যেক ব্যক্তি তার কৃতকর্মেরই ফল ভোগ করবে। (২) একজনের কর্মের ফল অন্যজন ভোগ করবে না, তবে এক্ষেত্রে তার কোনো ভূমিকা থাকলে সে কথা আলাদা। (৩) চেষ্টা-সাধনা ছাড়া কেউ কিছু লাভ করতে পারে না।

আলোচ্য আয়াতের সারমর্ম এই যে, অপরের কোনো অপরাধের শান্তি যেমন কেউ নিজে গ্রন্থণ করতে পারে না, তেমনি অপরের কোনো কাজ নিজে করে তাকে দায়িত্বমুক্ত করতে পারে না। উদাহরণ স্বরূপ এক ব্যক্তি অপরের পক্ষ থেকে ফরয নামায আদায় করতে পারে না এবং ফরয রোযা রাখতে পারে না—এভাবে যে, অপর ব্যিক্তি এ ফরয নামায ও রোযা থেকে মুক্ত হয়ে যায়। অথবা এক ব্যক্তি অপরের পক্ষী থেকে ঈমান গ্রহণ করে নিতে পারে না, যার ফলে অপরকে মু'মিন সাব্যস্ত করা যায়।

এ আয়াতকে অর্থনৈতিক ক্ষেত্রে ভূল প্রয়োগ করে এ সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা যাবে না যে, কোনো ব্যক্তি তার পরিশ্রম দ্বারা অর্জিত আয় ছাড়া কোনো সম্পদের বৈধ মালিক হতে পারে না। কারণ, এ সিদ্ধান্ত কুরআনের উল্লিখিত কিছু সংখ্যক আইন-বিধানের সাথে সাংঘর্ষিক, কুরআনের বিধান অনুসারেই উত্তরাধিকার সূত্রে প্রাপ্ত সম্পদের মালিকগণ যাকাত বা সাদকা হিসেবে প্রাপ্ত সম্পদের মালিকগণ কোনো পরিশ্রম ছাড়াই সেসব সম্পদের বৈধ মালিক হিসেবে স্বীকৃত।

এ আয়াত থেকে এ সিদ্ধান্তও গ্রহণ করা যাবে না যে, 'ইসালে সওয়াব' বা মৃত ব্যক্তির জন্য 'সাওয়াব পৌছানো' এবং বদলী হজ্জ ইত্যাদি কাজ বৈধ নয়, কারণ এসব সওয়াব তার পরিশ্রম দ্বারা অর্জিত নয়। এক্ষেত্রে সর্বসম্মত মত হলো—ঈসালে সাওয়াব, বদলী হজ্জ এবং মৃত্যের জন্য মাগফিরাতের দোয়া করা বৈধ। এটা কুরআন মাজীদ, বহু সংখ্যক হাদীস এবং ইজমা দ্বারা সমর্থিত ও প্রমাণিত। তবে এ প্রসংগে চারটি বিষয় শ্বরণ রাখতে হবে ঃ

- ক. ইসালে সাওয়াবের ক্ষেত্রে এমন নেক আমলই পৌছানো যাবে, যা আল্লাহর উদ্দেশ্যে শর্মী বিধি-বিধান অনুসরণেই সম্পাদন করা হবে। গায়রুল্লাহর জন্য নিবেদিত বা শর্মী বিধানের বিপরীত কোনো আমল দ্বারা ইসালে সাওয়াব' হবে না, এমনকি আমলকারী নিজেই এর জন্য শান্তিপ্রাপ্ত হবে।
- খ. আখিরাতে যারা মু'মিন হিসেবে বিবেচিত হবে, কেবলমাত্র তাদের জন্যই 'ইসালে সাওয়াব' কল্যাণকর হবে। অপর পক্ষে যারা সেখানে কাফির-মুশরিক হিসেবে পরিগণিত হয়ে আল্লাহর বনী হিসেবে সাব্যস্ত হবে তাদের ক্ষেত্রে ঈসালে সাওয়াব কার্যকর হবে না। কেউ যদি ভূলবশত সাওয়াব পৌছানোর কাজ্ঞ করেও থাকে, তা বিনষ্ট হবে না; বরং প্রেরণকারীর কাছেই ফিরে আসবে।
- গ. কোনো ব্যক্তি কোনো মৃত ব্যক্তির জন্য নেক আম**লে**র সাওয়াব-**ই পৌছাতে** পারবে। কোনো গুনাহের কাজ করে তার শান্তি পৌছানো সম্ভব নয়।
- ঘ. কোনো ব্যক্তির নেক আমলের যেসব শুভ ফল তার ব্যক্তি-চরিত্রে প্রতিফলিত হয় এবং যার জন্য সে ব্যক্তি আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রতিদান লাভের যোগ্য হয়, তার সাথে ইসালে সাওয়াবের সম্পর্ক নেই। ইসালে সাওয়াবের সম্পর্ক হলো সেসব পুরস্কারের সাথে যা আল্লাহ তাকে দান করবেন।

জেনে রাখা প্রয়োজন যে, ইবাদাত তিন প্রকার— ১. দৈহিক বা শারিরীক ; ২. আর্থিক এবং দৈহিক ; ৩. আর্থিক। এর মধ্যে প্রথম প্রকার ইবাদাতের কোনো প্রতিনিধিত্ব গ্রহণযোগ্য নয়। যেমন এক ব্যক্তির পরিবর্তে অন্যজন নামায আদায় করলে তার দ্বারা সেই ব্যক্তির নামায আদায় হবে না যার পরিবর্তে নামায আদায় করা হয়েছে। দ্বিতীয় প্রকারের ইবাদত উদ্দিষ্ট ব্যক্তি যদি ইবাদত আদায়ে অক্ষম হয় তাহলে

## سَعْيَهُ سَوْفَ يُرِى فَاثْرَيْجِ لِهُ الْجَزَاءَ الْأَوْلِي فَيُوانَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنْتَمِي ۗ

তার চেষ্টা-সাধনা শীদ্রই তাকে দেখানো হবে। ° ৪১. তারপর তাকে প্রদান করা হবে পূর্ণ বিনিময়। ৪২. আর অবশ্যই তোমার প্রতিপালকের নিকটই শেষ গন্তব্য।

# وُواتَهُ مُواشَحُكُوا بَكَي قُواتَهُ مُوامَاتُ والْمَاقُو اللهُ خَلَقَ الزَّوْمِينِ

৪৩. আর অবশাই তিনি—তিনিই হাসান এবং তিনিই কাঁদান। <sup>53</sup> ৪৪. আর অবশ্যই তিনি—তিনিই মৃত্যু দান করেন এবং তিনি জীবন দান করেন। ৪৫. আর অবশ্যই তিনিই সৃষ্টি করেছেন জ্লোড়া——

# النَّكُرُ وَالْأَنْثَى فَيْمِنْ نُطْفَةِ إِذَا تُمْنَى فُواَنَّ عَلَيْدِ النَّشَاءَ الْاُخْرِي فَوَ أَنَّهُ

নর ও নারী। ৪৬.—এক ফোঁটা শুক্রবিন্দু থেকে, যখন তা নিক্ষেপ করা হ<sup>শু৪২</sup>। ৪৭. আর অবশ্যই পরবর্তী সৃষ্টিকর্মও তাঁর দায়িত্বে<sup>৪৩</sup>। ৪৮. আর অবশ্যই তিনি—

তার পক্ষে কেউ প্রতিনিধিত্ব করলে তা গৃহীত হতে পারে। যেমন হচ্ছ পালনে কেউ অক্ষম হলে তার পক্ষে কেউ বদলী হচ্ছ করলে তা আদায় হয়ে যাবে। তৃতীয় প্রকারের ইবাদাত তথা আর্থিক ইবাদতের ক্ষেত্রে প্রতিনিধিত্ব গ্রহণযোগ্য। যেমন স্ত্রীর অলংকারাদির যাকাত স্বামী আদায় করে দিতে পারে। একই ভাবে মৃত ব্যক্তির কোনো মানত থাকলে বা ঋণ থাকলে তার উত্তরাধিকারীগণ তা আদায় করে দিতে পারে।

৪০. অর্থাৎ প্রত্যেক ব্যক্তি সভ্যের পক্ষে বিশুদ্ধ নিয়তে আল্লাহর সম্ভুষ্টি অর্জনের জন্য যেসব চেষ্টা-সাধনা করেছে, তাঁর যথাযথ মূল্যায়ন সে আখিরাতে দেখতে পাবে। তার কাছে তখন স্পষ্ট হয়ে যাবে—তার চেষ্টা-সাধনা একান্তভাবে আল্লাহর জন্য ছিলো, না-কি জাগতিক কোনো স্বার্থও এতে জড়িত ছিলো। রাস্পুলাহ সা. ইরশাদ করেছেন

## هُو ٱغْنِي وَٱقْنِي قُواتَة مُورَبُ الشِّعْرِي فَوَاتَة مَا دَاوِ الْأُولِي فَ

ভিনিই অভাবমৃত করেন এবং স্থায়ী সম্পদ দান করেন। <sup>66</sup> ৪১. আর অবশ্য ভিনি—ভিনিই শি'রা ভারকার প্রতিপালক। <sup>64</sup> ৫০. আর অবশ্যই তিনি ধাংস করে দিয়েছেন প্রথম 'আদ' সম্প্রদায়কে। <sup>66</sup>

وُ - তিনিই; غَنْی - তিনিই اَقَنْی - তিনিই اَقَنْی - তিনিই اَقْنْی - তিনিই اَقْنْی - তিনিই - مُوَ - তিনিই - তিনিই - اَنْهُ - তারকার । @ - তারকার । @ - তার - اَنْهُ - তারকার । @ - তার - اَنْهُ - তারকার । وَالْهُ - کَادَا - তারকার اَهْلُك - তারকার الْهُ اللهُ - کَادَا الْوَلُی - তারকার الْهُ اللهُ - کَادَا الْوَلُی - তারকার الله - کَادَا

"সকল কাজের ফলাফল নিয়তের ওপর নির্ভরশীল।" অর্থাৎ কেবলমাত্র বাহ্যিক কাজের দ্বারাই সুফল পাওয়া যেতে পারে না ; বরং কাজে আল্লাহ তা আলার সম্ভূষ্টি, আদেশ পালনের খাঁটি নিয়ত থাকা আবশ্যক।

- 8). অর্থাৎ দুনিয়াতে মানুষের হাসি ও কানার মূল কারণ হলো সুখ ও দুঃখ। আর সুখ ও দুঃখ দুটোই আল্লাহর পক্ষ থেকে আসে। আমরা যদিও সুখ ও দুঃখের বাহ্যিক কারণ খাড়া করেই ব্যাপার শেষ করে দেই। প্রকৃত পক্ষে সুখ ও দুঃখ এবং পরিণামে হাসি ও কানায় দুনিয়ার কোনো মানুষের হাতে নেই। আল্লাহ-ই সুখ-দুঃখের কারণ সৃষ্টি করেন। তিনি চাইলে ক্রন্দনকারীদের মুখে মুহুর্তের মধ্যে হাসি ফোটাতে পারেন এবং হাস্যরতদেরকে মুহুর্তের মধ্যে কাঁদিয়ে দিতে পারেন।
- 8২. এ আয়াতের ব্যাখ্যার জন্য সূরা আর রূম-এর ২০ ও ২১ আয়াত এবং তৎসংশ্রিষ্ট টীকা দুষ্টব্য ।
- ৪৩. অর্থাৎ যে আল্পাহ মৃত্যু দান করেন এবং জীবন দান করতে সক্ষম, যিনি এক ফোঁটা শুক্র বিন্দু থেকে একটি সুঠাম সুন্দর মানুষ সৃষ্টি করতে পারেন এবং একই উপাদান থেকে নর ও নারী সৃষ্টি করতে পারেন, তাঁর পক্ষে মানুষকে পুনরায় সৃষ্টি করা অত্যম্ভ সহজ কাজ।
- 88. অর্থাৎ আল্লাহ যাকে ইচ্ছা ধনবান করেন এবং যাকে ইচ্ছা সংরক্ষণ করার মতো অতিরিক্ত সম্পদ দান করেন। মুফাস্সিরীনে কিরাম এ আয়াতের আরেক অর্থ করেছেন—"তিনি যাকে ইচ্ছা ধনবান করেন এবং যাকে ইচ্ছা দরিদ্র করেন।"
- ৪৫. 'শি'রা' একটি তারকার নাম। মিসরবাসীরা এর উপাসনা করতো। আরবের বনী খুযা'আ গোত্র-ও এর উপাসক ছিলো। উল্লিখিত কারণে এর নাম বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। যদিও সকল তারকার প্রতিপালক ও মালিক আল্লাহ। এ তারকা সূর্যের চেয়ে ২৩ গুণ বড় এবং সূর্য থেকে আট আলোকবর্ষেরও বেশী দূরত্বে অবস্থিত।
  - ৪৬. 'আদ' জাতি পৃথিবীর শক্তিশালী ও দুর্ধর্ষ জাতি ছিলো। হযরত হুদ আ.-কে

## ۫ؖ؈ۘۅؘؿۜۿٛۅۮٳ۫ڣۜؠؖٵؘڹڠؠ۞ۅؘڡۜۅٵۘڹٛۅٛڮۣڛؚۧٛڡؘۜڹٛڷۣٳؚؾؖۿۯػٳڹۘۉٳۿۯٳڟٛڵڒۅٳؘڟۼؽ۞

৫১. এবং সামৃদ সম্প্রদায়কেও—কাউকেই অবশিষ্ট রাখেননি। ৫২. আর তার আগে নৃহ-এর কাওমকেও ; নিক্যাই তারা ছিলো সবাই অতিশর অত্যাচারী এবং চরম অবাধ্য।

وَ الْهُوْ تَفِكَدُ اَهُوى فَعَشَّهَا مَا غَشَى فَعَلَمْ الْمَا عَلَى الْرَاحِ رَبِّكَ تَتَهَارَى هَا اَنْ الْو ده. बात जिन (काध्रम न्एकत) উन्টाना बननमत्क नृत्ना जूल नित्कन करत्र ह्वन । ८८. चठनत जांक एक मिला वा एक मिला । १९ ८८. जरवि जूमि एजात अिलानात्कर कान् कान् निप्तामर्एक वालात मत्नर (नाम कत्र वर्ष) १ ८७. वर्षो अवक्षा मठकवानी

তাদের নবী হিসেবে পাঠানো হয়েছিলো। নবীর কথা অমান্য করার ফলে তাদের ওপর প্রবল ঝঞ্জাবায়ু প্রবাহিত করে তাদেরকে ধ্বংস করে দেয়া হয়। অতপর যারা হুদ আ.-এর ওপর ঈমান এনেছিলো, তারাই আযাব থেকে রক্ষা পায়। এদের বংশধরগণ 'দ্বিতীয় 'আদ' নামে পরিচিত হয়। হযরত নূহ আ.-এর পর তারাই সর্বপ্রথম আযাব দারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়। (মাযহারী)

'সামৃদ' জাতিও তাদের অপর একটি শাখা। এদের কাছে হযরত সালেহ আ.-কে নবী হিসেবে পাঠানো হয়। তারা তাঁকে অমান্য করলে প্রচণ্ড বজ্বধনী দিয়ে তাদেরকে ধ্বংস করে দেয়া হয়। প্রচণ্ড বজ্বনিনাদে তাদের কলিজা ফেটে যায়।

89. 'উল্টে দেয়া জ্বনপদ' বলতে হ্যরত লৃত আ.-এর সম্প্রদায়কে বুঝানো হয়েছে। অবাধ্যতা ও নির্লজ্জতার শান্তি হিসেবে জিবরাঈল আ. তাদের জনপদকে উল্টে দিয়েছিলেন। আর আচ্ছনুকারী বা আবৃতকারী বন্তু দ্বারা তাদের ওপর বর্ষিত পাথর কণা বুঝানো হয়েছে। অথবা এর দ্বারা মরু সাগরের লবণাক্ত পানি বুঝানো হয়েছে, যা আজ্ব পর্যন্তও উক্ত জনপদকে প্রাবিত করে রেখেছে।

৪৮. পূর্বেকার ৪৪ আয়াত পর্যন্ত ইবরাহীম আ.-এর ওপর নাযিলকৃত সাহীফাসমূহ এবং মৃসা আ.-এর ওপর নাযিলকৃত তাওরাতের শিক্ষার বর্ণনা শেষ হয়েছে।

## ِّسَ النُّنُّرِ الْأُوْلِ ۞ أَزِفَتِ الْإِنِفَةُ ﴿ لَيْسَ لَهَامِنْ دُوْنِ اللهِ كَاشِفَةٌ ۗ

আগেকার সতর্ক বাণীগুলোর মধ্য থেকে। <sup>৫০</sup> ৫৭, আগমনকারী মুহূর্ত (কিয়ামন্ত) নিকট এসে গেছে। <sup>৫১</sup>
৫৮, আল্লাহ ছাড়া কেউ তার প্রকাশকারী নেই।<sup>৫২</sup>

নিকটে - নিকটে النَّذُر ; সতর্কবাণীগুলোর । النَّذُر : সাংগকার। নিকটে এসে গেছে : النَّذُر - আগমনকারী মুহূর্ত (কিয়ামত)। ﴿ لَهَا - কেউ নেই : لَهَا - ছাড়া : الله - ছাড়া : الله - ছাড়া الله - ছাড়া الله - ছাড়া : الله - ছাড়া الله - ছাড়া : الله - ছাড়া الله - ছাড়া : الله - ছাড়া - ভাজাহ - ভা

৪৯. অর্থাৎ ইতিপূর্বে বর্ণিত ইবরাহীম আ. ও মূসা আ.-এর ওপর নাযিলকৃত কিতাবের সারকথা শোনার পর এবং অবাধ্য জাতিসমূহের ধ্বংসের বর্ণনা শোনার পর মূহাম্মাদ সা.-এর নবুওয়াত ও তাঁর শিক্ষার সত্যতায় সন্দেহ-সংশয়ের অবকাশ থাকে না। সূতরাং হে মানুষ, এটা তোমাদের জন্য এক বিরাট নিয়ামত। অতপর তোমরা আল্লাহ তা'আলার কোন্ নিয়ামত সম্পর্কে বিবাদে লিপ্ত হবে এবং সন্দেহ পোষণ করবে ? তোমাদের উচিত একমাত্র তাঁরই প্রতি কৃতজ্ঞ হওয়া এবং তাঁরই দাসত্ব করা।

শ্বরণীয় যে, 'আদ' ও 'সামৃদ' এবং 'কাওমে নৃহ' আ. ইবরাহীম আ.-এর আগে গত হয়ে গেছে। আর 'লৃত'-এর সম্প্রদায় ইবরাহীম আ-এর সময়কালেই আযাবে পতিত হয়েছে। অতএব আলোচ্য কথাটিও ইবরাহীম আ-এর সহীফার অংশ—এতে কোনো সন্দেহ নেই।

- ৫০. অর্থাৎ হ্যরত মুহামাদ সা.-ও পূর্ববর্তী আসমানী কিতাব ও সহীফাণ্ডলোর মতো আল্লাহর আযাব সম্পর্কে সতর্ককারী অথবা এর অর্থ-এ কুরআন ও পরবর্তী আসমানী কিতাব ও সহীফাণ্ডলোর মতো আল্লাহর আযাব সম্পর্কে সতর্ককারী কিতাব। এ আয়াতের অর্থ এটাও হতে পারে যে, পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বর্ণিত আগেকার অবাধ্য জাতিগুলোর করুণ পরিণতির বর্ণনা একটি সতর্কবাণী। যারা এ সতর্কবাণী উপেক্ষা করে আখেরী নবী মুহামাদ সা.-এর দাওয়াতকে উপেক্ষা করবে, তাদেরও আগেকার জাতিগুলোর মতো করুণ পরিণতির সমুখীন হতে হবে।
- ৫১. অর্থাৎ কিয়ামত নিকটে এসে গেছে। একথা মনে করার কোনো অবকাশ নেই যে, এখনই দীন-ধর্ম সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনার প্রয়োজন নেই, এসব চিন্তা করার অবকাশ আরো পাওয়া যাবে। কিয়ামত যে নিকটে এসে গেছে, তার কারণ হলো, উন্মতে মুহাম্মাদী বিশ্বের সর্বশেষ কিয়ামতের নিকটবর্তী উন্মত। তাছাড়া কেউ তো জানে না, তার জীবনের আর কতটা সময় বাকী আছে। মৃত্যু যেমন যে কোনো সময় এসে পড়তে পারে, তেমনি কিয়ামতও যে কোনো দিন এসে পড়তে পারে। সৃতরাং প্রত্যেকের উচিত তার পরিণতি সম্পর্কে চিন্তা করে এক মুহূর্ত দেরী না করে এখন থেকেই নিজেকে সংযত করা এবং নিজের কর্মকাণ্ডকে ভধরে নেয়া। কারণ শ্বাস ফেলে আবার শ্বাস গ্রহণের সুযোগ না-ও পাওয়া যেতে পারে।

## ﴿ اَنَهِنْ هٰنَا الْحَرِيْتِ تَعْجَبُوْنَ ﴿ وَتَنْفَحَكُونَ وَلاَ تَبْكُونَ ﴾ وَالْمَعْدُونَ وَلاَ تَبْكُونَ

৫৯. তবে কি এই কথা থেকে তোমরা বিশ্বয়বোধ করছো। <sup>৫৩</sup> ৬০. আর তোমরা হাসছো, কিছু তোমরা কাঁদছো না। <sup>৫৪</sup>

### @وَٱنْتُرْسٰبِدُونَ @فَاشْجُدُوْا بِسِّوَاعْبُدُوْا ٥

৬১. আর তোমরা গর্ব অহংকারে মেতে আছো। <sup>৫৫</sup> ৬২. অতএব তোমরা আল্লাহর জন্য সিজ্ঞদা করো এবং তাঁরই ইবাদাত করো। <sup>৫৬</sup>

(النبخون ; কথা : تَعْجَبُون ; কথা : تَعْجَبُون ; কথা : تَعْجَبُون : তামরা বিশ্বর বোধ করছো। (النبخون : তামরা হাসছো : وَالْمَعْ كُون : তামরা হাসছো : وَالْمَعْ : তামরা কাদছো না। (الله - আর : النّتُمْ : তামরা কাদছো না। (الله - আর : النّتُمْ : তামরা কাদছো না। (الله - আর : النّتُمْ : আছো। (الله - الله - الله - আরাহর জন্য : الله - الله - المثلوث : তারই ইবাদাত করো :

- ৫২. অর্থাৎ কিয়ামত সংঘটিত করার ক্ষমতা যেমন আল্লাহ ছাড়া কারো নেই, তেমনি তা যখন এসে পড়বে, তখন তাকে প্রতিরোধ করা বা ঠেকানোর ক্ষমতাও আল্লাহ ছাড়া কারো নেই। তবে তা যখন সংঘটিত হবে, তখন আল্লাহ তা আলা তাকে প্রতিরোধ করবেন না।
- ৫৩. 'হাযাল হাদীস' দ্বারা কুরআন মাজীদের শিক্ষাকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ কুরআন রূপে মুহাম্মাদ সা. যে শিক্ষা পেশ করছেন সে বিষয়ে তোমরা অবাক হচ্ছো কেনো ? এটাতো কোনো অভিনব বা অবিশ্বাস্য বিষয় নয়।
- ৫৪. অর্থাৎ নিজেদের অপরাধ ও পরিণতির কথা চিস্তা করে তোমাদের তো কাঁদার কথা। অথচ তা না করে তোমাদের সামনে পেশকৃত ওহীর শিক্ষা নিয়ে তোমরা তামাশা করছো এবং হাসি-ঠাট্টা করে তাকে উড়িয়ে দিচ্ছো।
- ৫৫. 'সামেদৃন' শব্দ 'সামিদ' শব্দের বহুবচন। 'সামিদ' অর্থ 'খেল-তামাশাকারী', গাফিল, গান-বাদ্যকারী, গর্ব-অহংকারে ঔদ্ধত ব্যক্তি, পেরেশানীতে হতভম্ভ ব্যক্তি। (লুগাতুল কুরআন)

উল্লেখ্য যে, ইসলাম বিরোধী কাফির-মূশরিকদের ক্ষেত্রে সবকটি অর্থই প্রযোজ্য।

৫৬. অর্থাৎ উপরোক্ত আয়াতসমূহের দাবী হলো তোমরা সবাই আল্লাহর সামনে
সিক্ষদাবনত হও এবং তাঁরই দাসতু স্বীকার করো।

সহীহ হাদীস থেকে প্রমাণিত যে, রাস্পুল্লাহ সা. এক মাজলিসে সূরা নাজম পাঠ করেন, তখন মাজলিসে উপস্থিত একজন বৃদ্ধ কাফির ছাড়া মুসলমান, কাফির-মুশরিক

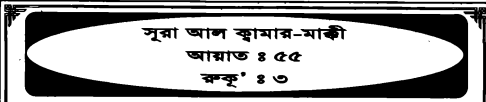
🏴 নির্বিশেষে সবাই সিজদাবনত হয়ে গেল। সেদিন যেসব কাফির মুশরিক সিজদা্<sup>শ্</sup> করেছিলো, আল্লাহ তা'আলা সেই বৃদ্ধ (উমাইয়া ইবনে খালফ) ছাড়া তাদের সবাইকে ঈমান নসীব করেছেন। সেই বৃদ্ধ কাফির অবস্থায় মারা যায়।

#### (৩য় রুকৃ' (৩৩-৬২ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আল্লাহ যাকে হিদায়াত দান করেন সে-ই একমাত্র হিদায়াত পেতে পারে। আর দীনের পথে शिनाग्रां नां कता मूनिग्रांत भवक्ताः वर्षः भौजात्गाः विषयः ।
- २. ऋकृ'त श्रथम চात्रिं पाग्नाएं कृतारैगएनत प्रनाजम त्नजा अग्रामीम रैतत्न मूगीतात कथा तमा रसिंह, य तामृलत पाधग्रां पास क्रेयान पानांत काष्ट्रांकाष्ट्रि अस्मित्र किंकू जात अक कांकित বন্ধুর প্ররোচনায় কুফরীতে ফিরে গিয়েছিলো।
- ৩. কাফির-মুশরিক ও অসৎ বন্ধু-বান্ধবরাই মানুষকে পথভ্রষ্ট করে এবং হিদায়াতের পথে অগ্রসর হতে বাধা দান করে। সুতরাং এ জাতীয় বন্ধু-বান্ধব থেকে দূরে থাকতে হবে।
- अपृगा क्रगां क्रांत खान विकास वालाहत निकिए तराहि। वालाह वालाहि तराहि । ওহীর মাধ্যমে যতটুকু জ্ঞান দিয়েছেন, ততোটুকুই মানুষ জানতে পারে।
- ৫. कुत्रव्यान यांकीप ছाড़ा व्यारंगकांत्र व्यामयांनी किंठांत ও मरीकांमयूरहत भिक्षा मन्पर्क खानांत्र নির্ভরযোগ্য কোনো সূত্র আজ আর দুনিয়াতে নেই।
  - ७. वारेरवरलत ७७ एँके।य्येचे पशर्य जांधतारजत नात्य या मिनिवक्ष प्यारक, जा निर्कतरयांगा नग्न ।
- ৭. এ সূরার ৩৮ আয়াত থেকে ৫৬ আয়াত পর্যন্ত ইবরাহীম আ.-এর ওপর নাযিলকৃত সহীফাসমূহ এবং মূসা আ.-এর ওপর নাযিলকৃত 'তাওরাত'-এর কিছু শিক্ষা উল্লিখিত হয়েছে। উন্মতে মুহাম্মদীর জন্য এগুলো অবশ্য পালনীয়।
- ৮. वर्गिष्ठ भिक्का ও विधानश्रमात्र मर्था क्षथम विधान श्रमा— একের অপরাধের শান্তি অन্যকে **प्तिया यात्व ना । जत्व यपि अर्थे जपदाध अश्वरित ज्ञान ज्ञान कात्न अश्वरिक्ष धार्क, अर्थे।** छिन्न कथा ।
- ৯. প্রত্যেক ব্যক্তি তার কৃতকর্মের ফল ভোগ করবে এবং চেষ্টা-সাধনা ছাড়া কেউ কোনো প্রকার মর্যাদা লাভ করতে পারে না।
- ১০. মানুষ তার চেষ্টা-সাধনার সুফল বা কৃফল অবশ্যই আখিরাতে দেখবে। এতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।
  - ১১. আখিরাতে মানুষকে তার দুনিয়াতে কৃত চেষ্টা-সাধনার পরিপূর্ণ বিনিময় প্রদান করা হবে।
- ১২. সৃত্যুর মাধ্যমে মানুষকে তার প্রভুর সামনে হাজির করে দেয়া হবে। সৃত্যু যেমন অনিবার্য তেমনি আল্লাহর দরবারে উপস্থিত হওয়াও অনিবার্য।
- ১৩. মানুষের হাসি ও কান্নার মূল কারণ সুখ ও দুঃখ। সুখ-দুঃখ উভয়ের কার্যকারণ আল্লাহ-ই সৃষ্টি করেন। সুতরাং তিনিই মানুষকে হাসান এবং কাঁদান।
- ১৪. একই শুক্রবিন্দুর উপাদান থেকে আল্লাহ পুরুষ ও নারী উভয়ই সৃষ্টি করেন। মানুষ সৃষ্টির এ निय़म-इ সূচनाकाम थেকেই চলে আসছে এবং किग्रामত পर्यन्त চमर्ति ।
- ১৫. আল্লাহ তা'আলা যেহেতু কোনো নমুনা ছাড়াই প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন ; তাই-দিতীয়বার সৃষ্টি করা তাঁর পক্ষে কোনো কঠিন কাজ নয়।

- ্র ১৬. আল্লাহ তা'আলাই মানুষের মধ্যে ধনী-দরিদ্র সৃষ্টি করেন। তিনি কাউকে ধনবান করা এবং কাউকে হতদরিদ্র অবস্থায় রাখার মৃদ কার্যকারণ তিনিই জ্ঞানেন।
- ১৭. আল্লাহ তা'আলাই সূর্য-চন্দ্র ও সকল গ্রহ-নক্ষত্রের স্রষ্টা। সূতরাং ইবাদত পাওয়ার অধিকার একমাত্র তাঁর। অতএব আল্লাহ ছাড়া আর কারো ইবাদত বা দাসত্ব করা যাবে না।
- ১৮. নবী-রাস্লদের দেখানো পথে না চলে বিপথগামী হলে, অতীতের অবাধ্য জাতি-গোষ্ঠীর মতো ধ্বংস অনিবার্য ।
- ১৯. হযরত হুদ আ.-এর নির্দেশ অমান্য করে 'আদ' জ্ঞাতি প্রচণ্ড ঝঞ্জাবায়ুর আযাবে ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছে।
- २०. २यत्र७ সামেহ আ.-এর নির্দেশ অমান্য করে সামুদ জাতি বিকট বজ্রধ্বনীর আযাব দ্বারা ধ্বংস হয়ে গেছে।
- २১. २यत्र७ मृ७ षा.-এत ष्रवाधा २८. मृ७'-এत সম্প্রদায় জীবন্ত মাটিতে প্রোথিত २८.। धरः म २८.। १८.।
- २२. मृष्ठ সম্প্রদায়ের জ্বনপদকে ভাদেরকে সহ শূন্যে ভুলে উপ্টে দেয়া হয়েছে, অতপর তার ওপর পাথর কণা বর্ষিত হয়েছে, যা জ্বনপদটিকে ঢেকে ফেলেছে।
- ২৩. অতীতের নবী-রাসৃল, তাদের প্রতি নাযিলকৃত কিতাবের শিক্ষা এবং তাদের অবাধ্য জাতির পরিণাম ফল জানার পর বর্তমান কালের মানুষের জন্য শেষ নবীর শিক্ষাকে আঁকড়ে ধরা অপরিহার্য কর্তব্য।
- ২৪. কিয়ামত ক্রমান্তরে ঘনিয়ে আসছে। এর নির্দিষ্ট সময় একমাত্র আল্লাহ-ই জানেন। মানুষের জীবনকালও অসীম নয়। যে কোনো সময় যে কোনো লোকের মৃত্যু হয়ে যেতে পারে। তাই মুহূর্ত থেকেই দীনের পথে চলা শুরু করার বিকল্প নেই।
- २८. यानुरस्त्र উচিত निरक्षापत्र व्यथतार्थत्र कथा चत्रन करत्र व्याद्वाट्त कार्ष्ट् कार्यत्र भानि रकरण कया श्रार्थना कता।
- ২৬. মানুষের উচিত নিজেদের মিধ্যা অহমিকা ত্যাগ করে আল্লাহর বিধানের অনুগত হয়ে জীবন যাপন করা।

П



#### নামকরণ

'ক্বামার' অর্থ চাঁদ। সূরার প্রথম আয়াতেই এ শব্দটি আছে। সে হিসেবে এর নামকরণ হয়েছে— 'আল ক্বামার'। অর্থাৎ এটা সেই সূরা যাতে 'ক্বামার' শব্দটি উল্লিখিত হয়েছে।

#### নাথিলের সময়কাল

মুহাদ্দিস ও মুফাস্সিরদের সর্বসম্মত মতে চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হওয়ার ঘটনা হিজরতের পাঁচ বছর আগে মক্কার 'মিনা' নামক স্থানে সংঘটিত হয়েছিলো। এ থেকেই এ সূরার নাযিলকাল নির্ধারিত হয়ে যায়।

#### আলোচ্য বিষয়

এ স্রার মূল আলোচ্য বিষয় হলো কাফিরদেরকে তাদের হঠকারিতার জন্য তিরন্ধার করা এবং তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া। আগেকার স্রা আন নাজ্মের শেষ দিকে বলা হয়েছে যে, কিয়ামত নিকটবর্তী হয়েছে। এ স্রায় চাঁদকে দ্বিখণ্ডিত করে দেখানোর মাধ্যমে তার প্রমাণ পেশ করা হয়েছে।

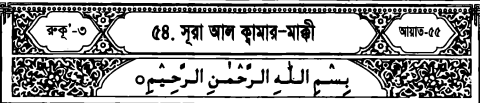
কিয়ামত-এর সবচেয়ে বড় আলামত বা নিদর্শন হলো শেষনবী হ্যরত মুহামাদ সা.-এর নবুওয়াত। এক হাদীসে তিনি ইরশাদ করেছেন যে, আমার আগমন ও কিয়ামত হাতের দুই আংগুলের মতো অঙ্গাঙ্গীভাবে জড়িত।

চাঁদকে দ্বিপণ্ডিত করে দেখানো দ্বারা বুঝানো হয়েছে, মহাবিশ্বের এ ব্যবস্থা চিরস্থায়ী নয়। বরং তা একদিন ছিন্ন-বিচ্ছিন্ন হয়ে যেতে পারে, যেমন চাঁদ-এর মতো একটি উপগ্রহ দুখণ্ড হয়ে এক খণ্ড পাহাড়ের এক পাশে এবং অপর খণ্ড পাহাড়ের অপর পাশে পড়েছে। এ ঘটনার মাধ্যমেই ইংগীত করা হয়েছে যে, চাঁদ দুখণ্ড হওয়ার মাধ্যমে কিয়ামতের সূচনা হয়ে গিয়েছে। রাস্পুল্লাহ সা. এ ঘটনার প্রতি ইংগীত করে ইরশাদ করেছেন—"তোমরা এ ঘটনা দেখো এবং সাক্ষী থাকো। কিছু কাফিররা 'যাদু' বলে উড়িয়ে দিয়েছিলো এবং নিজেদের কুফরীর ওপর অটল থাকলো। তাদের এ হঠকারিতায় তাদেরকে এ সূরায় তিরস্কার করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, এসব লোক আল্লাহর নিদর্শন চোখে দেখেও তাতে বিশ্বাসন্থাপন করে না। এরা ইতিহাস থেকে যেমন শিক্ষা গ্রহণ করে না, তেমনি কোনো যুক্তিও মানতে চায় না। তবে তারা সেদিনই কিয়ামত আসার ব্যাপারটাকে বিশ্বাস করবে, যেদিন কিয়ামত তাদের সামনে এসে পড়বে এবং তারা মাটি থেকে বের হয়ে হাশরের ময়দানের দিকে দৌড়াতে থাকবে।

অতপর অতীতের বিধান্ত জাতি কাওমে নৃহ, কাওমে আদ, সামৃদ, দৃত-এর সম্প্রদারী এবং ফিরআউনের অনুসারীদের উদাহরণ পেশ করে সতর্ক করা হয়েছে যে, এসব জাতি যেমন আল্লাহ ও রাস্লের অবাধ্য হয়ে এ দুনিয়াতেই আল্লাহর আযাবে নিপতিত হয়েছে। তেমনি তোমরা যদি সেসব জাতির মত ও পথের অনুসারী হও তোমরাও দুনিয়াতেই আল্লাহর আযাবে নিপতিত হবে। আর যদি তোমরা এসব জাতির ইতিহাস থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে সঠিক পথ অবলম্বন কর, তাহলে তোমাদের ওপর কখনো আযাব আসতে পারে না।

অতপর অতীতের ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিসমূহের কথা স্বরণ করিয়ে মক্কার কাফিরদের উদ্দেশ্যে বলা হয়েছে যে, যেসব কারণে অতীতের জাতি-গোষ্ঠীগুলো দুনিয়াতেই আযাবে নিপতিত হয়েছে, তোমরাও যদি তাদের পদাঙ্ক অনুসরণ করো, তাহলে তোমাদের সাথেও একই আচরণ করা হবে। তোমাদের কাছে কি এমন কোনো সনদ আছে যে, তোমরা অন্যরা যেসব অপরাধ করে আযাবের উপুক্ত হয়েছে সেসব অপরাধ করলেও তোমাদেরকে পাকড়াও করা হবে না । তোমাদের সংঘবদ্ধ জনশক্তির যতই বড়াই করো না কেনো, আল্লাহর পাকড়াওর সামনে এরা মোটেই টিকে থাকতে পারবে না এবং তারা পালিয়ে বাঁচতে চাইবে। আর আখিরাতে তো তোমাদের সাথে এর চেয়ে আরো কঠোর আচরণ করা হবে।

অবশেষে কাফিরদের উদ্দেশ্যে বলা হয়েছে যে, কিয়ামত-এর জন্য যে সময় নির্ধারিত আছে সেই নির্দিষ্ট সময়েই কিয়ামত সংঘটিত হবে। এর জন্য আল্লাহ তা'আলার কোনো প্রস্তুতির প্রয়োজন হবে না। এর জন্য আল্লাহর একটিমাত্র হ্কুম-ই যথেষ্ট। কিয়ামতের ব্যাপারে কেউ অবিশ্বাস করলেই তাকে বিশ্বাস করানোর জন্য নির্ধারিত সময় থেকে তাকে এগিয়ে নিয়ে আসা যাবে না। একই ভাবে তোমরা কিয়ামত সংঘটিত হতে দেরী হচ্ছে দেখে তোমরাও বিদ্রোহ করো, তাহলেও তা এগিয়ে আসবে না, আবার কোনো কারণে তা পিছিয়েও যাবে না; বরং তোমরা নিজেদের বিদ্রোহের পরিণতি ভোগ করবে। আল্লাহর নিকট মানুষের সকল কর্মকাণ্ডের তালিকা তৈরি হচ্ছে। কোনো কাজ তা যত ছোটই হোক না কেনো, সেই তালিকা থেকে বাদ পড়ছে না। আর যারা কিয়ামত-এর কথা বিশ্বাস করে নিজের আমলকে ওধরে নেবে, তারা আল্লাহর সান্নিধ্যে জানুাতের সুখ-শান্তি উপভোগ করতে থাকবে।



# ۞ٳؿٛڗۜڔؘۜٮؚٵڶڛؖٵعَةُ وَانْشَقَ الْقَهُرُ۞وَإِنْ يَرُوْا أَيْدَ يُعْرِضُوْا وَيَقُوْلُوْا

- ১. কিয়ামত নিকটে এসে গেছে আর চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হয়ে গেছে। ২. আর তারা যদি কোনো নিদর্শন দেখে, তারা মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং বলে—
- ③انْشَقَ ; আর ; ضَمَّق কিয়ামত وَ , কিয়ামত কিয়ামত কিয়ামত । وَ किथिखि হয়ে। গেছে : مُرَواً , কাদ । وَ هَا - مَا الْقَسَرَ - কার الْقَسَرَ - কানে। কিদর্শন ; مَعْرُضُواً - কারা মুখ ফিরিয়ে নেয় - وَيَقُولُواً ; বেল - وَ وَ काता মুখ ফিরিয়ে নেয় - وَ وَ هَا مُعْرَضُواً
- ১. ইতিপূর্বেকার সূরায় বলা হয়েছে যে, আগমনকারী মুহূর্ত (কিয়ামত) নিকটবর্তী হয়েছে। এ সূরার প্রথমেই সেই কথাকে সুস্পষ্ট করে বলা হয়েছে— "কিয়ামত নিকটে এসে গেছে।" আর তার প্রমাণ হিসেবে চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হওয়ার কথা বলা হয়েছে। এর দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, কিয়ামত হওয়াকে যারা অবিশ্বাস করছে, তাদের জেনে রাখা প্রয়োজন যে, কিয়ামত সংঘটিত হওয়া অসম্ভব কিছু নয়। বিশ্বজগতের একটি অংশ চাঁদ দুখণ্ড হওয়া দ্বারাই তা প্রমাণিত হয়। চাঁদের মতো অন্যান্য গ্রহ-উপগ্রহ এবং সৌরজগতের সবকিছুই এভাবে খণ্ড-বিখণ্ড হয়ে ধ্বংস হয়ে যেতে পারে। এণ্ডলোর কোনোটাই অনাদি ও চিরস্থায়ী নয়।

চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হওয়ার ঘটনা শুধু কুরআন দ্বারাই প্রমাণিত নয়, বরং সহীহ হাদীসসমূহ থেকেও এটা প্রমাণিত। সম্মানিত সাহাবায়ে কিরামের মধ্যে তিনজন এ ঘটনার প্রত্যক্ষদর্শী হিসেবে সাক্ষী দিয়েছেন। তাছাড়া আরো যেসব বর্ণনা এ সম্পর্কে রয়েছে, তাতে এর সত্যতা সম্পর্কে সন্দেহের কোনো অবকাশই থাকে না।

ঘটনার বিবরণে প্রকাশ, রাস্পুলাহ সা. মক্কার 'মিনা' নামক স্থানে অবস্থানরত ছিলেন তখন মুশরিকরা রাস্পুলাহ সা.-এর কাছে নবুওয়াতের সপক্ষে নিদর্শন দাবী করলো। ঘটনাটি ঘটেছিলো হিজরতের প্রায় পাঁচ বছর আগে। সেদিন ছিলো চান্দ্রমাসের ১৪ তারিখের সন্ধ্যারাত্রি। সবেমাত্র চাঁদ উদিত হয়েছে। মুশরিকদের দাবীর পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ তা'আলা এ সুস্পষ্ট অলৌকিক ঘটনা দেখিয়ে দিলেন। হঠাৎ দেখা গেলো চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হয়ে একখণ্ড পূর্বদিকে এবং অপর খণ্ড পশ্চিম দিকে চলে গেলো। আর উভয় খণ্ডের মাঝে পাহাড় অন্তরাল হয়ে গেলো। রাস্পুলাহ সা. উপস্থিত সবাইকে বললেন, দেখো এবং সাক্ষ্য দাও। উপস্থিত সবাই এ অসাধারণ ঘটনা সুস্পষ্টরূপে দেখলো। অতপর চাঁদের উভয় খণ্ড আবার একত্রিত হয়ে গেলো। কোনো দৃষ্টিবান লোকের পক্ষে এ ঘটনা অস্বীকার করা সম্ভবপর ছিলো না। কিন্তু কাফিররা বললো,

مع مدر على الله مراكب والم المعمد المواءمر وكل المرمستقر وكل المرمسة والمعامل المامل المامل

(এটাভো) চিরাচরিত যাদৃ। ও. আর তারা (সত্যকে) অধীকার করছে এবং নিজেদের খেরাল-খুলীর অনুসরণ করছে°, অন্নচ প্রত্যেক বিষয়ই অবশেষে দ্বিরিকৃত হয়। ৪. আর নিঃসন্দেহে তাদের কাছে এসেছে

مَنَ الْإِنْبَاءِ مَافِيهِ مُؤْدَجُو ﴾ حِكْمَةً بَالِغَةَ فَهَا تَغْنِ النَّنُ رُفَّ فَتُولَ عَنْهُمُ ﴿ الْأَن (অতীত জ্ঞাতিসমূহের) এমন কিছু সংবাদ যাতে ররেছে সতর্কবাণী। ৫. (তাতে আরো আছে) পরিপূর্ণ জ্ঞান, কিছু সে সতর্কবাণী তাদের কোনো উপকারে আসেনি। ৬. অতএব আপনি তাদের থেকে মুখ ফিরিয়ে নিন; ৫

মুহাম্মদ সা. আমাদের চোখে যাদু করেছে, তাই আমাদের দৃষ্টি ভ্রম ঘটেছে। তবে সারা বিশ্বের মানুষকে তো আর তিনি যাদু করতে পারবেন না। অতএব বাইরে থেকে কিছু লোকের আসা পর্যন্ত অপেক্ষা করো, তারা কি বলে শুনে নাও। এরপর বিভিন্ন স্থান থেকে আগন্তুক মুশরিকদেরকে তারা জিজ্ঞেস করলো, তারা সকলে চাঁদকে দিখণ্ডিত হতে দেখেছে বলে সাক্ষ্য দিলো।

মুহাদ্দিসীনে কিরামের অনেকের মতে চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হওয়া একদিকে রাস্পুল্লাহ সা. এর নবুওয়াতের সত্যতার প্রমাণ, অন্যদিকে এটা কিয়ামত নিকটবর্তী হওয়ারও প্রমাণ। কারণ রাস্পুল্লাহ সা. কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার যে খবর দিয়েছেন, এ ঘটনা তার সত্যতার প্রমাণ। আল্লাহ তা'আলা নিজেই আলোচ্য আয়াতের মাধ্যমে তাঁর রাস্লের প্রদন্ত খবরের সত্যতার সাক্ষ্য দিয়েছেন।

- ২. অর্থাৎ মুহামাদ সা. চাঁদকে যে দু'খণ্ড করে দেখিয়েছেন তা অতীতের অনেক যাদুকরের তেলেসমাতির মতই একটা যাদু—এটা ছিলো কাফিরদের মন্তব্য। তাদের ধারণা অতীতের যাদুকরদের যাদুর কোনো প্রভাব যেমন দীর্ঘস্থায়ী হয় না, এটাও তেমনি অতীত হয়ে যাবে।
  - ৩. অর্থাৎ আগে থেকে কাফিররা যেমন কিয়ামতে অবিশ্বাসী ছিলো, তেমনি এ নিদর্শন

# يُو اللهُ عَ اللهِ عِ إِلَى شَيْ تُكُونَ مُسَعًا اَبْصَارُهُم يَخُرُجُونَ مِنَ الْأَجْلَاثِ

বেদিন এক আহ্বানকারী আহ্বান জানাবে এবং অপ্রীতিকর বিষয়ের দিকে। ৭. (সেদিন) তাদের দৃষ্টি অবনমিত অবস্থার তারা কবরতলো খেকে বের হরে জাসবে,

দেখেও তাদের বিশ্বাসে কোনো পরিবর্তন আসলো না। এর কারণ কিয়ামতকে বিশ্বাস করা তাদের খেয়াল-খুশীর বিপরীত ছিলো।

- 8. অর্থাৎ মুহাম্মাদ সা.-এর দাওয়াতকে তোমরা যে অবিশ্বাস করছো, তারও একটা চূড়ান্ত সমাধান আছে। তোমরা অবিশ্বাস করেই যাবে। আর তিনি দাওয়াত দিয়েই যেতে থাকবেন। এভাবে অনন্ত কাল পর্যন্ত চলতে থাকবে—এমনটা হতে পারে না। তাঁর এবং তোমাদের মধ্যকার এ ছন্দু-সংঘাতের একদিন স্থির সিদ্ধান্ত হবে। সেদিন প্রমাণিত হবে—কারা সত্যের ওপর রয়েছে। আর সেদিনই সত্যপন্থীরা তাদের সত্যপথে থাকার সুফল এবং বাতিলপন্থীরা তাদের বাতিলের ওপর থাকার মন্দ ফল অবশ্যই লাভ করবে।
- ৫. অর্থাৎ হে নবী আপনি তাদেরকে তাদের হঠকারিতা নিয়ে থাকতে দিন। তাদেরকে অতীতের অবিশ্বাসী হঠকারী জাতিসমূহের পরিণতির কথা জানিয়ে দেয়া হয়েছে এবং ইতিহাস থেকে সেসব জাতির উদাহরণ দিয়ে বুঝানো হয়েছে। তারপরও তারা যদি তাদের হঠকারিতা পরিত্যাগ না করে, তাহলে তাদেরকে তাদের অবস্থায় থাকতে দেয়া ছাড়া আর কি-ইবা করা যেতে পারে । হাঁ, এরা তখনই আখিরাতকে বিশ্বাস করবে, যখন কবর থেকে জীবিত হয়ে—আখিরাত সম্পর্কে তাদেরকে যেসব খবর দেয়া হচ্ছে, সে সবকিছু স্বচক্ষে দেখতে পাবে।
- ৬. অর্থাৎ এমন বিষয় যা তাদের ধারণা কল্পনার বাইরে এবং সেসব বিষয় তাদের ইচ্ছা আকাচ্চ্ফার বিপরীত। তারা কোনোদিন কল্পনাও করেনি যে, তাদেরকে যা দুনিয়াতে বলা হয়েছিলো, তা হুবহু এমনভাবে সত্যে পরিণত হয়ে যাবে।
- ৭. অর্থাৎ কবর থেকে উঠে যখন তারা আখিরাতের কল্পনাতীত দৃশ্যাবলী বাস্তবে দেখবে, তখন তারা ভয়-ভীতি, লচ্জা-অপমান ও অনুশোচনায় মাথা নীচু করে রাখাবে। তারা বুঝতে পারবে যে, এটাই তো সেই আখিরাত যার কথা নবী-রাসূলগণ এবং এদের অনুসারী মু'মিনরা তাদেরকে দুনিয়াতে বলেছিলেন যাকে তারা প্রত্যাখ্যান করেছিলো এবং সেসব কথাকে গাল-গল্প বলে উড়িয়ে দিয়েছিলো।
  - ৮. অর্থাৎ যে যেখানেই মৃত অবস্থায় পড়ে ছিলো, তা মাটির গহ্বর হোক, নদী-সমুদ্রের

# كَانَّهُمْ جَرَادٌ مُّنْتَشِرُّ مُهُمِعِينَ إِلَى النَّاعِ ويَقُولُ الْكَفِرُونَ مَنَا

যেন তারা বিক্ষিপ্ত পঙ্গপাল। ৮. তারা আহ্বানকারীর দিকে ভীত-সম্ভস্ত অবস্থায় দৌড়রত থাকবে ; কাফিররা (যারা কিয়ামত অস্থীকারকারী) বলতে থাকবে— 'এটা তো

يَوْ الْعَبِرْ ۚ كُنَّ بَيْ قَبْلَهُ وَوْ الْوَرْ فَكُنَّ بُوْا عَبْنَ نَا وَقَالُوا مَجْنُونَ

বড় কঠিন একটি দিন। ১. তাদের আগে নৃহ-এর কাওমও অস্বীকার করেছিলো' এবং তারা আমার বান্দাহকে মিধ্যাবাদী সাব্যস্ত করেছিলো আর বলেছিলো (এ ব্যক্তিতো) পাগল

وَّازْدُجِرَ فَ نَعَارِبُ أَنِّي مَفْلُوبٌ فَانْتَصِرْ فَفَتَحَنَّا اَبُوابَ السَّمَاءِ

এবং তাকে হুমকী-ধুমকীও দেয়া হয়েছিলো<sup>১০</sup>। ১০ অবশেষে তিনি তার প্রতিপালককে ডেকে বলেছিলেন— 'আমি তো পরাজ্ঞিত, অতএব আপনি প্রতিবিধান কব্দন'। ১১, তখন আমি খুলে দিলাম আসমানের দরজাসমূহ

- তারা - مُهْطُعِيْنَ - विक्किखं। (كانهُم - حَرَادٌ ; विक्किखं। (كانهُم - حَرَادٌ - مَهُطُعِيْنَ - विक्किखं। (كانهُم - حَرَادٌ - مَهُطُعِيْنَ - الدَّاعِ - الدَّاءِ - اللَّهُمْ - الله - عَسَرٌ ; कि कि الكَفْرُونُ : विकित् - كَذَبُّتُ - विकित्त الكَفْرُونُ : विकित्त काति (هُمَ - عَسَرٌ ) - विकित्त काति (هُمَ - عَبَدُنَ ) - विकित्त काति : وَمَدَّنُونُ : विकित्त काति - وَكَذَبُونُ - विकित्त काति : وَكَذَبُونُ - विकित्त काति : وَالله - مَخَنُونُ : विकित्त काति : विकित्त : वि

তলদেশ হোক অথবা কোনো জীব-জন্তুর উদর হোক, তার দেহাবশেষ মাটির যে স্তরেই মিশে গিয়ে থাকুক না কেনো, সে উঠে হাশরের ময়দানের দিকে দৌড়াতে থাকবে।

৯. অর্থাৎ নূহ আ.-এর জাতিও অবিশ্বাস করে ছিলো আখিরাতকে। তারা মৃত্যুর পর পুনর্জীবন লাভ, আল্লাহর সামনে জবাবদিহিতা, সেখানে সফলতা লাভের জন্য এখানে করণীয় ও বর্জনীয় কাজগুলো কি কি এবং এর সাথে সংশ্লিষ্ট আকীদা-বিশ্বাস সম্পর্কেনূহ আ. যেসব শিক্ষা প্রচার করেছিলেন, তা সবই তারা মিথ্যা সাব্যস্ত করেছিলো।

১০. অর্থাৎ তারা ওধুমাত্র নিজেরা অমান্য-অস্বীকার করেই ক্ষান্ত থাকেনি, বরং তারা ্তাদের প্রতি প্রেরিত নবীকে পাগল আখ্যায়িত করে, ভয়-ভীতি দেখিয়ে, তিরস্কার করে,

# بهاء منهم وفي سلم مركز أكرض عيونًا فالتقى الماء على أمر قن قُور و بهاء منهم وفي وفي الكرض عيونًا فالتقى الماء على أمر قن قُور و بهاء منهم وفي المرابع المرابع والمرابع والمرا

মুখলধারে বৃষ্টি বর্ষপের মাধ্যমে ১২. আর যমীনকে ফোরারায় রূপান্তরিত করে দিলাম<sup>33</sup>; ফলে (আসমান ও যমীনের) পানি মিলিত হলো এমন এক ব্যাপারে যা আগেই নির্ধারিত ছিলো।

## @وَحَهَلْنُهُ عَلَى ذَاتِ ٱلْوَاحِ وَدُسُرِ قَ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا عَجَزَاءً لِّمَن كَان كُفِر

১৩. আর তাঁকে (নৃহকে) আমি আরোহণ করিয়ে দিলাম কাঠের ফালি ও পেরেক বিশিষ্ট নৌযানে<sup>১২</sup>। ১৪. যা চলতো আমার তত্ত্বাবধানে ; (এটা) সে ব্যক্তির জন্য প্রতিশোধস্বরূপ ছিলো যাকে অস্বীকার করা হয়েছিলো।<sup>১৩</sup>

- فَجُرْنَا ; आत - وَ وَ جَدِرْنَا ; अवन धारत । ﴿ وَ الله عَلَى الله الْرَضَ ; म्यन धारत । ﴿ وَ الله الْرَضَ ; क्ष्मांखित करत िनाम وَ وَ الله الله الله الله وَ وَ الله الله الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالل

দীনের শিক্ষা প্রচার-প্রসারে বাধা সৃষ্টি করে। নবীকে হুমকী ধমকী দিয়ে এবং অবশেষে তাঁর জীবনের ভয় দেখিয়ে তাঁকে এ কাজ থেকে বিরত রাখতে চেয়েছে। তারা তাঁকে এমন কথাও বলেছে যে, আপনি যদি দীন প্রচার-প্রসারের কাজ থেকে বিরত না হন, তাহলে আমরা আপনাকে পাথরের আঘাতে মেরে ফেলবো।

মুজাহিদ র. থেকে বর্ণিত—নূহ আ.-এর লোকেরা তাঁকে পথে-ঘাটে কোথাও সাক্ষাত পেলে তারা তাঁর গলা চেপে ধরতো। ফলে তিনি হুশ হারিয়ে ফেলতেন। অতপর হুশ ফিরে এলে তিনি আল্লাহর দরবারে এভাবে দোয়া করতেন—"আল্লাহ আমার জাতির অপরাধ ক্ষমা করে দিন, তারা অজ্ঞ। এভাবে তিনি সাড়ে নয়শত বছর তাদের নির্যাতনের জবাবে তাদের জন্য দোয়া করেছেন। অবশেষে নিরুপায় হয়ে তিনি তাদের জন্য বদ দোয়া করেন, ফলে পুরো জাতি-ই মহাপ্লাবণে নিমজ্জিত হয়ে ধ্বংস হয়ে যায়।

১১. অর্থাৎ আল্লাহর হুকুমে ভূ-পৃষ্ঠ ফেটে অসংখ্য ঝর্ণাধারা প্রবাহিত হয়েছে, যা থেকে অনর্গল পানি উপচে পড়ছে।

১২. অর্থাৎ আসমান থেকে বর্ষিত পানি এবং ভূ-পৃষ্ঠ থেকে উপচে পড়া পানি মিলিত হয়ে 'কাওমে নৃহ'কে ডুবিয়ে মারার পূর্ব-নির্ধারিত আল্লাহর পরিকল্পনা বাস্তবায়িত করলো। আমি নৃহ আ. এবং তাঁর অনুসারী মু'মিনদেরকে কাঠের তক্তা ও পেরেক

## ۗ وَلَ قَلْ تَّرَكْنَهَا اٰ يَدُّ فَهَلْ مِنْ مُّلِّ كِرٍ ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَنَا بِيْ وَنُنُرِ

১৫. আর নিঃসন্দেহে আমি তাকে একটি নিদর্শনম্বরূপ রেখে দিয়েছি<sup>১৪</sup>, অতএব আছে কি কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ? ১৬. অতপর (দেখো), কেমন (কঠোর) ছিলো আমার আযাব এবং ভীতি প্রদর্শন ়ু

## ٤ وَلَقَنْ يَسَّوْنَا الْقُوْاٰنَ لِلنِّ كُونَهَلُ مِنْ مُّنَّ كِرِ ﴿ كَنَّ بَنْ عَادٌّ فَكَيْفَ كَانَ

১৭. আর নিঃসন্দেহে আমি কুরআনকে সহচ্চ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য অতএব আছে কি কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ? ১৮. 'আদ' জাতিও অস্বীকার করেছিলো (তাদের নবীকে), অতপর কেমন (কঠোর) ছিলো

সম্বলিত নৌযানে আরোহণ করিয়ে বাঁচিয়ে রাখলাম। অবিশ্বাসী জাতির কেউ পাহাড়ে উঠেও রক্ষা পেল না।

- ১৩. অর্থাৎ আমার নবী নৃহ আ.-কে মেনে নিতে অস্বীকার করার কারণেই সেই জাতির উপর প্রতিশোধ স্বরূপ তাদেরকে সমূলে ডুবিয়ে মারা হয়েছিলো।
- ১৪. অর্থাৎ নূহ আ.-এর তৈরী জাহাজকে সুদীর্ঘকাল পর্যন্ত মানুষের জন্য শিক্ষণীয় নিদর্শন হিসেবে রেখে দিয়েছি। যাতে করে মানুষ বুঝতে সক্ষম হয় যে, আল্লাহর নাফরমানদের পরিণতি দুনিয়াতেই কেমন হতে পারে। আর আখিরাতের অনন্ত জীবনের শান্তি তো তৈরী করেই রাখা হয়েছে। আর মু'মিনদেরকে আল্লাহ কিভাবে রক্ষা করেন, সে শিক্ষাও এ থেকে মানুষ পেতে পারে।

হাদীসের বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, মুসলমানরা যখন ইরাক ও আল জাযিরা জয় করে তখন জুদী-পাহাড়ের ওপর নূহ আ.-এর জাহাজ দেখেছিলেন। বর্তমান কালেও বিমান ভ্রমণের সময় সেই অঞ্চলের একটি পর্বত শীর্ষে জাহাজের মতো একটি বস্তু পড়ে থাকতে দেখা যায়, যাকে নূহ আ.-এর জাহাজ বলে সন্দেহ করা হয়।

১৫. কুরআনকে সহজ করে দেয়ার দুটো অর্থ হতে পারে—(এক) কুরআন বুঝা এবং তার উপদেশ অনুযায়ী জীবন গড়া সহজ। কুরআনের বিধানগুলো মানুষের স্বভাব

# عَنَابِي وَنُنُ رِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيْحًا صَرْصَرًا فِي يَوْ إِنَّحْسٍ مُسْتَعِرٍّ ﴿

আমার শান্তি ও সতর্কবাণী ? ১৯. নিক্যুই আমি তাদের ওপর পাঠিয়েছিলাম এবং প্রচণ্ড ঝড়ো বাতাস এক চির অণ্ডভ দিনে ;<sup>১৬</sup>

كُذُرٍ ; ৩-وَ ; নিক্তরই আমি -اَنَّ নিক্তরই আমি ; نُذُرٍ ; ৩-وَ ; নিক্তরই আমি - عَـــذَابِیْ পাঠিয়েছিলাম ; فِیْ فِیْ ; পাঠিয়েছিলাম ; مَرْصَرًا ; এক বাতাস - مَرْصَرًا ; পাঠিয়েছিলাম - عَلَيْهِمْ - প্রচণ্ড ঝড়ো ; فِیْ مَسْتَمِرٍ ; অন্তভ - نَحْسَ ; এক দিনে - بَوْمٍ

সমত। এ বিধান অনুসারে চলা কোনো কঠিন ব্যাপার নয়। যে কোনো মানুষ বিদ্যমান উপায়-উপকরণের মাধ্যমে সহজেই কুরআন বুঝতে পারে এবং সহজেই তা মেনে চলতে পারে। এ কুরআন থেকে বড় বড় আলেম ও দার্শনিক যেমন কল্যাণ সহজে লাভ করতে পারে তেমনি অক্ষর জ্ঞানহীন মূর্য লোকও এ কুরআনের শিক্ষা শুনে শুনে অনুসরণ করতে পারে এবং নিজের জীবনকে সুন্দর করতে পারে। (দুই) কুরআন হিফ্য করা বা মুখন্ত করার জন্য সহজ করে দেয়া হয়েছে। ইতিপূর্বেকার আসমানী কিতাবগুলোর কোনোটাই মানুষের মুখন্ত ছিলো না। আল্লাহ তা আলা কুরআন মাজীদকে হিফ্য করা সহজ করে দিয়েছেন। তাই দেখা যায় কচি কচি বালক-বালিকারাও কুরআন মুখন্ত করতে পারে এবং তাতে একটি যের-যবরও ভুল হয় না। টোন্দশ বছর ধরে পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে লক্ষ লক্ষ হাফেজের বুকে কুরআন মাজীদ সংরক্ষিত আছে এবং এ ধারা কিয়ামত পর্যন্ত জারী থাকবে ইনশাআল্লাহ।

১৬. অর্থাৎ যেদিন এ ঝঞ্জাবায়ু শুরু হয়েছিলো এবং একাধারে সাত রাত ও আট দিন চলছিলো। সেই দিনটা ছিলো বুধবার। সে দিনটাতে আদ সম্প্রদায়ের ওপর এক অশুভ বিপদ আপতিত হয়েছিলো। আর এ জন্য দিনটাকে তাদের জন্য 'অশুভ দিন' বলা হয়েছে। মূলত কোনো দিন বা সময় শুভ বা অশুভ বলতে কিছুই নেই।

আল্পামা আল্সী র.-এর মতে, সবদিন সমান। বুধবারকে অশুভ মনে করার কোনো কারণ নেই। রাত ও দিনের যে কোনো মুহূর্তই কারো জন্য কল্যাণকর। আবার কারো জন্য অকল্যাণকর। আল্পাহ তা'আলা প্রতিটি মুহূর্তে কারো জন্য, অনুকূল এবং কারো জন্য প্রতিকূল অবস্থা সৃষ্টি করেন।

কিছু সংখ্যক হাদীসে বুধবার দিনটাকে অভভ বলে উল্লেখ করা হয়েছে। মুহাদ্দিসীনে কিরাম এ হাদীসগুলোকে দুর্বল ও জাল হাদীস বলে মন্তব্য করেছেন। সুতরাং এসব হাদীস বিশ্বাসের ভিত্তি হতে পারে না।

আল্পামা মৃনাভী বলেন—অণ্ডভ লক্ষণ সূচক মনে করে বুধবারকে পরিত্যাগ করা এবং জ্যোতিষ মতে বিশ্বাস পোষণ করা কঠোরভাবে হারাম। কারণ সব দিনের স্রষ্টা আল্পাহ। দিন হিসেবে কোনো দিনই কোনো কল্যাণ বা অকল্যাণ সাধন করতে পারে না।

# ٠٠ تَنْزِعُ النَّاسِّ كَأَنَّمُ أَعْجَازُ نَخْلِ مُّنْقِعِ ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَنَ ابِي وَنُنُ رِ

২০. তা মানুষকে এমনভাবে উপড়ে ফৈলেছিলো যেন তারা উৎপাটিত খেজুর গার্ছের কাও। ২১. অতপর (দেখো) কেমন ছিলো আমার আযাব ও সতর্কবাণী ?

# @وَلَعَنْ يَسَّرْنَا الْعُرْانَ لِالْآرُونَ مَلْ مِنْ مُّنَّ كِرِنَا الْعُرْانَ لِالْآرُونَ مَنْ الْعُرْانَ لِا

২২. আর নিঃসন্দেহে আমি সহজ করে দিয়েছি কুরআনকে উপদেশ গ্রহণ করার জন্য, অভএব আছে কি কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ?

﴿ (كان+هم)-كَانُهُمْ : মানুষকে : النَّاسَ - यन তারা : وَالْبَاعُ - تَنْزِعُ - قَالَهُمْ - قَالُهُمْ - قَالُهُمْ - قَالُهُمْ - قَالُهُمْ - قَالُهُمْ - قَالُهُمْ - قَالُهُ - قُلْمُ اللّهُ - قَالُ

### (১ম রুকৃ' (১-২২ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. কিয়ামত নিঃসন্দেহে নির্দিষ্ট সময়ে সংঘটিত হবে, তার প্রমাণ চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হওয়া।
- ২. চাঁদের মতো একটি বিশাল উপগ্রহ যেমন দু'খণ্ড হয়ে দু'দিকে চলে গেছে। তেমনি উর্ধ্ব জ্ঞাতের গ্রহ-নক্ষত্রগুলোও বিদীর্ণ হয়ে বিশ্ব-জগতের যাবতীয় ব্যবস্থাপনা ধ্বংস হয়ে যাবে।
- ৩. চাঁদ দ্বিখণ্ডিত হওয়া মুহাম্মাদ সা.-এর নবুওয়াতের সত্যতারও প্রমাণ। কেননা তিনি যেসব সংবাদ দিয়েছেন, এ অলৌকিক ঘটনাই তার সত্যতার প্রমাণ দেয়।
- ৪. প্রত্যেক বিষয়েরই একটি চূড়ান্ত পরিণতি আছে। সুতরাং সত্যের প্রতি রাস্লের আহ্বান এবং কাফিরদের সত্য-অস্বীকৃতিরও একটি চূড়ান্ত পরিণতি আছে এবং তা একদিন প্রকাশিত হবেই—এতে কোনো সন্দেহ নেই।
- ৫. আগেকার অবাধ্য জাতিগুলোর পরিণতি থেকে পরবর্তী কালের লোকদের অবাধ্যতার পরিণতি সম্পর্কে পূর্বাভাস পাওয়া যায়।
- ৬. অবাধ্যতা থেকে ফিরে আসার জন্য প্রয়োজনীয় সকল যুক্তি-প্রমাণ-ই আল কুরআনে বিদ্যমান আছে। কিছু অবিশ্বাসীরা তা থেকে উপকৃত হতে পারে না।
- আল কুরআনের যুক্তি-প্রমাণ ও সাবধানবাণী থেকে যারা উপকার লাভ করতে ব্যর্থ হয় এবং
   এ থেকে উপকৃত হতে রাজী নয়, তাদের পেছনে সময় বয়য় করার প্রয়োজন নেই।
- ৮. কিয়ামতের দিন অবিশ্বাসীরা ইসরাফিলের শিঙ্গার শব্দে কবরগুলো থেকে মাথা নিচু করে পঙ্গপালের মতো বের হয়ে আসবে।

- ৯. অবিশ্বাসীরা ভীত-সন্ত্রস্ত অবস্থায় কিয়ামতের দিন দৌড়রত থাকবে। সেদিন তারা নবী-রাসৃলদের কথার সত্যতার চাক্ষুষ প্রমাণ পাবে। কিন্তু তখন তো আর তাদের বিশ্বাস ও কর্ম শুধরে নেয়ার সুযোগ থাকবে না।
- ১০. নৃহ আ.-এর জাতি-ও তাঁকে মিখ্যা সাব্যস্ত করে পাগল আখ্যা দিয়েছিলো। তারা তাঁকে মেরে ফেলার হুমকী দিয়ে দীনের দাওয়াতকে বন্ধ করতে চেয়েছিলো। পরিণামে তারাই সবংশে ডুবে মরেছিলো।
- ১১. আল্লাহ তাঁর নবী নৃহ আ. ও তাঁর অনুসারী মু'মিনদেরকে ধ্বংস থেকে রক্ষা করেছিলেন। আল্লাহ যুগে যুগে তাঁর মু'মিন বান্দাহদেরকে একইভাবে রক্ষা করেন।
- ১২. আল্লাহ তা'আলা নৃহ আ.এর জাতিকে তাঁর প্রিয় বান্দাহ নৃহ আ.-কে মিথ্যা সাব্যস্ত করা, তাঁকে 'পাগ**ল'** বলে উপহাস করা এবং তাঁর ওপর হুমকী ধমকীর মাধ্যমে যুলুম-নির্যাতন করার ফলেই সমূলে ধ্বংস করে দিয়েছিলেন।
- ১৩. পৃথিবীতে ভ্রমণ করলে আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাবলী দেখা যায়। এসব নিদর্শনাবলী দেখার পর কেবলমাত্র মূর্খরাই হিদায়াত লাভ থেকে বঞ্চিত থাকে।
- ১৪. আল্লাহর নিদর্শনাবলী দেখে এবং আল্লাহর কিতাব আল কুরআনের বাণীর মর্ম উপলব্ধি করে তা থেকে জীবনের আলো লাভ করার জন্য তিনি আল কুরআনকে সহজবোধ্য করে দিয়েছেন। সূতরাং কুরআন না বুঝার অক্ষমতার অজ্বহাত আল্লাহর দরবারে কোনোক্রমেই গৃহীত হবে না।
- ১৫. আল কুরআনকে হিফাযতের লক্ষ্যে সহজে মুখন্ত করার জন্য কুরআনকে সহজ করে দিয়েছেন। তাই আজ পৃথিবীতে অগণিত কুরআনের হাফেজ দেখা যায়। এ ধারা কিয়ামত পর্যন্ত আল্লাহ জারী রাখবেন।
- ১৬. অতীতের গর্ভে বিলীন হয়ে যাওয়া 'আদ জাতিও আল্লাহর নবী এবং তাঁর দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করেছিলো। পরিণতিতে ঝঞুাবায়ুর তাওবে তারা সমূলে ধ্বংস হয়ে যায়।
- ১৭. আল্লাহর শান্তি অত্যন্ত কঠোর। এ শান্তি থেকে বাঁচার একমাত্র উপায় আল্লাহর কিতাব আল কুরআন ও তাঁর প্রিয় রাসূল মুহাম্মাদ সা.-এর পদাংক অনুসরণ করে চলা।
- ১৮. আল্লাহর কিতাব ও রাস্লের পদাংক অনুসরণের জন্য কুরআন ও হাদীসের জ্ঞান অর্জন করার বিকল্প কোনো ব্যবস্থা নেই।

## সূরা হিসেবে রুক্'-২ পারা হিসেবে রুক্'-৯ আয়াত সংখ্যা-১৮

২৩. সামৃদ জাতিও সতর্ককারী (নবী)দেরকে মিখ্যা সাব্যস্ত করেছিলো। ২৪. তখন তারা বলেছিলো—আমরা কি আমাদের মধ্যকার একজন মানুষকে এককভাবে মেনে চলবো ?<sup>১৭</sup> তাহলে তো আমরা তখন পড়ে যাবো গুমরাহীতে এবং

## سُعُو ﴿ وَ اللَّهِ كُو عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوكَنَّ اللَّهِ أَشِر ﴿ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوكَنَّ اللَّهِ أَشِر ﴿ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوكَنَّ اللَّهِ أَشِر ۗ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوكَنَّ اللَّهِ أَشِر ۗ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلْقَالِقَاعِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ

পাগলামীতে। ২৫. তবে কি আমাদের মধ্যে খেকে শুধুমাত্র তার ওপরই ওহী নাখিল করা হয়েছে ? বরং সে একজন ডাহা মিথ্যাবাদী—অহংকারী লোক<sup>১৮</sup>। ২৬. তারা জ্বানতে পারবে——

১৭. অর্থাৎ সামৃদ জাতি সালেহ আ.-কে নবী হিসেবে মেনে নিতে একথা বলে আপত্তি তুলেছিলো যে, তিনি তো আমাদের মধ্যকার একজন মানুষ। তিনি মানব-সন্তার উধ্বে নন। তিনি আমাদের সম্প্রদায়ের বাইরের কোনো ব্যক্তি নন। তাছাড়া তাঁর সাথে কোনো লোক-লস্কর, সৈন্য-সামন্ত, দল-বল কিছুই নেই। এমন একক একজন মানুষের আনুগত্য-অনুসরণ করলে সঠিক পথ থেকে আমরা বিচ্যুত হয়ে পড়বো এবং আমাদের বোকামীর পরিচয় হবে। অতএব আমরা তাঁর (সালেহ-এর) কথা মেনে চলতে পারি না।

তাদের ধারণা ছিলো—যিনি নবী হবেন, তিনি মানুষ হবেন না, তাঁকে আসমান থেকে পাঠানো হবে, তাঁর সাথে লোক-লস্কর থাকবে, দলবল ও ঝাঁকজমক সহকারে তিনি আসবেন। তখন সবাই তাঁকে নবী হিসেবে বরণ করে নেবে এবং তাঁর কথা মেনে চলবে।

মঞ্চার কুরাইশ কাফিরদের ধারণাও একই ছিলো, ফলে তারাও একই মূর্খতাসুলভ অজুহাতে মুহাম্মদ সা.-কে নবী হিসেবে মেনে নিতে অস্বীকার করেছিলো। আর তাই,

# عُنَّ الْسِ الْكُنَّ الْبُ الْأَشْرُ ﴿ إِنَّا مُرْسِلُوا النَّاقَةِ فِتَنَدَّ لَّهُمُ فَارْتَعْبَهُمْ وَ আগামীকাল—কে ডাহা মিথ্যাবাদী অহংকারী । ২৭. আমি অবশ্যই তাদের পরীক্ষা স্বরূপ একটি উটনী পাঠান্দি, অতএব আপনি তাদেরকে লক্ষ্য করুন এবং

اَصْطِبِرُ ﴿ وَنَبِيتُهُمُ اَنَ الْمَاءَ قِسَمَةً بَينَهُمْ اللَّهِ وَالْمَاءَ قِسَمَةً بَينَهُمْ اللَّهُ وَال ধৈৰ্যধারণ করুন। ২৮. আর তাদেরকে জানিয়ে দিন য়ে, পানি (এখন) তাদের মধ্যে পালা করে দেয়া হলো ; প্রত্যেকেই (তার) পানি পানের পালার দিন হাজির হবে। ১১. অতপর তারা ডাকলো

صَلْحِبَهُمْ فَتَعَاطَى فَعَقَرُ ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَنَ ابِي وَنَنَ رِ ﴿ إِنَّا ٱرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ قادم अभीत्क, छर्षन त्र रखत्कभ कदाला এवং त्र (উটनीत्क) षाघाछ करत त्रारत त्रम्मला الا ७००. ष्ठियन (प्रति (प्रति) क्रमन हिला षाघाद षाघाद ७ प्रठर्क्दानीप्रमृह। ७১. षाप्ति छात्र ७भद्र भाठाला ।

তাদেরকে সামৃদ জাতির—তাদের নবীর সাথে তাদের আচরণ সম্পর্কিত ঘটনা শুনিয়ে সঠিক পথে আনার চেষ্টা করা হয়েছে

১৮. 'কায্যাব' অর্থ ডাহা মিধ্যাবাদী, আর 'আশির' অর্থ গর্ব-অহকারে সীমালংঘনকারী। 'সামৃদ' জাতি সালেহ আ.-কে উপরোক্ত কথা বলে প্রত্যাখ্যান করেছিলো।

১৯. 'ফিতনা' অর্থ পরীক্ষা। একটি উটনীকে পরীক্ষাস্বরূপ পাঠানোর অর্থ এই যে, সামান্য একটি উটনীকে পানি পানের পালায় তাদের সমান গুরুত্ব দিয়ে নির্দেশ জারী

# مَيْحَةً وَّاحِكَةً فَكَانُوْاكَهَشِيْرِالْهُحَتَظِرِ®وَلَقَنْ يَـشَّوْنَا الْقُوْانَ لِلنِّهُو

একটিমাত্র বিকট ধ্বনি, তখন তারা খোরাড়-মালিকের শুষ্ক-পদদলিত খড়ের মতো হয়ে গেলো।<sup>২১</sup> ৩২. আর নিঃসন্দেহে আমি কুরআনকে সহজ করে দিয়েছি উপদেশ গ্রহণের জন্য-

فَهُلُ مِنْ مُنْ كِوِ كَنَّ بَدَ قَوْمُ لُوطٍ بِالنَّنُ رِ ﴿ إِنَّا اَرْسَلْنَا عَلَيْهِرَ حَاصِبًا علام अष्ठ काता हे अरान धर्गकाती षाह कि ? ७०. नृत्वत्र प्रभुनात्र-७ भिषा नावान्त करत्नहिला नावर्कनाती एतत्त्व ;

এব কোনো উপদেশ গ্রহণকারী আছে কি ? ৩৩. লৃতের সম্প্রদায়-ও মিধ্যা সাব্যস্ত করেছিলো সতর্ককারীদেরকে ৩৪. আমিই তাদের ওপর পাথর বর্ষণকারী বড়ো বাতাস পাঠিয়েছিলাম–

وَ - الْمَانُوا : তখন তারা হয়ে গেলো; ون + كانوا ) - فكانُوا : একটিমাত্র وأحدة , - তখন তারা হয়ে গেলো; و ত - তখন তারা হয়ে গেলো খড়ের মতো; الْمُحْتَظِر : আর و الْمُحْتَظِر - নিঃসন্দেহে আমি সহজ করে দিয়েছি : يَسُّرْنَا : কুরআনকে ; - কিগদেশ গ্রহণের জন্য : فَهَلْ : ত্তপদেশ গ্রহণের জন্য : فَهَلْ - অতএব আছে কি الله - للذكر - কিগদো গ্রহণকারী : الله - كَذَبَّتُ وَ কিগদেশ গ্রহণকারী : أَرْسَلُنَا : তিপদেশ গ্রহণকারী - كَذَبَّتُ و সম্প্রদায়ও : أَرْسَلُنَا : ক্তিতের : أَرْسَلُنَا : ক্তিতের : وَالْسَلُنَا : ক্তিয়েছিলাম : أَرْسَلُنَا : তাদের ওপর : مَانُهُمْ : পাঠিয়েছিলাম : أَرْسَلُنَا : তাদের ওপর : مَانُهُمْ : পাঠিয়েছিলাম : أَرْسَلُنَا : তাদের ওপর : مَانُهُمْ : পাঠিয়েছিলাম : أَرْسَلُنَا : তাদের ওপর : الْسَلْنَا : তাদের ওপর : مَانُولُمُ الْمُؤْمِّ

করা। তা-ও আবার এমন ব্যক্তি কর্তৃক এ নির্দেশ দান যাকে তারা দলবলহীন ও নিঃসম্বল একক একজন মানুষ হিসেবেই মনে করে। তাছাড়া এ লোকটিকে তারা ডাহা মিথ্যাবাদী ও দান্তিক বলে অমান্য করে আসছে। এ নির্দেশ মেনে নেয়াটা তাদের জন্য কঠিন ব্যাপার-ই বটে। আর সেজন্যই আল্লাহ তা'আলা উটনীকে তাদের জন্য পরীক্ষাস্বরূপ বলে উল্লেখ করেছেন।

২০. 'সামৃদ' জাতি উটনীকে সহ্য করতে পারছিলো না। একে তো কৃপের পানিতে উটনীটি তাদের সমান অংশ অধিকার করে রেখেছিলো। অপর দিকে এমন এক ব্যক্তির মাধ্যমে উটনীটির আবির্ভাব হয়েছে, যাকে তারা অস্বীকার-অমান্য করে আসছিলো। কিন্তু তারা উটনীটির দৌরাত্ম্য সত্ত্বেও তার ওপর আঘাত করতে তয় পাচ্ছিলো। কারণ তারা মনে মনে ভাবছিলো যে, এর পেছনে কোনো অলৌকিক শক্তি আছে। তাই উটনীটিকে আঘাত করতে তারা সাহস পাচ্ছিলো না। অবশেষে তারা তাদের মধ্যকার দুঃসাহসী, হঠকারী ও অপরিণামদর্শী লোকটিকে এ জঘন্য কাজে নিয়োজিত করেছে। সে লোকটি উটনীটিকে হত্যা করে নিজের বাহাদুরী প্রকাশ করলো।

২১. অর্থাৎ গৃহপালিত পশুর খোয়াড়-মালিকেরা যেমন খোয়াড়ের পশুর জন্য শুষ্ক খড়, কাঠ ও বাঁশ ব্যবহার করে আর পশুর পায়ে পিষ্ট হয়ে সেসব দ্রব্যাদি শুড়ো শুড়ো হয়ে যায়, সামৃদ জাতির লাশগুলোকেও আল্লাহ তা আলা খোয়াড়ের পদদলিত খড়-কুটোর সাথে তুলনা করেছেন।

# ٳؖؖؖٳؖٳڶۘڷۅٛۅۣ؇ڹۜڿؖؽڹۿۛۯؠؚڛؘۘڿڕۣ۞ڹؚۜڡٛؠۘڎٞڡؚۜؽ؏ڹٛڽڹٵ؇ڬڶڸڮڹڿٛڔۣؽٛڝٛۺػڒ<sup>ٙ</sup>

লৃত-এর পরিবার ছাড়া ; আমি তাদেরকে রাভের শেষভাগে রক্ষা করেছিলাম। ৩৫.——আমার পক্ষ থেকে দরা অনুথহ স্বরূপ ; যারা শোকর করে তাদেরকে আমি এরূপই প্রতিদান দিয়ে থাকি।

## ٩ وَلَقَنُ إَنْنَ رَمُ رَبَطْسَتَنَا فَتَهَا رَوْا بِالنُّنُ رِ وَلَقَنْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَهَسْنَا

৩৬. আর নিঃসন্দেহে তিনি (শৃত) আমার পাকড়াঁও সম্পর্কে তাদেরকে সতর্ক করে দিয়েছিলেন, কিন্তু তারা সতর্কীকরণ সম্পর্কে সন্দেহ পোষণ করেছিলো। ৩৭. আর তারা তো তাঁকে (শৃত-কে) তাঁর মেহমানদের ব্যাপারে ফুসলিয়েছিলো, তখন আমি অন্ধ করে দিলাম।

## ٱعْيَنَهُمْ فَنُوْوَوْا عَنَابِي وَنُنُرِ وَلَقَنْ مَبْحَهُمْ بُكُرَةً عَنَابٌ مُسْتَقِرًّ فَ

তাদের চোখগুলো ; (এবং বললাম) অতএব আমার আযাব ও সতকীকর্নণের মজা ভোগ করো। ২২ ৩৮. আর নিঃসন্দেহে অতি ভোরে তাদের ওপর আপতিত হলো এক বিরামহীন আযাব।

والا - الآ - ال

২২. 'কাওমে লৃতের ঘটনা ইতিপূর্বে সূরা হুদ-এর ৭৭ থেকে ৮৩ আয়াত এবং সূরা হিজর-এর ৬১ থেকে ৭৪ আয়াতে সবিস্তার বর্ণিত হয়েছে। এ জাতি এমন এক অপকর্মের সূচনা করেছিলো, যা ইতিপূর্বে দুনিয়াতে আর কোনো মানুষ করেনি। এরা বালকদের সাথে কুকর্মে অভ্যন্ত ছিলো। আল্লাহ তাদের পরীক্ষার জন্য কয়েকজন ফেরেশতাকে সূত্রী বালকের বেশে লৃত আ.-এর নিকট পাঠান। দুর্বৃত্তরা বালকবেশী ফেরেশতাদের সাথে অপকর্মের মানসে লৃত আ.-এর গৃহে উপস্থিত হয়। লৃত আ. ঘরের দরজা বন্ধ করে দেন; কিন্তু তারা দরজা ভেক্তে অথবা দেয়াল টপকে ভেতরে ঢুকতে থাকে। লৃত আ. নিজেকে অসহায় বোধ করলে ফেরেশতারা তাদের আসল পরিচয় দিয়ে তাঁকে অভয় দিয়ে বলে—'আপনি

## ۗ ﴿ وَهُوا عَنَا بِي وَنُكُرِ ﴿ وَلَقَلْ يَسَّوْنَا الْقُوْ اَنَ لِلزِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُتِّهِ إِلَ

৩৯. অতএব আমার আয়াব ও সতকীকরণের মজা ভোগ করো। ৪০. আর নিঃসন্দেহে আমি উপদেশ গ্রহণের জন্য কুরআনকে সহজ্ঞ করে দিয়েছি, অতএব আছে কি কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ?

চিন্তিত হবেন না, এরা আমাদের নিকটেই আসতে পারবে না। আমরা ওদেরকে শান্তি দেয়ার জন্যই প্রেরিত হয়েছি। তারপর ফেরেশতারা দুর্বৃত্তদের চোখ অন্ধ করে দেয়। ফলে তারা অন্ধকারে ঘরের দরজা খুঁজে ফিরতে থাকে। ফেরেশতারা লৃত আ.-কে ভোর হওয়ার আগেই পরিবার-পরিজন নিয়ে সেই এলাকার বাইরে চলে যেতে বলে। লৃত আ. সপরিবারে রাত থাকতেই এলাকা ত্যাগ করেন। অতপর আল্লাহ এ অপরাধী জাতিকে সমৃলে ধ্বংস করে দেন।

### ২য় রুকৃ' (২৩-৪০ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. সর্বযুগে রিসালাতকে অবিশ্বাসী মানুষ তাদের বিশ্বাস ও কর্মের সপক্ষে একই অজুহাত উত্থাপন করেছে। সামৃদ জাতিও তাদের প্রতি প্রেরিত নবী সালেহ আ.-কে একই অজুহাত উত্থাপন করে তাঁর কথা মেনে নিতে অস্বীকার করেছে। মক্কার কুরাইশ-কাফিররাও মুহাম্মাদ সা.-এর আনীত দীনকে একই অজুহাতে অমান্য করেছে।
- ২. আজ্বও যারা ইসলামকে মেনে নিতে অস্বীকার করছে, তারাও বিভিন্ন আঙ্গিকে সেই পুরোনো খোড়া মিথ্যা অজুহাত পেশ করছে।
- ৩. লৃত আ.-এর কাওমও আল্লাহর নবী লৃত আ.-এর সাথে হঠকারিতায় সীমালংঘন করেছে ; পৃথিবীতে এরা ছিলো সমকামিতার মতো জঘন্য কুকর্মের সূচনাকারী।
- 8. আল্পাহর দীনের বিরুদ্ধে বিদ্রোহকারী সকল অপরাধী জাতির পরিণতি একই হতে বাধ্য। এটাই আল্পাহর স্থায়ী বিধান। আর আল্পাহর বিধানে কোনো পরিবর্তন নেই।
- ৫. আল্পাহ তা'আলা কুরআন মাজীদকে মানুষের জন্য সহজ করে পেশ করেছেন, যাতে সর্বকালে সকল পর্যায়ের মানুষই সহজেই কুরআনের আদেশ-নিষেধ মেনে চলতে পারে।
- ৬. যেসব জাতি আল্লাহর দীন মানতে অস্বীকার করেছে, আল্লাহ দুনিয়াতেই তাদের কঠোর আযাব দিয়ে ধ্বংস করে দিয়েছেন। আর আখিরাতের শান্তি তো তাদের জন্য নির্ধারিত আছেই।
- ৭. আল্লাহ নৃহ আ.-এর জাতিকেই জলোচ্ছাস ও ঝড়-বৃষ্টি দিয়ে ; 'আদ জাতিকে প্রচণ্ড ঝড়-তুফান দিয়ে এবং সামৃদ জাতিকে বিকট বজ্রধ্বনি দিয়ে এবং কাওমে লৃতকে পাথর বর্ষণকারী-ঝড়ো বাতাস দিয়ে ধ্বংস করে দিয়েছেন।
- ৮. আল্লাহ তা আলা যুগে যুগে তাঁর অনুগত ও সংকর্মশীল বান্দাহদেরকে তাঁর আযাব থেকে রক্ষা করেন, যেমন লৃত আ.-এর পরিবার ও তাঁর অনুসারীদেরকে রক্ষা করেছেন।
- ৯. লৃত আ.-এর জাতির করুণ পরিণতি থেকে শিক্ষণীয় উপদেশ হলো আল্লাহর আযাব থেকে রক্ষা পেতে হলে আল্লাহর নবীর আনীত দীন মেনে চলতে হবে।

## সূরা হিসেবে রুকৃ'-৩ পারা হিসেবে রুকৃ'-১০ আয়াত সংখ্যা-১৫

@وَلَـقَن جَاءَ الَ فِرْعَـوْنَ الـنُّنُرُهُ كَلَّابُوا بِالْيِنَا كُلِّمَا فَاحَنْ لُمْرُ

8১. আর নিঃসন্দেহে ফিরআউন-সম্প্রদায়ের কাছেও সতর্ককারীগণ এসেছিলেন। ৪২. (কিন্তু) তারা আমার সকল নিদর্শনকে মিখ্যা সাব্যস্ত করেছে, সূতরাং আমি তাদেরকে পাকড়াও করলাম

اَخْنَ عَزِيْزِ مُّقْتَدِرِ ﴿ اَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولِئِكُمُ ا ٱلكُرْبَرَاءَةً

পরাক্রমশালী মহাশক্তিধরের পাকড়াও। ৪৩. তোমাদের (যুগের) কাষ্টিররা কি তোমাদের আগেকার (যুগের) কাষ্টিরদের চেয়ে শ্রেষ্ঠ ?<sup>২০</sup> না−িক তোমাদের জন্য মুক্তির সনদ রয়েছে

فِي الزُّبُرِ إِنَّا الْمَعْوَلُونَ نَحْنَ جَمِيْعٌ مُّنْتَصِرِّ الْمَهْزَ الْجَهْعُ وَيُولُّونَ

আসমানী কিতাবসমূহে ? ৪৪. না-কি তারা বলে—'আমরা একটি সংঘবদ্ধ বিজয়ী দল' ? ৪৫. খুব শীঘ্রই দলটি পরাজিত হবে এবং পালিয়ে যাবে

২৩. অর্থাৎ আগেকার যেসব কাফির তাদের নবীদের অমান্য করার কারণে কঠোর আযাবে পতিত হয়েছে, তাদের চেয়ে এমন কি আলাদা বৈশিষ্ট্য আছে যে, তোমরা শেষ নবীর আনীত দীন অমান্য করে অনুরূপ কুফরীতে লিপ্ত থেকেও আযাব থেকে রেহাই পেয়ে যাবে—কক্ষণো নয়—তোমরাও অতীতের কাফিরদের মতো আযাবে পতিত হবে। তাদের কুফরী থেকে তোমাদের কুফরীর আলাদা এমন কোনো বৈশিষ্ট্য নেই যা তোমাদেরকে الْنُ بَرُ $\Theta$  بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِنَ هُمْ وَالسَّاعَةُ اَدْهَى وَامَرٌ  $\Theta$  إِنَّ الْمَجْرِمِينَ 9 وَالْمَجْرِمِينَ 9 وَالْمَاعِينَ 9 وَالْمَاعِينَ 9 وَالْمَجْرِمِينَ 9 وَالسَّاعَةُ وَالسَّاعَةُ وَالْمَاعِينَ وَلَمْ وَالْمَاعِينَ وَمِنْ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَمِنْ وَلَامِهُ وَالْمِنْ وَالْمَاعِينَ وَالْمِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَلِمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمِينَاعِ وَلِمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَلَيْمِينَامِ وَالْمَاعِمِينَ وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلِيَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلَى وَالْمَاعِلِي وَالْمِلْمِي وَالْمَاعِلِي

فِي ضَلَّلِ وَسَعُو هَا يَسُو الْفَارِعَلَى وَجُوهِمْ وَ وَوَهِمْ وَ وَوَهِمْ وَ وَوَهِمْ وَ وَوَهِمْ وَ وَوَهُمْ وَ وَوَهُمْ وَ وَوَهُمْ وَ وَوَهُمْ وَ وَوَهُمْ وَ وَوَهُمْ وَ وَقَالَ وَكَالَمُا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

موعد+)-مَوْعِدُهُمْ ; কিয়ামত-ই হলো ; مَوْعِدُهُمْ ; বরং ; বরং ; السُّاعَةُ ; বরং ; السُّاعَةُ ; করে। وهَا -مَوْعِدُهُمْ ; তাদের (শান্তির) ওয়াদাকৃত সময় ; আর ; আর -িকয়ামত (هم বড়ই কঠোর ; ৬-و ; আধিক তিজ সময় । ⓐ -ان المُجْرِمِيْنَ ; অপরাধিরা ; অপরাধিরা ; অপরাধিরা ; - يُسْعَبُونَ ; ব্যদিন -يَوْمُ وَلَى النَّارِ ; ৬-و و ; গানলামীতে । ﴿ وَلَيْ اللَّهُ عَلَى النَّارِ ; আদেরকে টেনে-হেচড়ে নিয়ে যাওয়া হবে ; النَّارِ ; তাদেরকে টেনে-হেচড়ে নিয়ে যাওয়া হবে ; النَّارِ ; তাদেরক হবি - وَجُوهُهُمْ ; তিনি বলা হবে) - وُجُوهُهُمْ ; সিদন বলা হবে) - المُخْرَفُهُمْ ;

আযাব থেকে রক্ষা করতে পারে। এ কথাগুলো মক্কার কুরাইশ কাফিরদেরকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে।

২৪. অর্থাৎ মক্কার কাফির কুরাইশরা যদিও এখন নিজেদের সংঘবদ্ধ বিজয়ী দল হিসেবে ভেবে আত্মপ্রসাদ লাভ করলেও শীঘ্রই এমন সময় আসবে যে, তারা মুসলমানদের সাথে মুকাবিলায় পেছন ফিরে পালাবে। হিজরতের পাঁচ বছর আগে এমন এক সময়ে মুসলমানদেরকে এ ভবিষ্যদাণী শোনানো হয়েছে, তখন কেউ কল্পনাও করতে পারেনি যে, মুসলমানদের সামনে এমন এক অনুকূল অবস্থা আসবে। কারণ মুসলমানদের তখনকার অবস্থা ছিল অত্যন্ত করুন, কাফিরদের অত্যাচার নির্যাতনে অতীষ্ট হয়ে তাদের অনেক লোককে হাবশায় হিজরত করতে হয়েছে। অবশিষ্ট মুসলমানরা কুরাইশদের বয়কট-অবরোধের শিকার হয়ে আবু তালিব গিরিসংকটে অমানবিক জীবনযাপনে বাধ্য হয়েছে। এমতাবস্থায় এটা কল্পনাও করতে পারার কথা নয় যে, মাত্র সাত বছরের মধ্যেই অবস্থা আমূল পরিবর্তন হয়ে যাবে এবং আলোচ্য আয়াতে ঘোষিত ভবিষ্যদাণী ছবুছ বাস্তব হয়ে দেখা দেবে। ইকরিমা থেকে বর্ণিত আছে যে, হযরত উমর রা. প্রায়ই বলতেন যে, এ আয়াত নাযিল হলে আমি হয়রান হয়ে গেলাম—এ সংঘবদ্ধ বিজয়ী দল কোন্টি যারা সহসা পরাজিত হয়ে পালাবে। অতপর বদর যুদ্ধে আমি যখন দেখলাম রাসূলুক্সাহ সা. বর্ম পরিহিত অবস্থায় কাফিরদের ওপর অভিযান পরিচালনা করছেন আর তাঁর যবান মুবারকে উচ্চারিত হচ্ছে আলোচ্য আয়াতটি তখন আমি বুঝতে পারলাম যে, আয়াতে বদরের পরাজ্ঞয়ের খবরই সাত বছর আগে দেয়া হয়েছিল।

## 

کَلْمِ بِالْبَصِ ﴿ وَلَقَلُ اَهْلُكُنَا آشَيَاعُكُمْ فَهَلُ مِنْ مُنْ حَرِ وَلَقَلُ اَهْلُكُنَا آشَيَاعُكُمُ فَهَلُ مِنْ مُنْ حَرِ وَالْعَلَامِ وَمَا وَالْعَلَامِ وَالْعَامِ وَالْعَلَامِ وَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْمَاكِمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَمِنْ وَالْعَلَامِ وَالْعَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِلُومُ وَالْعَلَامُ وَالْمَالِمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامِ وَالْمَالِمُ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْمَالِمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْمِلْمِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَ

- न्यूर्तः : আছনের। (ⓐ) الساع - كُلُ : আমি অবশ্যই : ﴿ - व्यूर्तः - व्यूर्तः - व्यूर्तः - व्यूर्तः - व्यूर्तः - व्यूर्तः - व्यं क्षितः - (بالمناع - مَانَ - व्यं क्षित्रं - (بالمناع - أَصْرُنَا : क्षि क्ष न्यः : المراع - وَاحِدةً : क्षि न्यः - व्यं क्ष्यं - व्यं क्ष्यं - व्यं क्ष्यं - व्यं - व्

২৫. অর্থাৎ কিয়ামত সবচেয়ে ভয়াবহ, কঠোর এবং সবচেয়ে তিক্ত ও অপছন্দনীয় ঘটনা। 'আদহা' অর্থ সবচেয়ে ভয়াবহ ও কঠোর। আর 'আমারক্রন' অর্থ সবচেয়ে তিক্ত। শব্দটি 'মুরক্রন' শব্দ থেকে উদ্ভূত।

২৬. অর্থাৎ আল্লাহ তাআলা বিশ্ব-জাহানের প্রতিটি ছোট-বড় বস্তুকে উপযোগিতা অনুসারে যথাযথ পরিমাপ ও পরিমাণে তৈরী করেছেন। কোনো জিনিস-ই উদ্দেশ্য ও লক্ষ্যহীনভাবে বিনা পরিকল্পনায় সৃষ্টি করেননি। 'কাদার' শব্দটি আল্লাহর নির্ধারিত 'তাকদীর' বা বিধিলিপি অর্থেও ব্যবহৃত হয়। এ অর্থের আলোকে মুফাসসিরীনে কিরাম আয়াতের অর্থ করেছেন—"আমি প্রত্যেকটি বস্তুকে তার 'তাকদীর অনুসারে সৃষ্টি করেছি।" অর্থাৎ প্রত্যেকটি বস্তুই একটা নির্দিষ্ট সময়ের জন্য, নির্দিষ্ট পরিমাণে সৃষ্টি করা হয়েছে এবং সেই নির্দিষ্ট সময় শেষ হলেই তার বিশুপ্তি ঘটবে। এ তাকদীরের আবেষ্টনী থেকে এ বিশ্বজগতও মুক্ত নয়। নির্দিষ্ট মেয়াদ শেষে এ জগতেরও বিলুপ্তি অবশ্যই ঘটবে।

ইসলামের মৌলিক বিশ্বাসগুলোর মধ্যে 'তাকদীর' অন্যতম। তাকদীরকে সরাসরি অস্বীকারকারী 'কাফির'। আর দ্ব্যর্থবোধক ব্যাখ্যা বিশ্লেষণ উপস্থাপনের মাধ্যমে অস্বীকারকারী ফাসিক।

হ্যরত আবদুল্লাহ ইবনে উমর রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন —প্রত্যেক উত্মতের মধ্যে কিছু লোক মজুসী তথা অগ্নিপূজক কাফির থাকে ;

# رَكْ مَنْ مَنْ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُو ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَّرٌ ﴾ (الْهُتَقِيلَ الْهُتَقِيلَ اللّهُ اللّ

فَ جَنْبِ وَنَهَ رِهُ فَي مَقَعَلِ صِنْ قِي عَنْلَ مَلِيكِ مُقَتَّلِ وَ فَ مَا اللهِ عَنْلُ مَلَيْكِ مُقَتَّلِ وَ فَ مَا اللهِ عَالَمَ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الله

আমার উন্মতের অগ্নিপূজক হলো তারা, যারা 'তাকদীর' বিশ্বাস করে না। এরা অসুস্থ হলে খবর নিও না এবং মরে গেলে কাফন-দাফনে অংশ গ্রহণ করো না। (রুহুল মাআনী)

২৭. অর্থাৎ তাকদীর অনুসারে কিয়ামত সংঘটনের জন্য আমার কোনো দীর্ঘ প্রস্তুতির প্রয়োজন হবে না। চোখের পলক ফেলার মতো সময়ের মধ্যেই আমার নির্দেশ কার্যকর হয়ে যাবে।

২৮. অর্থাৎ তোমাদের মতো আকীদা-বিশ্বাস পোষণকারী এবং তোমাদের চেয়ে সবদিক দিয়ে শক্তিমান অনেক জাতিকে আমি ধ্বংস করে দিয়েছি। সুতরাং তোমাদের এটা মনে করার কোনো সুযোগ নেই যে, তোমরা যা ইচ্ছে করেই যাবে, তোমাদেরকে পাকড়াও করার কেউ নেই।

২৯. অর্থাৎ মানুষের ছোট-বড় সকল কৃতকর্মের রেকর্ড সংরক্ষিত আছে। কোনো কাজেই হারিয়ে যাওয়ার উপায় নেই। আর এ সংরক্ষিত রেকর্ড যথাসময়ে তাদের সামনে হাজির করা হবে।

### তয় রুকৃ'(৪১-৫৫ আয়াত)-এর শিক্ষা

১. এ সূরাতে অতীতের পাঁচটি শক্তিশালী প্রবল-পরাক্রান্ত জাতির পরিণতি উল্লেখ করে বারবার বলেছেন যে, আমার শাস্তি ও সতর্কীকরণের মজা ভোগ কর। এ থেকে আমাদের উপদেশ গ্রহণ করা কর্তব্য।

- ঁ ২. পাঁচটি জ্বাতির প্রথমে উল্লেখ করা হয়েছে নৃহ আ-এর জ্বাতির। কারণ তারাই ছিল বিশ্বের সর্ব প্রথম জ্বাতি যাদেরকে আল্লাহ স্বীয় আযাব দিয়ে ধ্বংস করে দিয়েছেন।
- ৩. ধ্বংস প্রাপ্ত জাতি হিসেবে বাকী যাদের নাম উল্লিখিত হয়েছে তারা হলো—আদ জাতি, সামৃদ জাতি ও লৃত আ.-এর জাতি এবং সর্বশেষ ফিরাউনের সম্প্রদায়।
- আল্লাহর দীনকে প্রত্যাখ্যান করার ফলে অতীতের এসব শক্তিশালী জাতিগুলো ধ্বংস হয়ে
  গেছে, তেমনি বর্তমানকালের আপাত শক্তিধর অপরাধী জাতিগুলোও নিঃসন্দেহে ধ্বংস হয়ে য়াবে।
- ৫. কোনো অপরাধী জাতি-ই তার অপরাধের জন্য আল্লাহর পাকড়াও থেকে রক্ষা পেতে পারে না। এটা যেমন অতীতে পারেনি তেমনি আজ এবং আগামীকালও পারবে না।
- ৫. অপরাধী জাতিগুলোকে পাকড়াও করার চূড়াস্ত সময় হলো কিয়ামত। তবে কিয়ামতের সংঘটনকাল আল্লাহ ছাড়া আর কেউ জানে না।
- কানো যুগের কাফিরই আল্লাহর পাকড়াও থেকে রেহাই পাবে না—এটা আল্লাহর ওয়াদা, সুতরাং বাতিলের সাময়িক উত্থানে ভয় পাওয়ার কিছুই নেই।
- ৮. কিয়ামত অত্যন্ত ভয়াবহ ও কঠিন থেকে কঠিন বিপদজনক এবং খুবই তিব্ৰু ও বিশ্বাদজনক ঘটনা। সুতরাং এটাকে খেলো ও গুরুত্বহীন মনে করার কোনো সুযোগ নেই।
- ৯. যারা কিয়ামতকে উপেক্ষা করে যাচ্ছেতাই জীবনে অভ্যন্ত হয়ে পড়েছে, তারা নিশ্চিতভাবে পথস্রষ্ট ও মন্তিষ্ক বিকৃত। কিয়ামতের দিন উল্লিখিত বিকৃত মন্তিষ্ক পথস্রষ্টদেরকে উপুড় করে টেনে-হেচড়ে জাহান্নামের আগুনে নিক্ষেপ করা হবে।
- ১০. আল্লাহ প্রত্যেকটি বস্তুকে একটি সুনির্ধারিত মেয়াদ এবং পরিমিতিতে সৃষ্টি করেছেন— এটাই তার তাকদীর—এর ব্যতিক্রম কিছু হতে পারে না।
  - ১১. তাকদীরে বিশ্বাস ঈমানের মৌলিক বিষয়ের অন্যতম। তাকদীর অবিশ্বাসকারী কাফির।
- ১২. কিয়ামত সংঘটনের আল্লাহর একটিমাত্র নির্দেশ-ই যথেষ্ট ; যা চোখের একটি পলক ফেলার সময়ের মধ্যেই সংঘটিত হয়ে যাবে।
- ১৩. অতীতের অবিশ্বাসী জাতিসমূহের ধ্বংস থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে জীবনকে সঠিক পথে পরিচালিত করাই বুদ্ধিমানের পরিচায়ক।
- ১৪. মানুষের কৃতকর্মের কোনো ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র বিষয়ই আমলনামায় সংরক্ষণ থেকে বাদ থাকবে না—কিয়ামতের দিন সবই তার সামনে উপস্থাপিত হবে।
- ১৫. আল্লাহর উপর দৃঢ় বিশ্বাসী সংকর্মশীল বান্দাহগণ অবশ্যই বাগ-বাগিচা ও ঝর্ণাধারার মধ্যে সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যে বসবাস করবেন।
  - ১৬. সৎকর্মশীল মু'মিন বান্দাহগণ নিঃসন্দেহে আল্লাহর দরবারে যথায়থ মর্যাদার আসনে থাকবে।

## সূরা আর রাহমান-মাদানী আয়াত ঃ ৭৮ রুক্' ঃ ৩

#### নামকরণ

সূরার প্রথম আয়াতটিকেই এর নাম হিসেবে গ্রহণ করা হয়েছে। 'আর-রাহমান' অর্থ পরম দয়াবান। অবশ্য বিষয়বস্তুর আলোকেও এ নামকরণ সার্থক হয়েছে। কারণ বিষয়বস্তুর সিংহভাগেই অসীম দয়াবান আল্লাহর করুণা-অনুগ্রহের বিবরণ রয়েছে।

এ স্রার 'আর-রাহমান' নামকরণের একটি কারণ এই যে, মক্কার কাফিররা আল্পাহ তাআলার এ নাম সম্পর্কে অবগত ছিলো না। তাই মুসলমানদের মুখে এ নাম শুনে তারা বলাবলি করতো—"রাহমান' আবার কি ?" তাদেরকে অবহিত করার জন্য এ সূরার নাম হিসেবে 'আর-রাহমান' শব্দটি গ্রহণ করা হয়েছে।

#### নাথিলের সময়কাল

অধিকাংশ মুফাস্সির-এর মতে এ সূরা রাস্লুল্লাহ সা.-এর মাক্কী জীবনের প্রথমদিকে নাথিল হয়েছে। বেশ কিছু হাদীস থেকে এর সমর্থন পাওয়া যায়। হযরত জাবির রা. থেকে তিরমিযীতে বর্ণিত হয়েছে যে, একবার রাস্লুল্লাহ সা. কয়েকজন লোকের সামনে সূরা আর-রাহমান তিলাওয়াত করেন। শ্রোতাদের মধ্যে থেকে এর কোনো সাড়া না পেয়ে তিনি বললেন—"আমি লাইলাতুল জিন তথা জিন-রজনীতে জিনদের সামনে এ সূরা তিলাওয়াত করেছিলাম। তারা তোমাদের চেয়ে উত্তম সাড়া দান করেছিল। আমি যখনই 'ফা-বিআইয়ি আ-লা-য়ি রাব্বিকুমা তুকায়্যিবান' (অতপর তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?) পাঠ করতাম তখন তারা সমস্বরে বলে উঠতো 'রাব্বানা লা নুকায়্যিবু বিশাইয়িম মিন নিয়ামিকা ফা-লাকাল হামদু। অর্থাৎ হে আমাদের প্রতিপালক! আমরা আপনার কোনো নিয়ামতকেই অস্বীকার করি না, অতএব সমস্ত প্রশংসা-ই আপনার জন্য। এ হাদীস থেকে প্রমাণিত হয় যে, এ সূরা মাক্কী; কেননা জিন-রজনীর ঘটনা মক্কায় সংঘটিত হয়েছিল। সে রাতে তিনি জিনদের কাছে ইসলামের দাওয়াত দিয়েছিলেন এবং তাদেরকে ইসলামী শিক্ষা দান করেছিলেন।

#### আলোচ্য বিষয়

এ স্রার আগের স্রা আল ঝামারে আগেকার অবাধ্য জাতিসমূহের শান্তি সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। তাই প্রত্যেক শান্তি আলোচনা করার পরপরই মানুষকে একথা বলে হিশিয়ার করে দেয়া হয়েছে—"দেখো কেমন ছিল আমার শান্তি ও সতর্কবাণী।" আবার নাফরমান জাতিসমূহের প্রতি উদ্দেশ্য করে বলা হয়েছে—"এখন আমার শান্তি ও সতর্ককরণের মজা ভোগ করো।" অতপর মানুষকে এ বলে উপদেশ গ্রহণের প্রতি

উৎসাহিত করা হয়েছে— "আমি কুরআনকে উপদেশ গ্রহণের জন্য সহজ্ঞ করেঁ। দিয়েছি, আছে কি (তোমাদের মধ্যে) কোনো উপদেশ গ্রহণকারী ?"

তারপর আলোচ্য স্রা আর-রাহমানে সৃষ্টির প্রতি আল্লাহ তা আলার ইহলৌকিক ও পারলৌকিক দয়া-অনুর্থহের বর্ণনা দেয়া হয়েছে। তাই কোনো বিশেষ অবদান উল্লেখ করার পরই মানুষ ও জিনকে সতর্ক ও কৃতজ্ঞতা স্বীকারে উৎসাহিত করার জন্য বারবার জিজ্ঞেস করা হয়েছে— "অতএব (হে জ্বিন ও মানুষ!) তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ অবদানকে অস্বীকার করবে ?" এ প্রশ্নবোধক বাক্যটি আলোচ্য স্রাতে ৩১ (একঞিশ) বার উল্লিখিত হয়েছে। কুরআন মাজীদের শুধুমাত্র এ স্রাতেই আল্লাহ তাআলা মানুষ ও জ্বিন জাতিকে একই সাথে সম্বোধন করেছেন এবং তাদের প্রতি আল্লাহর অপরিসীম দয়া অনুগ্রহের বর্ণনা, তাঁর সামনে তাদের অক্ষমতা ও অসহায়ত্ব, তাঁর সামনে তাদের জ্বাবদিহীর অনুভৃতি জাগিয়ে দিয়ে তাঁর অবাধ্যতার অশুভ পরিণতি সম্পর্কে সতর্ক করে দিয়েছেন। স্রা আর-রাহমান ছাড়াও জিনদের ব্যাপারে পরিকার বক্তব্য রয়েছে যে, তারাও মানুষের মতো স্বাধীন ক্ষমতা ও কর্তৃত্বসম্পন্ন দায়িতৃশীল সৃষ্টি। তাদেরকেও কৃফরী ও ঈমান গ্রহণের এবং অনুগত ও অবাধ্য হওয়ার স্বাধীনতা দেয়া হয়েছে। তাদের মধ্যেও মানুষের মতো কাফ্রির ও মু মিন এবং অনুগত ও অবাধ্য আছে। তাদের মধ্যেও নবী-রাসূল ও আসমানী কিতাবসমূহের প্রতি বিশ্বাসী ও অবিশ্বাসী বান্দাহ আছে।

সূরার শুরুতে মানুষকে সম্বোধন করে কথা বলা হয়েছে। কারণ তাদেরকেই আল্লাহ দুনিয়াতে তাঁর খলিফা বা প্রতিনিধি হিসেবে নিযুক্ত করেছেন। তাদের মধ্যে নবী-রাসূলদের আগমন হয়েছে। আসমানী কিতাবগুলো তাদের ভাষাতেই নাযিল হয়েছে।

অতপর ১৩ আয়াত থেকে শেষ পর্যন্ত মানুষ ও জিন উভয় জাতিকে সম্বোধন করে কথা বলা হয়েছে এবং উভয়ের সামনে একই দাওয়াত দেয়া হয়েছে। সূরার শেষ পর্যন্ত যা কিছু বলা হয়েছে সেসব কিছুতে মানুষ ও জিন উভয় জাতিরই সংশ্লিষ্টতা রয়েছে। স্রষ্টার আনুগত্যের পুরস্কার এবং অবাধ্যতার শান্তি উভয় জাতি-ই ভোগ করবে।



## ۞ٱلرَّحْلَىُ ۗ عَلَّرَ الْقُرْانَ ۗ فَخَلَقَ الْإِنْسَانَ ۗ عَلَّهُ الْبَيَانَ ۗ ٱلشَّهْسَ وَالْقَهَرُ

- ১. পরম করুণাময় (আল্লাহ) ২. তিনি শিক্ষা দিয়েছেন কুরআন<sup>১</sup>। ৩. তিনি সৃষ্টি করেছেন মানুষ। <sup>২</sup> ৪. তিনিই তাকে কথা বলতে শিখিয়েছেন<sup>৩</sup> ৫. সুরুজ ও চাঁদ
- ﴿ الْفُراْنَ : পরম করুণাময় (আল্লাহ)। ﴿ عَلَمَ الْهَ الْمُحَمَّلُ وَ পরম করুণাময় (আল্লাহ)। ﴿ عَلَمَ الْمُعَلَقَ ﴿ الْرَحْمَانُ وَ ﴿ مَامَ الْمَامُ وَ وَ مَامِهُ الْمُعَلِقَ ﴿ الْمُعْمَلُ وَ وَ وَ وَ مَامِعُهُ الْمُعْمَلُ ﴾ विश्वा विलाख। ﴿ الْمُبْعَلُ وَ الْمُعْمَلُ ؛ ﴿ وَ وَ وَ مَعْمَدُ وَ الْمُعْمَلُ وَالْمُعْمَلُ وَ الْمُعْمَلُ وَالْمُعْمَلُ وَالْمُعْمَلُ وَالْمُعْمَلُ وَالْمُعْمَلُ وَالْمُعْمَلُ وَالْمُعْمِينُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِينُ والْمُعْمِينُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِينُ وَالْمُعْمُعُمْ وَالْمُعْمِينُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِينُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِينُ وَل
- ১. এ সমগ্র স্রাতে আল্লাহ মানুষের প্রতি তাঁর ইহলৌকিক ও পারলৌকিক অবদানসমূহ উল্লেখ করেছেন। আর এ অবদানসমূহের মধ্যে সবচেয়ে বড় ও মূল্যবান অবদান হচ্ছে মানুষকে কুরআন শিক্ষা দেয়া। তাই সকল অবদানের মধ্যে প্রথমেই কুরআন শিক্ষা দানের কথাই উল্লেখ করেছেন। এ কুরআন আল্লাহ শিক্ষা দিয়েছেন তাঁর প্রিয়তম রাসূল হযরত মুহাম্মদ সা.-এর মাধ্যমে। আল্লাহ তা'আলা তাঁকেই জিবরাঈলের মারফতে শিক্ষা দিয়েছেন; আর মানুষ এ কুরআন তার যবানেই শিখেছে। আল্লাহ তাআলা কর্তৃক রাসূলকে কুরআন শিক্ষা দেয়ার কথা বলা দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, এ কুরআন তাঁর রচিত নয়। প্রথমে 'রাহমান' শব্দ উল্লেখের দ্বারা বুঝানো হয়েছে যে, কুরআন শিক্ষা দেয়া দ্বারা মানুষকে সঠিক পথের সন্ধান দেয়া আল্লাহর দয়া-অনুগ্রহেরই প্রমাণ। তিনি মানুষকে সৃষ্টি করে অন্ধকারে পথ হাতড়ে মরতে দেননি। বরং কুরআন নাযিলের মাধ্যমে তাঁকে সঠিক পথের দিশা দিয়েছেন।
- ২. মানুষ সৃষ্টি আল্লাহর একটি বড় অবদান। ক্রম অনুসারে মানুষ সৃষ্টিই আগে এবং কুরআন শিক্ষা দান করা পরে; কিন্তু এখানে কুরআন শিক্ষাদানের কথা আগে উল্লেখ করে বুঝানো হয়েছে যে, মানুষ সৃষ্টির মূল লক্ষ্যই হচ্ছে কুরআন শিক্ষাদান এবং কুরআনের দেখানো পথে চলা।

আল্লাহ মানুষের স্রষ্টা, তিনি মানুষের রিয়িক দাতা। তাঁর সৃষ্টিকে পথ দেখানোর দায়িত্বও তাঁর। সৃতরাং মানুষকে কুরআন শিক্ষা দেয়া তাঁর দয়াশীলতার দাবীই নয়, বরং স্রষ্টা হিসেবে এটা তাঁর অনিবার্য ও স্বাভাবিক দাবী। সৃষ্টি জগতের সবকিছুকে সৃষ্টির পর পথ নির্দেশ দিয়ে তাকে ছেড়েছেন। তাই গোটা সৃষ্টি জগত-ই তাঁর দেখানো পথেই চলে।

৩. 'বায়ান' অর্থ বাকশক্তি বা মনের ভাব প্রকাশের ক্ষমতা মানুষের অন্তিত্ব লাভ ও ক্রমবিকাশ লাভের সাথে আল্লাহর যেসব অবদান কার্যকর রয়েছে, যেমন–খাদ্য, বস্ত্র,

## بِحُسْبَانِ ﴿ وَالسَّجَرُ وَالشَّجَرُ يَسْجُلُ نِ ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَّعَمَا وَوَضَعَ अकि विज्ञात खन्जतम करतर हाल । ७. जात जातकातांकि ७ वृक्तांकि উछत्ररे (जाँत) खन्गंज । १ १ . जात जाज्ञान जिनिहें जारक जुडेक करतरहन थवर झांगन करतरहन

وَ -وَ : -खंडे -चंडे -खंडे -खंडे

বাসস্থান ইত্যাদি, তন্মধ্যে কুরআন শিক্ষা ও ভাব প্রকাশের ক্ষমতা লাভ-ই অ্থাগণ্য। কেননা কুরআন শিক্ষা করা ও শিক্ষা দান বাকশক্তি বা ভাব প্রকাশের ক্ষমতার উপরই নির্ভরশীল। তাই আল্লাহ মানুষকে এ 'বায়ান' বা প্রকাশ-ক্ষমতা দিয়েছেন। যদ্বারা সে কুরআন এবং কুরআনের শিক্ষাকে প্রচার, বক্তৃতা, বিবৃতি, লিখনী ও অন্যান্য সম্ভাব্য উপায়-উপাদানের মাধ্যমে জগতে ছড়িয়ে দিতে পারে।

- 8. আল্লাহ তাআলা উর্ধেজগতে ও ভূপৃষ্ঠে মানুষের কল্যাণে যতো কিছু সৃষ্টি করেছেন তনাধ্যে সুরুজ ও চাঁদের কথা এখানে উল্লেখ করেছেন। কারণ বিশ্ব-জগতের গোটা ব্যবস্থাপনাই এ দুটোর গতি ও আলোর সাথে গভীরভাবে জড়িত। আয়াতে বলা হয়েছে যে, সুরুজ ও চাঁদের গতিও কক্ষপথে বিচরণের অটল ব্যবস্থা একটি বিশেষ হিসাব ও পরিমাপ অনুযায়ী চালু রয়েছে। এ দুটোর গতির উপরই মানব জীবনের সমস্ত কাজকর্ম নির্ভরশীল। এর মাধ্যমেই দিবারাত্রির পরিবর্তন, ঋতু পরিবর্তন এবং মাস, বছর ইত্যাদি নির্ধারিত হয়। সুরুজ ও চাঁদের পরিক্রমণের আলাদা আলাদা হিসাব আছে। এসব হিসাবের উপর সৌর ও চান্দ্র ব্যবস্থা চালু রয়েছে। এসব হিসাবেও এমন অটল ও অনড় যে, লক্ষ-কোটি বছর অতিক্রান্ত হওয়ার পরও এতে এক মিনিট বা এক সেকেণ্ডের পার্থক্য সূচীত হয়নি।
- ৫. 'নাজম' শব্দ দ্বারা তারকারাজি ও কাণ্ডবিহীন লতানো উদ্ভিদ উভয়ই বুঝায়। তাফসীরবিদদের থেকে উভয় অর্থই বর্ণিত আছে।
- ৬. অর্থাৎ আকাশের তারকা এবং পৃথিবীর যাবতীয় উদ্ভিদ সবই আল্লাহর হুকুম মেনে চলে। তারকারাজি, গাছপালা ও লতাপাতা, ফূল-ফল এসবকে আল্লাহ তাআলা যে কাজের জন্য সৃষ্টি করেছেন, তারা সে কাজই করে যাঙ্ছে। এসব কিছুকে তিনি মানবজাতির উপকারের জন্যই সৃষ্টি করেছেন, তারা নিজ নিজ কর্তব্য পালন করে অনবরত মানুষের উপকারই করে যাঙ্ছে। এ সৃষ্টি জগতের বাধ্যতামূলক আনুগত্যকেই আয়াতে 'সিজদা করা' ঘারা প্রকাশ করা হয়েছে। (ক্লহুল মায়ানী, মাযহারী)
- এ বিশ্ব জগতের সকল সৃষ্টি যখন ইচ্ছায়-অনিচ্ছায় আল্লাহর আনুগত্য বা স্থকুম মেনে চলতে বাধ্য তখন তাঁকে বাদ দিয়ে অন্য কোনো সন্তার স্থকুম মেনে চলা মানুষের পক্ষে কেমন করে বৈধ হতে পারে ? অতএব তাওহীদ তথা আল্লাহর একত্বাদই একমাত্র সত্য।

## اَلْمِيْزَانَ ﴿ الْآَ تَطْغُوْا فِي الْمِيْزَانِ ﴿ وَاقِيْمُوا الْوَزْنَ بِالْقَسْطِ وَ لَا تَخْسِرُ وَ الْمِيز माफ़िशाब्वार (মানদণ্ড) ا هـ د रयन रजायता পतियार्श कयरवनी ना करता । ه. जात हैनमारकत नार्थ रजायता পतियांगरक প্रिভिष्ठि करता এवং कय निख ना পतियार्ग।

الْمِيْزَانَ@وَالْاَرْضَ وَضَعَمَا لِلْاَنَا الْآفَيْمَا فَاحَهَدَّ مُّوالَّنْحُلُ ٥٥. 'बात পृथिवीं — ििनरे डार्क वानिरस्राहन मृष्ठिक्रमत क्षना। ٥٠ ১১. সেখানে तस्स्रह विভिन्न क्षकात रुकमून बवर स्वकृत गाह—

الْمِيْزَانَ : यत তোমরা কম-বেশী না وَيُمُوا وَانَ الْاَتَطَغُوا وَانَ الْاَتَطِغُوا وَانَ الْمَيْزَانَ : पति पति। الْمِيْزَانَ : पति पति। وَ هَا पति पति। وَ هَا पति पति। وَ هَا पति पति। وَ هَا الْمِيْزَانَ : पति पति पति। وَ هَا الْمِيْزَانَ : पति पति पति। وضع الله في الله وظم الله وضع ال

৭. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার বিশ্ব-জাহানের গোটা ব্যবস্থাপনা সুবিচার বা ইনসাফের উপর প্রতিষ্ঠিত। মহাকাশ থেকে নিয়ে এ পৃথিবী পর্যন্ত বিশ্ব-জগতে আল্লাহ তা'আলা ইনসাফ ও সুবিচার কায়েম করেছেন বলেই এ বিশ্ব-জগত ও এর মধ্যকার যাবতীয় উদ্ভিদরাজি ও প্রাণীজগতের অন্তিত্ব রয়েছে। মহাকাশে অবস্থানরত সীমা-সংখ্যাহীন গ্রহ-নক্ষত্র এবং বিশ্বলোকে বিরাজমান অগণিত অসংখ্য সৃষ্টি ও বস্তুরাজির মধ্যে আল্লাহ যদি সুবিচার ও ভারসাম্য প্রতিষ্ঠা না করতেন, তাহলে এ জগত এক মুহূর্তের জন্যও টিকে থাকতে পারতো না। অনুরূপ মানুষের সমাজেও যদি ন্যায়বিচার ও ইনসাফ প্রতিষ্ঠা না করা হয়, তাহলে মানুষের সমাজেও বিশৃংখলা সৃষ্টি হতে বাধ্য। অতপর এক সময় তা ধ্বংস হয়ে যাবে, এটাই স্বাভাবিক।

৮. অর্থাৎ বিশ্বজগতে আল্লাহ তা'আলা যেমন সুবিচার ও ভারসাম্য প্রতিষ্ঠা করেছেন, তেমনি তোমরাও তোমাদেরকে প্রদন্ত সীমিত পরিসরের স্বাধীন ক্ষমতা-ইখতিয়ারের ক্ষেত্রে সুবিচার প্রতিষ্ঠা করবে এটাই তোমাদের দায়িত্ব। তোমরা যদি এ ক্ষেত্রে নাইনসাফী কর এবং তোমাদের দায়িত্বে প্রদন্ত হকদারদের হক বা অধিকারসমূহ এতোটুকু বিশ্বিত কর, যা দাড়িপাল্লার ভারসাম্যে বিদ্ব ঘটায়। তাহলে তোমাদের এ কাজ বিশ্ব-জগতের স্বভাব-প্রকৃতির বিশ্বদ্ধে বিদ্রোহ বলে গণ্য হবে।

কুরআন মাজীদের প্রথম শিক্ষা হলো তাওহীদ বা আল্লাহর একত্বাদ ? আর তার দ্বিতীয় শিক্ষা হলো ইনসাফ বা ন্যায় বিচার। এভাবে কয়েকটি সংক্ষিপ্ত কথায় কুরআন মাজীদের শিক্ষাকে তুলে ধরা হয়েছে।

# ذَاتَ الْإَكْمَا ﴾ ﴿ وَالْحَبُ ذُو الْعَصْفَ وَالرِّيْحَانَ ﴿ فَهَا مِنَ الْآءِ رَبِكُمَا ﴾ ﴿ وَالْحَبُ ذُو الْعَصْفَ وَالرِّيْحَانَ ﴿ وَالْحَبُ اللَّهِ عَلَيْهَا ﴾ (सामाबुक । ১২. चात (स्रिशात तस्त्रह्) (सामा विनिष्ठ मम्प्रामाना धवर मुनिष्क उष्टिम । अठ. व्यव्यव (स्र ब्रिन ७ मान्य) एवं प्राप्ति अिंक्शामस्त्र अिंक्शामस्त्र (कान निज्ञामण्डक)

## تُكَنِّ بِسِ ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ مَلْصَالٍ كَالْفَحَّارِ ﴿ وَخَلَقَ الْجَانَ

তোমরা উভয়ে অস্বীকার করবে ?<sup>১৩</sup> ১৪. তিনিই সৃষ্টি করেছেন মানুষকে শুকনো ঢিলের মতো পঁচা কাদামাটি থেকে<sup>১৪</sup>। ১৫. আর সৃষ্টি করেছেন জ্বিনকে

৯. অর্থাৎ আসমান ও যমীন এতোদুভয়ের মাঝখানে মীযান তথা ন্যায়-ইনসাফ-এর উল্লেখ করে বুঝানো হয়েছে যে, আসমান ও যমীনকে সৃষ্টির মূল উদ্দেশ্যই হলো ন্যায়-ইনসাফ প্রতিষ্ঠা করা। মানুষের জন্য এ উভয়কে সৃষ্টি করা হয়েছে, যাতে তারা ন্যায় ও সুবিচার প্রতিষ্ঠা করতে পারে এবং পৃথিবী তাদের জন্য বসবাসের যোগ্য থাকে। ন্যায় ও সুবিচার প্রতিষ্ঠার মাধ্যমেই পৃথিবী কায়েম থাকতে পারে। অন্যথায় তা ধ্বংস হয়ে যেতে বাধ্য।

১০. 'গুয়াদায়া' অর্থ সংযোজন করা, তৈরি করা, স্থাপন করা, রাখা ইত্যাদি। আর 'আনাম' দ্বারা ভূপৃষ্ঠের প্রত্যেক প্রাণীকে বুঝায় (কামূস)। আল্লামা কার্যাবী বলেন, যার রহ আছে সে-ই আনাম। আয়াতে 'আনাম' দ্বারা বাহ্যত মানুষ ও জ্বিনকে বুঝানো হয়েছে। কেননা যাদের রহ আছে তাদের মধ্যে এ দু'জাতি-ই শর্মী বিধানের আওতাধীন। আর তাই তাদেরকেই বার বার সম্বোধন করে বলা হয়েছে—'তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন কোন নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?

১১. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তোমাদের জন্য খোসাবিশিষ্ট নানা প্রকার শস্য উৎপাদন করেছেন। তোমাদের ভেবে দেখা উচিত যে, আল্লাহ তোমাদের খাদ্য শস্যকে কিভাবে খোসার মোড়কে সংরক্ষিত করে সৃষ্টি করেছেন। মাটি ও পানি থেকে সৃষ্ট তোমাদের খাদ্য শস্যকে কিভাবে রোগ জীবাণু ও কীট-পতঙ্গ থেকে নিরাপদে রেখেছেন। তা ছাড়া এ খোসা বা ভূষিকে তোমাদের গৃহপালিত পত্তর খাদ্য হিসেবে নির্ধারণ করে দিয়েছেন। এসব পত্তর গোশত ও দুধ থেকে তোমরা দেহের পৃষ্টি সাধন কর।

১২. 'আলা' শব্দের অর্থ নিয়ামতসমূহ। শব্দটি ব্যাপক অর্থবোধক। এর দ্বারা অসীম

# مِنْ مَّارِجٍ مِّنْ تَّارِ فَنْبِا مِّ اللَّاءِ رَبِّكُهَا تُكَذِّبْ مِن وَبَّ الْمَشْرِقَيْسِ

আন্তনের শিখা থেকে<sup>1</sup>। ১৬. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপাদকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?<sup>10</sup> ১৭. তিনিই তো প্রতিপাদক সূর্বের দু' উদয় স্থানের

وَ بَالَ : আগুনের।﴿﴿ - اَلْهَ اللَّهِ - আগুনের।﴿﴿ - مَارِج : অগুনের।﴿﴿ - مَارِج : अं - विशा - مَارِج : विशा - مَارِج : विशासिक - رَبُّكُمَا : विश्विक विशासिक - رَبُّ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

ক্ষমতা, অসীম ক্ষমতার বিম্ময়কর দিকসমূহ, ক্ষমতার পরিপূর্ণতা গুণাবলী, মহত-গুণাবলী, পরিপূর্ণ মর্যাদা প্রভৃতি অর্থ-ও বুঝায়। তবে আল্লাহর অসীম ক্ষমতা, গুণাবলী, পরিপূর্ণতা, মর্যাদা ইত্যাদির বহিপ্রকাশ জ্বিন ও ইনসানের জন্য আল্লাহর নিয়ামতের অন্তর্ভুক্ত।

- ১৩. আল্পাহর নিয়ামতের অস্বীকৃতি দ্বারা আল্পাহকে এ সবের স্রষ্টা স্বীকার না করা ; এ সবের সৃষ্টি কর্মে আল্পাহ ছাড়া অন্যদেরকেও শরীক করা ; আল্পাহর আদেশ-নিষেধ এবং তাঁর হিদায়াতকে মানতে অস্বীকার করা এবং মুখে মুখে আল্পাহর আদেশ-নিষেধ মানার কথা বলে কাজে তার বিপরীত করাকে বুঝানো হয়েছে।
- ১৪. এখানে মানুষ সৃষ্টির প্রাথমিক পর্যায় সম্পর্কে বলা হয়েছে। কুরআন মাজীদে মানব সৃষ্টির এ পর্যায় সম্পর্কে বিভিন্ন আয়াতে বর্ণিত হয়েছে। বলা হয়েছে যে, মানুষকে সৃষ্টি করা হয়েছে—এক. মাটি থেকে; দুই. পঁচা কাদামাটি থেকে; তিন. আঠালো মাটি থেকে; চার. গদ্ধযুক্ত পঁচা মাটি থেকে; পাঁচ. পঁচা মাটি শুকিয়ে শুকনো ঢিলের মতো হয়ে যাওয়া মাটি থেকে; ছয়. এ থেকে তৈরি হয়েছে 'বাশার' যার মধ্যে আল্লাহ 'রূহ' ফুঁকে দিয়েছেন এবং যাকে সিজদা করার জন্য ফেরেশতাদেরকে শুকুম দিয়েছেন। অতপর তার থেকে তার জোড়া সৃষ্টি করে দিয়েছেন। সাত. তারপর দেহ থেকে নির্গত নিকৃষ্ট এক ফোঁটা পানি থেকে মানুষের বংশধারা জারী করেছেন। আয়াতে 'ইনসান' দ্বারা প্রথম মানুষ আদম আ.-কে বুঝানো হয়েছে।
- ১৫. জ্বিন জাতি আল্লাহ তা'আলার এক স্বতন্ত্র সৃষ্টি। মানুষ সৃষ্টির মূল উপাদান যেমন মাটি, তেমনি জ্বিন সৃষ্টির মূল উপাদান আগুনের ধোঁয়াবিহীন শিখা। মাটির তৈরি হলেও মানুষের দেহে যেমন এখন মাটি খুঁজে পাওয়া যায় না, তেমনি আগুনের শিখা থেকে তৈরি হলেও তাদের দেহে-সরাসরি আগুন পাওয়া যায় না। জ্বিনেরাও মানুষের মতো পানাহার করে, তাদের মধ্যেও পুরুষ ও ন্ত্রী প্রজাতি রয়েছে। তারা নিজেদের আকৃতি পরিবর্তন করতে পারে এবং অত্যন্ত দ্রুত গতিতে একস্থান থেকে অন্য স্থানে যেতে পারে। তারা মানুষের দৃষ্টির অন্তরাল থেকে মানুষকে দেখতে সক্ষম। কিন্তু মানুষ তাদেরকে দেখতে পায় না।

# وَّرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ فَعْنَبِاً يِّ الْآءِرَبِّكُمَا تُكَنِّ الْمِنْ مَرَجَ الْبَحْرَيْسِ

এবং দু' অস্থাচলের।<sup>১৭</sup> ১৮. অতএব তোমরা উভরে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিরামতকে<sup>১৮</sup> অস্বীকার করবে ? ১৯. তিনিই স্বাধীনভাবে প্রবাহিত করেছেন দু'টো সাগরকে

## يَلْتَقِيٰنِ فَّ بَيْنَهُمَا بَرْزَجُ لا يَبْغِيٰنِ فَهَامِ الْأَءِ رَبِّكُمَا تُكَنِّ إِلَى

পরস্পর মিলিতভাবে। ২০.—উভয়ের মাঝে রয়েছে এক পর্দা (ষা) তারা অতিক্রম করতে পারে না। ১১ ২১. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?

وَ - الْمَ خُرِينُ : - পুতিপালক وَ الْمَ خُرِينُونَ : - পুতিপালক وَ الْمَ خُرِينُونَ : - অতএব কোন্ কোন্ ; وَ الْمَا الْمَ الْمَا الْمَ

১৬. অর্থাৎ হে মানুষ ও জ্বিন তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের যেসব নিয়ামতরাজি তোমাদের প্রতি বর্ষিত তার কোনোটাকে অস্বীকার করবে ? তোমাদেরকে পৃথিবীতে সৃষ্টি করা কত বড় ক্ষমতা ও বিশ্বয়কর কাজ তা-কি তোমরা ভেবে দেখেছো? অতপর তোমাদের আকার-আকৃতি, দৈহিক গঠন, বুদ্ধি-বিবেক এবং পৃথিবীতে তোমাদের টিকে থাকার প্রয়োজনে যাবতীয় বস্তুরাজি সম্পর্কে চিন্তা-গবেষণা করলে তোমরা আল্লাহর কোনো নিয়ামতকেই অস্বীকার করতে পারো না।

১৭. 'মাশরিকাইন' অর্থ সূর্যের দুই উদয়স্থল। শব্দটি দ্বিচন। একবচনে 'মাশরিক'। অনুরূপভাবে 'মাগরিবাইন' অর্থ সূর্য-অন্তের দু' স্থান। এ শব্দটিও দ্বিচন। এক বচনে 'মাগরিব'। শীত ও গ্রীষ্মকালে সূর্যের উদয়স্থল ও অন্ত যাওয়ার স্থান পরিবর্তীত হয়। আয়াতে সেদিকেই ইংগীত করে বলা হয়েছে যে, শীতকালে সূর্য যে একটু দক্ষিণে সরে গিয়ে উদয় হয় এবং গ্রীষ্মকালে একটু উত্তরে সরে গিয়ে উদিত হয়, এ উভয় উদয়স্থলের প্রতিপালকই আল্লাহ। অপরদিকে এ দুই ঋতৃতে সূর্যান্তের স্থানও পরিবর্তীত হয়। আর এ উভয় অস্তাচলের প্রতিপালকও আল্লাহ।

১৮. অর্থাৎ হে জি্বন ও মানুষ! সূর্যোদয়ের স্থান এবং সূর্যাস্তের স্থান পরিবর্তন করার আল্লাহর এ অসীম ক্ষমতাকে তোমরা কিভাবে অস্বীকার করবে । এ পরিবর্তনের কারণে ঝতুর পরিবর্তন ঘটে। আর ঋতু পরিবর্তন সৃষ্টিকৃলের জন্য এক বিরাট নিয়ামত। অতএব এ নিয়ামতকে অস্বীকার করা তোমাদের জন্য কল্যাণকর হতে পারে না।

## @يَخُرُجُ مِنْهُمَا التَّوْلُؤُ وَالْهَرْجَانُ ﴿ فَبِاَيِّ الْآَرِرَبِّكُمَا تُكَنِّ لِنِ

২২. তাদের উভয় (সাগর) থেকে<sup>২০</sup> বের হয় মুক্তা ও প্রবাল।<sup>২১</sup> ২৩. ব্রতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপাদকের কোন কোন নিয়ামতকে স্বস্থীকার করবে ?<sup>২২</sup>

## @ وَلَهُ الْجُوارِ الْهُنْشَائُ فِي الْبَحْرِكَالْأَعْلَا إِنْ فَبِائِي الْآءِرَبِكُمَا تُكَنِّبِنِ

২৪. আর তাঁরই আয়ন্তাধীন সাগর বক্ষে পাহাড়ের মতো উঁচ্ উঁচ্ জাহাজন্তলো। <sup>১৩</sup> ২৫. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিরামতকে অস্বীকার করবে<sup>১৫</sup> ?

১৯. অর্থাৎ সমৃদ্রের লোনা পানি ও মিঠা পানি একই সাথে পাশাপাশি প্রবাহিত হওয়া সত্ত্বেও একটি অপরটির সাথে মিশে না। এ উভয় স্বাদের পানির মধ্যে আড়াল হয়ে থাকে আল্লাহর অপার শক্তি। এটা আল্লাহর কুদরতেরই বহিঃপ্রকাশ। পৃথিবীর বহু স্থানেই এরূপ দৃশ্য দেখা যায় যে, মিষ্টি পানি ও লোনা পানি একই সাথে প্রবাহিত হচ্ছে, কিছু একটি অপরটির সাথে মিশছে না। পানির তারল্য সত্ত্বেও একটি অপরটির সাথে না মেশা এক বিশ্বয়কর ব্যাপার। এটা মহান আল্লাহরই অবদান।

- ২০. মিঠা পানি ও লোনা পানি উভয় প্রকার পানির সমুদ্র থেকে মুক্তা ও প্রবাল পাওয়া যায়। যদিও কারো কারো ধারণা যে, তথুমাত্র লোনা পানির সমুদ্র থেকে মুক্তা পাওয়া যায়। এ আয়াতে তাদের ধারণাকে ভুল প্রমাণ করা হয়েছে।
  - ২১. 'লূলু' অর্থ মুক্তা, আর 'মারজান' অর্থ প্রবাল। উভয়ই মূল্যবান পদার্থ।
- ২২. এখানে 'আলা' ঘারা আল্লাহর নিয়ামত তথা তার শ্রেষ্ঠ সৃষ্টি মানুষের সৌন্দর্য পিপাসু মনের চাহিদা মেটাবার উপকরণকে বুঝানো হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা মানুষকে একটি সৌন্দর্য পিপাসু অন্তর দিয়েছেন। অতপর এ পিপাসা মেটানোর জন্য দিয়েছেন নানারকম উপায় উপকরণ। এ পর্যায়ে তিনি সমুদ্রে মুক্তা ও প্রবাল সৃষ্টি করেছেন। এসবই আল্লাহর নিয়ামত। মানুষ এসব নিয়ামতের অস্বীকারকারী কিভাবে হতে পারে । বিবেকবান মানুষই এসব নিয়ামতকে অস্বীকার করতে পারে না।

- ২৩. অর্থাৎ সমুদ্রে যেসব বিশাল বিশাল নৌযান চলে তা একমাত্র আল্লাহর ক্ষমতার্থী ও কুদরতেরই অবদান। আল্লাহ-ই মানুষকে সমুদ্রগামী নৌযানগুলো তৈরির কৌশল ও যোগ্যতা দান করেছেন। তিনিই পানিকে এমন বিধানের অধীন করে দিয়েছেন, যার ফলে তরঙ্গ-বিক্ষুদ্ধ সমুদ্রে পাহাড়ের মতো বিশাল জাহাজগুলো সহজভাবে যাতায়াত করতে পারে।
- ২৪. অর্থাৎ আল্লাহর অসীম ক্ষমতা বলে তোমরা তোমাদের জাহাজগুলো পরিচালনা কর, যা তোমাদের জন্য এক বিরাট নিয়ামতস্বরূপ তা তোমরা কিভাবে অস্থীকার করবে ?

## ১ম রুকৃ' (১-২৫ আয়াত)-এর শিক্ষা

- आञ्चार छाष्पामा भत्रम कदम्पामয়। मानुसक् कृत्रष्पान मिक्ना मिয়ा षाञ्चारत कद्मपात मनक्का निमर्गन।
- २. মানুষ সৃষ্টির উদ্দেশ্যও তাদেরকে কুরআন শিক্ষা দেয়া, যার ফলে তারা আল্লাহর যথার্থ 'আবিদ' হতে সক্ষম হবে।
- ৩. মানুষকে মনের ভাব প্রকাশের জন্য বাকশক্তি ও ভাষা দান করার উদ্দেশ্যও কুরআন নিজে শেখা এবং অপরকে শেখানো।
- কুরআন শেখার অর্থ কুরআনের অর্থসহ শেখা এবং কুরআনের বিধি-বিধান মেনে চলা। অর্থ
  না বুঝে শুধুমাত্র মজের মত পড়তে পারা দ্বারা কুরআন শেখা হয় না।
- ৫. সুরুজ এবং চাঁদ আল্লাহর বেঁধে দেয়া নিয়য়-নীতি মেনে চলে। আল্লাহর দেয়া বিধি-বিধান মেনে চলার মধ্যেই দুনিয়ার শান্তি ও আখিয়াতের মুক্তি।
- ৬. আকাশের তারকারাজি ও পৃথিবীর গাছ-গাছালী সবই আল্লাহর বিধানের অনুগত। আর তাই তাদের মধ্যে কোনো বিশৃচ্ছালা নেই।
- ৭. আল্লাহ আসমানকে সুউচ্চ করে স্থাপন করেছেন এবং পৃথিবীতে পরিমাপের মানদণ্ড দাড়িপাল্লা তৈরির জ্ঞান মানুষকে দিয়েছেন, যাতে মানুষ পরিমাপে কম-বেশী করে ন্যায়-ইনসাফে বিঘ্ন না ঘটায়।
- ৮. মানব জীবনের সর্বক্ষেত্রে সঠিক পরিমাপের ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত করে ন্যায়-ইনসাফ প্রতিষ্ঠিত করা মানুষের দায়িত্ব।
- ৯. পৃথিবীকে মানুষ ও জ্বিন জাতির জন্য সৃষ্টি করা হয়েছে ; কেননা তারাই আল্লাহর শরয়ী বিধি-বিধানের আওতামুক্ত।
- ১০. পৃথিবীতে উৎপন্ন যাবতীয় খাদ্যশস্য, ফল-ফলাদি এবং বিভিন্ন প্রজাতির উদ্ভিদ সবই জ্বিন জাতি ও মানুষের কল্যাণে নিবেদিড ; যাতে তারা আল্লাহর বিধানকে নিজেদের মধ্যে তথা পৃথিবীতে প্রতিষ্ঠিত করতে পারে।
- ১১. আমরা আল্পাহর এসব নিয়ামতকে কখনো অস্বীকার করতে পারি না। কারণ তা হবে চরম অকৃতজ্ঞতা।
- ১২. মানুষ সৃষ্টির মূল উপাদান হলো দুর্গন্ধময় পঁচা মাটি যা ওকিয়ে ঠন ঠন ঢিলের মতো হয়ে গেছে। এটা মানব-সৃষ্টির সূচনা পর্ব।

- ১৩. জ্বিন সৃষ্টির মূল উপাদান হলো—আগুনের শিখা। সৃষ্টির মূল উপাদান হলো—আগুনের শিখা। এটা জ্বিন সৃষ্টির পর্ব।
- ১৪. মানুষ ও জ্বিনের পরবর্তী বংশধারা নারী ও পুরুষের সন্মিলনে জৈবিক নিয়মেই চালু আছে এবং কিয়ামত পর্যন্ত এ নিয়মের কোনো খেলাপ হবে না।
- ১৫. আমরা আল্লাহর এসব ক্ষমতা ও কুদরতের কোনোটাকে অস্বীকার করতে পারি না। কারণ আল্লাহর এসব অবদানকে অস্বীকার করার কোনো ক্ষমতা-ই কারো নেই।
- ১৬. সূর্যোদয় ও সূর্যান্তের স্থান পরিবর্তনের ফলেই ঋতু পরিবর্তন হয়। ঋতু পরিবর্তন না হলে মানুষের জীবন অসহনীয় হয়ে উঠতো। সূতরাং এটাও আল্লাহর এক বিরাট নিয়ামত।
- ১৭. ঋতু পরিবর্তনের এ নিয়ামতকে অস্বীকার করার কোনো ক্ষমতা পৃথিবীর কোনো জ্বিন ও মানুষের নেই।
- ১৮. মিষ্টি পানি ও লোনা পানির দুটো স্রোতধারা পাশাপাশি প্রবাহিত করা এবং একটা অপরটার সাথে না মেশা আল্লাহর অসীম ক্ষমতার প্রমাণ। একে অস্বীকার করার কোনো ক্ষমতা কোথাও কারো নেই।
- ১৯. উভয় প্রকার সাগর থেকেই মানুষের সাজ-সজ্জার উপকরণ মূল্যবান মুক্তা ও প্রবাল পাওয়া যায়।
- ২০. সাগর মহাসাগরে ভাসমান ও আকৃতির জাহাজগুলো আল্লাহর ক্ষমতাই সচল থাকে। আল্লাহর এসব ক্ষমতার কোনোটাকে অস্বীকার করার কোনো ক্ষমতা কোনো মানুষ ও জ্বিনের নেই।

## সূরা হিসেবে রুকু'-২ পারা হিসেবে রুকু'-১২ আয়াত সংখ্যা-২০

## ۵ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ هُوَّ يَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُوالْجَلُلِ وَالْإِكْرَااِ أَ

২৬. তার (যমীনের) ওপর যা কিছু আছে<sup>১৫</sup> তা সবই ধ্বংসশীল। ২৭. আর বাকী থাকবে শুধুমাত্র আপনার প্রতিপাদকের (আল্লাহর) সন্তা (যিনি) মহানতু ও মহানুভবতার মালিক।

(علی+ها) - عَلَیْهَا किছু আছে ; علی+ها) - الله الله الله - مَنْ : ण সবই ; الله - مَنْ - या किছু আছে ; علی - الله - وَجُهُ - अश्लान । ﴿ رَبُكَ الله - كَالُ - अश्लान । ﴿ وَجُهُ الله - كَالُ - अश्लान । كُلُ الله - كَالله - كَاله - كَالله - كَاله - كَاله - كَاله - كَالله - كَالله -

২৫. অর্থাৎ হে জ্বিন ও মানুষ ! ভূ-পৃষ্ঠে যত জ্বিন ও মানুষ আছে এবং তাদের জন্য যা কিছু সৃষ্টি করা হয়েছে, সেসব কিছুই ধ্বংস হয়ে যাবে। তথুমাত্র মহান ও মহানুভব আল্লাহর সন্তা বাকী থাকবে। সূতরাং তোমাদের মধ্যে কেউ যেন এ গর্ব অহংকার না করে যে, তার চেয়ে বড় কেউ নেই। কেবলমাত্র সংকীর্ণ বৃদ্ধির মানুষ-ই এমন কথা ভাবতে পারে। কোনো একজন বা একাধিক ব্যক্তি অথবা কোনো একটি বিরাট দলও যদি এমন ধারণা পোষণ করে যে, তাদের ক্ষমতা-কর্তৃক চিরস্থায়ী, তাহলে তার বা তাদের চিন্তা করে দেখা উচিত যে, আল্লাহর এ বিশাল-বিন্তৃত মহাবিশ্বের মধ্যে তার বসবাস—গ্রহ পৃথিবীর অনুপাতে একটি মটরদানার মতও নয়। তারও আবার এক নিভৃত কোণে দশ-বিশ অথবা পঞ্চাশ-ষাট বছর তার কর্তৃত্ব চলার পর তাকেও অতীত ইতিহাসের কাহিনীতে পরিণত হতে হবে। এর জন্য গর্ব-অহংকার করাটা বোকামী ছাডা আর কি হতে পারে ?

অতএব হে জ্বিন ও মানুষ! তোমরা মহান ও চিরঞ্জীব আল্লাহ ছাড়া আর কোনো সন্তাকেই তোমাদের উপাস্য বানিয়ে নিতে পার না। কোনো সন্তাকেই তোমাদের বিপদ দূরকারী, অভাব মোচনকারী হিসেবে তোমরা গ্রহণ করতে পার না—যদিও সে সন্তা ফেরেশতা, নবী-রাসূল, অলী-দরবেশ কিংবা চন্দ্র-সূর্য ও গ্রহ-তারকা যা কিছুই হোক না কেন। কেননা, তারা নিজেদেরকেই ধ্বংস থেকে নিজেরা রক্ষা করতে অক্ষম।

তবে আল্লাহ তা'আলা যেমন চিরঞ্জীব ও চিরস্থায়ী, তেমনি মানুষ, জ্বিন ও ফেরেশতাগণ যে কাজ আল্লাহর জন্যে করে, সেই কাজও চিরস্থায়ী, অক্ষয়। তা কোনো সময় ধ্বংস হবে না (মাযহারী, কুরতুবী, রুহুল মায়ানী)

আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন—"তোমাদের কাছে যা-কিছু আছে, (অর্থ-সম্পদ, মুস্থ-দুঃখ ও ভালোবাসা-শত্রুতা) তা সবই ধ্বংস হয়ে যাবে, পক্ষান্তরে আল্লাহর কাছে

## ۫ٙۿڹؘؠٵۜؠٚٙٳؖ؆ٙڔۜۑٚۘڮۘٲؾؙػڹؚۜڹۑؚ<sup>ۿ</sup>ؽۺٛڷۮۜؽٛڣۣٳڵۺؖۏؗڝؚۅٙٳٛڵۯۻٷڷٙؽۅٛٳ

২৮. অতএব তোমরা উভরে তোমাদের প্রতিপাদকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?\* ২৯. তাঁরই কাছে প্রার্থনা করে আসমানে ও যমীনে বারা আছে তারা সকলেই ; প্রতিটি মুহূর্তে

## هُوَ فِي شَاْنِ ٥ فَهِا مِي الآور بِكُما تُكَنِّينِ ﴿ سَنَفُرُغُ لَكُرُ اللَّهُ الثَّقَلِ ٥

ভিনি (আল্লাহ) এক বিশেষ শান বা অবস্থায় থাকেন।<sup>২৭</sup> ৩০. অভএব ভোমরা উভয়ে ভোমাদের প্রতিশালকের কোন্ কোন্ নিরামভকে অধীকার করবে ?<sup>২৮</sup> ৩১. হে (পৃথিবীর) দু'বোরা<sup>২১</sup>, (মানুষ ও জিন)। আমি শীস্ত্রই ভোমাদের (হিসেব নেরার) প্রভি মনোবোগ দেবো।<sup>৩০</sup>

(ن+بای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-فبای)-سنزلهٔ و استولیم و اس

যা কিছু আছে, তা অবশিষ্ট থাকবে।" অতএব আল্লাহর সাথে সম্পর্কযুক্ত মানুষের যেসব কর্ম ও অবস্থা আছে, তা ধ্বংস হবে না।

২৬. অর্থাৎ হে মানুষ ও জ্বিন তোমরা আল্পাহর এসব নিয়ামতরাজি তথা পরিপূর্ণতাকে অস্বীকার করে নিজেদের ক্ষুদ্র ক্ষমতা ও কর্তৃত্বকে চিরস্থায়ী মনে করে নিতে পার কেমন করে ? যারা নিজেদের ক্ষমতা-কর্তৃত্বকে অবিনশ্বর মনে করে, তারা মুখে প্রকাশ না করলেও তাদের কর্মকাণ্ডের মাধ্যমে আল্পাহর ক্ষমতা ও কর্তৃত্বের পরিপূর্ণতাকে অস্বীকার করে।

২৭. অর্থাৎ আসমান ও যমীনের সকল সৃষ্টজীব ও সৃষ্টবস্তু সবই তাঁর রহমত ও করুণার মুখাপেক্ষী। সকলেই তাদের প্রয়োজনীয় বস্তু তাঁর কাছেই প্রার্থনা করে। দুনিয়াবাসীরা দুনিয়ায় তাদের রিথিক, স্বাস্থ্য, নিরাপত্তা ও সৃখ-শান্তি এবং পরকালে ক্ষমা, রহমত ও জানাত তাঁর কাছে চায়। আর আসমানের অধিবাসীরাও আল্লাহর দয়া-অনুগ্রহের মুখাপেক্ষী। সুতরাং আসমান-যমীনের সমস্ত সৃষ্টিই অবিরাম-অনবরত তাঁর কাছেই তাঁদের প্রার্থনা পেশ করছে। আর তাই আল্লাহ তা আলা সার্বক্ষণিক মহাবিশ্বের এ কর্মক্ষেত্রে প্রতি মুহূর্তে এক সীমাহীন কর্মতৎপর অবস্থায় রয়েছেন। তিনি কাউকে জীবন দান করেন, করো তিনি মৃত্যু ঘটান; কাউকে তিনি সম্মানিত করেন,

আর কাউকে করেন লাঞ্ছিত-অপমানিত। কোনো সৃস্থকে তিনি করেন অসুস্থ এবংশী অসুস্থকে করেন সৃস্থ। কাউকে তিনি বিপদগ্রস্ত করেন, আবার কাউকে বিপদ থেকে মুক্তি দিয়ে তার মুখে হাসি ফুটান। কোনো প্রার্থনাকারীকে তার প্রার্থিত বস্তু দান করেন। কারো গুনাহ মাফ করে তাকে জানাতের যোগ্য করে দেন। কোনো জাতিকে সমুনুত ও ক্ষমতাসীন করেন, আবার কোনো জাতিকে লাঞ্ছিত ও অধপতিত করেন। এভাবে আল্লাহ তাআলা প্রতিটি মুহুর্তেই একটা শান বা অবস্থায় থাকেন।

২৮. অর্থাৎ তোমরা আল্লাহর কোন্ কোন্ নিয়ামত তথা গুণাবলী অস্থীকার করবে ? এখানে 'আ'লা' তথা নিয়ামত দ্বারা আল্লাহর গুণাবলী অর্থই অধিক প্রযোজ্য। যে ব্যক্তি শির্ক করে সে প্রকৃতপক্ষে সংশ্লিষ্ট শিরকে আল্লাহর কোনো না কোনো গুণকে অস্থীকার করে। যেমন কেউ যদি বলে অমুক ডান্ডার আমাকে রোগমুক্ত করেছেন, তার অর্থ আল্লাহ রোগমুক্তকারী নন, বরং সে ডান্ডারই রোগ মুক্তকারী। একইভাবে কেউ যদি বলে অমুক বুযর্গ ব্যক্তির দয়ায় আমি রুখী লাভ করেছি, তার অর্থ আল্লাহ রিয়িকদাতা নন, বরং সেই বুযর্গ ব্যক্তি রিয়িকদাতা। কেউ যদি কোনো মাযার বা আন্তানাকে উদ্দেশ্য পূরণের কারণ মনে করে, তবে দুনিয়াতে সংশ্লিষ্ট মাযার বা আন্তানার হকুম চলছে বলে স্বীকার করলো এবং সে আল্লাহর ভকুমকে অস্থীকার করলো। শিরকের অর্থই হলো—যেসব গুণ এককভাবে আল্লাহর জন্য নির্দিষ্ট সেসব গুণ আল্লাহ ছাড়া অন্যদের মধ্যে আছে বলে বিশ্বাস করা।

২৯. 'সাকালান' শব্দটি 'সাকাল' শব্দের দ্বি-বচন। এর অর্থ দু'বোঝা। এর দ্বারা মানুষ ও জিনকে বুঝানো হয়েছে। যার ওজন ও মূল্যমান সুবিদিত তাকে আরবি ভাষায় 'সাকাল' বলা হয়। বলা বাহুল্য আল্লাহর সকল সৃষ্টির মধ্যে মানুষ ও জ্বিন এ উভয় জাতিকে বুঝানো হয়েছে। কারণ মানুষ ও জ্বিনকে ভূ-পৃষ্ঠে বোঝা হিসেবে চাপানো হয়েছে। তাছাড়া আগের আয়াতগুলো থেকে উক্ত দু'জাতিকে সম্বোধন করেই কথা বলা হচ্ছে। এখানে সেসব জ্বিন ও মানুষকে এসব কথা বলা হচ্ছে, যারা তাদের প্রতিপালকের দাসত্ব ও আনুগত্যের পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে পড়েছে, আল্লাহর কালামের মর্ম এটাই যে, তোমরা যারা আমার পৃথিবীর উপর বোঝা হয়ে আছ, তোমাদের হিসেব নেয়ার জন্য আমি সময় বের করে নেবো। হিসেব নেয়া হবে না—এমন মনে করার কোনো কারণ নেই।

৩০. অর্থাৎ আমি তোমাদের হিসেব নেয়ার জন্য যেসব সময়সূচী নির্ধারণ করে রেখেছি, সে সময়টা শীঘ্রই এসে পড়বে।

আল্লাহ মানুষ ও জ্বিনের হিসেব নেয়ার জন্য মনযোগ দেবেন—এ কথার অর্থ এটা নয় যে, আল্লাহ অন্য কাজের ঝামেলায় এখন হিসেব নেয়ার প্রতি মনোযোগ দিতে পারছেন না, কিছুদিন পর ঝামেলা মুক্ত হয়ে সেদিকে নয়র দেবেন। প্রকৃতপক্ষে এর অর্থ আল্লাহ তা'আলা মানুষ ও জ্বিনকে সৃষ্টি করে একটা নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত প্রীক্ষাগারে বংশ পরম্পরা কাজ করে যাওয়ার সুযোগ দেবেন; অতপর একটি সুনির্দিষ্ট

## ﴿ وَبِكُمَا تُكَنِّرُ إِلَى ﴿ يَهُمْ الْجِنِ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُرُ وَ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُرُ عدد علاق الله على الله ع

اَن تَنْفُنُ وَامِنَ اَقْطَارِ السَّهُ وَتِ وَ الْأَرْضِ فَانْفُنُ وَالْإِنْنُفُنُ وَنَ आসমান ও यমীনের সীমানা থেকে বের হয়ে যাওয়ার, তাহলে বের হয়ে যাও;
(किञ्च) তোমরা বের হতে পারবে না।

الدِ بِسَلْطِي ﴿ فَا مِنَ الْمَارِي ﴾ وَبِلْكُمَا تَكُنِّ بِي ﴿ يُوسَلُ عَلَيْكُمَا شُواظٌ مِنْ نَارِهُ क्रमणंत সाहाय हाणा । ७ ७८. पण्यत त्वामता उच्यत त्वामता उच्यत त्वामता विद्यापण्यत विद्यापणण्यत विद्यापणण्यत विद्यापणण्यत विद्यापणण्यत विद्याप

﴿ وَالْجَنِّ : তামাদের প্রতিপালকের : وَالْجَنِّ : তামাদের প্রতিপালকের : وَالْجَنِّ : তামরা উভয়ে অস্বীকার করবে । وَالْجَنِّ : তামরা উভয়ে অস্বীকার করবে । وَالْجَنِّ : তামরা উভয়ে অস্বীকার করবে । وَالْجَنِّ : তামরা ক্ষমতা রাখ : وَالْجَنِّ : আদুন : وَالْجَنِّ : আদুন : وَالْجَنْ : তামরা ক্ষমতা রাখ : وَالْجَنْ نَوْ : তামরা ভারর : وَالْجَنْ نَوْ : তাহলে বের হয়ে যাওয়র : وَالْجَنْ نَوْ : তাহলে বের হয়ে যাও : وَالْجَنْ نَوْ : তামরা বের হতে পারবে না : وَالْجَنْ : তাহলে বের হয়ে যাও : وَالْجَنْ : তামরা বের হতে পারবে না : وَالْجَنْ : আদুন : رَبُّ كُمَا : তাহলে কোন্ কোন্ : وَالْجَنْ : তামাদের প্রতিপালকের : وَالْجَنْ : তামরা উভয়ের অস্বীকার করবে ! ﴿ وَالْجَنْ : তাহনের : তাহনের : وَالْجَنْ : তাহনের উভয়ের উপর : وَالْجَنْ : তাহনের : তাহনের : তাহনের : তাহনের : তাহনের : তাহনের : তাহনির : وَالْجَنْ : তাহনির : তাহনির : তাহনির : وَالْجَنْ : তাহনির : তা

সময়ে এসব সৃষ্টিকে ধ্বংস করে দেবেন। তারপর এক সময় তাদের আগে-পরের সকল মানুষ ও জ্বিনকে একত্র করে হিসেব গ্রহণ করবেন এবং তাদের উভয় প্রজাতিকে তাদের দুনিয়ার কর্মকাণ্ডের জন্য জবাবদিহিতার সম্মুখীন করবেন। সেই সময়টা রুটিন অনুযায়ী যথাসময়ে এসে উপস্থিত হবে এবং সময়টা খুব বেশী দূরে নয়।

৩১. অর্থাৎ তোমাদেরকে যখন জবাবদিহির মুখোমুখী করা হবে, তখন আমি ধরে নেবো যে, তোমরা দুনিয়াতে আমার অগণিত নিয়ামত ভোগ করে শিরক, নান্তিকতা, যুলুম ও পাপাচারে নিমগ্ন হয়েছিলে এবং আমার এসব নিয়ামত ও তোমাদের নিকট থেকে হিসেব নেয়ার আমার অসীম ক্ষমতাকে অস্বীকার করেছিলে।

৩২. অর্থাৎ আল্লাহর পাকড়াও থেকে রক্ষা পাওয়ার জন্য আল্লাহর প্রভূত্বের সীমানা ছাড়িয়ে কোথাও যাওয়ার কোনো পথ নেই। এমন কোনো স্থান যদি থেকে থাকে,

## وُنَكَاسَ فَلَا تَنْتَصِرُ بِ فَا مِنَاكَ الْآءَ رَبِكُما تَكَنِّ بِهِ فَاذَا انْسَقَّ مِ السَّمَاءَ فَكَانَتُ এবং ধোরা<sup>তে</sup>, তখন তোমরা (তার) মুকাবিলা করতে পারবে না। ৩৬. অতএব তোমরা উত্তরে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ? ৩৭. অতপর যখন আসমান কেটে চৌচির হরে যাবে তখন তা হবে

وَرُدَةً كَا لِي هَانِ هَ فَبِأَى الْآءَرِبِكَمَا تَكَنِّرِبِي هَانِهُ فَبِأَى الْآءَرِبِكَمَا تَكَنِّرِبِي هَا فَيُومَعُنِ لَا يُسْتَلُعَنَ ذُبِهِ مَا إِنَّهُ الْمَانِ مَانِهُ الْمَانِ مَانِهُ الْمَانِ مَانِهُ الْمَانِ مَانِهُ الْمَانِ مَانِهُ الْمَانِ مَانِهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّ

بِهُ - এবং ; نَحْاسُ ; نَحْاسُ ; पूकाविला कরতে পারবে না । ﴿ اَنْ اَلْهُ الْمُ الْهُ اللهُ الل

যেখানে গেলে আল্লাহ পাকড়াও করতে পারবেন না, তাহলে সকল মানুষ ও জ্বিন তাদের সব শক্তি প্রয়োগে চেষ্টা করে দেখুক, কিন্তু না তাদের এমন শক্তি-ক্ষমতা নেই। সুতরাং আল্লাহর সামনে জবাবদিহির কথা স্বরণ রেখেই জীবন যাপন করা উচিত।

৩৩. অর্থাৎ হে জ্বিন ও মানুষ! তোমরা যদি আমার আওতা তথা আমার সামনে জবাবদিহি থেকে পালাতে চাও তাহলে তোমাদের উপর 'শুরায' (ধোঁয়াহীন আগুনের শিখা) এবং 'নুহাস' (আগুন বিহীন ধোঁয়ার কুগুলী) নিক্ষেপ করা হবে। এ শান্তি হিসাব-নিকাশের পরও হতে পারে। জাহান্লামীকে দু'ধরনের শান্তি দেয়া হতে পারে। কোথাও ধোঁয়াহীন আগুনের শিখা হবে, আবার কোথাও আগুন হীন ধোয়ার কুগুলী হবে।

এ আয়াতের এ অর্থও হতে পারে যে, হে জ্বিন ও মানুষ! তোমরা যদি আমার আকাশ ও পৃথিবীর সীমানা ছেড়ে কোথাও পালাতে চেষ্টা কর, তাহলে তোমাদের ওপর নিক্ষেপ করা হবে ধোঁয়াহীন আগুনের শিখা এবং আগুনহীন ধোঁয়ার কুণ্ডলী নিক্ষেপ করা হবে। (ইবনে কাসীর)

৩৪. অর্থাৎ কিয়ামত তথা মহাপ্রলয়ের দিন আসমান রঙিন চামড়ার মতো লাল রং ধারণ করবে। আর আসমান ফেটে চৌচির হওয়ার কারণ হলো সৌরব্ধগতের যাবতীয়

# ٳۛٛڹٛڛؖۊۜڵؘۼۘٲڹۜ۞۫ڣؘؠٵؠۜٳڵٳ۫ڔڔؚۜڮۘۿٲؿػڹؚۨڹۑؚ۞ؠۘۼڔؘڡٛٵڷؠڿڔٟۘۘۅٛڹ

কোনো মানুষকে, আর না কোনো জিনকে। \*\* ৪০. অভএব তোমরা উভরে তোমাদের প্রতিপাদকের কোন্ কোন্ নিরামতকে অস্বীকার করবে ? \*\* ৪১. অপরাধীদেরকে চেনা যাবে

- انْسُ - কোনো মানুষকে ; أَ- आत ; كَبَانُ - ना कোনো ष्ट्रिनक । انْسُ - अठ এব কোন् الْمَارُ - कांन् انْسُ - कांन् الْمَارِ - निय़ायठक ; الْمَارِ - তোমাদের প্রতিপালকের ; الْمُجْرُمُونَ : তোমাদের প্রতিপালকের ; الْمُجْرُمُونَ : তেনা যাবে ) يُعْرُفُونَ - অপরাধীদেরকে ;

গ্রহ ও নক্ষত্রের মধ্যে পারস্পরিক আকর্ষণ শক্তি রয়েছে তা নিঃশেষ হয়ে যাওয়া। সেদিন কেউ আসমানের দিকে তাকালে দেখতে পাবে যে, আকাশে আগুন ধরে গেছে।

৩৫. অর্থাৎ তোমাদের বিশ্বাসের বিপরীত যখন চোখের সামনে কিয়ামত সংঘটিত হতে দেখবে, তখন তোমরা তাঁর কোন্ কোন্ ক্ষমতাকে মিধ্যা সাব্যস্ত করবে ? তখন কিয়ামতকে মিধ্যা সাব্যস্ত করার কোনো পথই তোমাদের খাকবে না।

৩৬. অর্থাৎ হাশরের ময়দানে যখন দুনিয়ার আগে-পরের সব লোককে একত্র করা হবে, তখন এসব লোকের মধ্যে কে অপরাধী ও কে নিরপরাধ তা জিজ্ঞেস করার প্রয়োজন হবে না। পরবর্তী ৪০ আয়াতেই অপরাধীদের চেনার পদ্ধতি বলে দেয়া হয়েছে। বলা হয়েছে যে, অপরাধীদের চেনা যাবে তাদের চেহারা দেখেই। আখিরাতে যেহেতু ন্যায়বিচার সম্পর্কে অপরাধী ও নিরপরাধ সকলে নিশ্চিত, তাই নিরপরাধ ব্যক্তির সাজা হওয়ার কোনো কারণ নেই, তাই তার চেহারায় ভয়ের কোনো চিহ্ন থাকবে না। অপরদিকে যে অপরাধী সে ভাববে তার আজ সাজা থেকে বাঁচার কোনো পথ নেই। সুতরাং তার চেহারায় ভীতির চিহ্ন ফুটে উঠবে। অতএব চেহারা দেখে দেখেই অপরাধীদেরকে সহজেই বাছাই করে নেয়া যাবে।

৩৭. অর্থাৎ তখন চিহ্নিত অপরাধীদের থেকে হিসাব নেবো—দুনিয়াতে আমার অগণিত নিয়ামত ভোগ করার পর তারা কিভাবে এ ধারণা পোষণ করেছিল যে, এসব নিয়ামত তারা এমনিই লাভ করেছে, এগুলো কারো দান নয়। অথবা তারা এ ধারণা পোষণ করেছে যে, এগুলো আল্লাহর দান নয়, এগুলো তাদের সৌভাগ্য ও যোগ্যতা বলেই লাভ করেছে; অথবা আল্লাহর দান হলেও এর হিসেব নেয়ার কোনো অধিকার নেই; অথবা আল্লাহ নিজে এগুলো তাদেরকে দেননি; অন্য কোনো সন্তার মাধ্যমে তারা এসব নিয়ামত লাভ করেছে। মানুষের এসব ভ্রান্ত ধারণাই তাদেরকে আল্লাহ-বিমুখ এবং তাঁর আদেশ নিষেধ অমান্য করে দুনিয়াতে জীবন-যাপন করতে সুযোগ দিয়েছে। কুরআনের দৃষ্টিতে আল্লাহর দেয়া নিয়ামতের ব্যাপারে মানুষের এ ধারণাই অপরাধের মূল ভিত্তি। উল্লিখিত ধারণার সব মানুষই আল্লাহর নিয়ামতের অস্বীকারকারী। এদেরকে লক্ষ্য করেই বলা হয়েছে যে, তোমাদের চেহারা দেখেই চেনা যাবে যে, তোমরা অপরাধী। তখন আমি দেখবা তোমরা আমার কোন্ নিয়ামতকে

# 

তাদের চেহারা দিয়েই, তখন (তাদের) সামনের চুল ও ঠ্যাংগুলো ধরে তাদেরকে হেঁচড়ে নেয়া হবে। ৪২. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?

الْهُجُرِمُونَ ﴿ هَا الْهُجُرِمُونَ ﴿ وَهَا الْهُجُرِمُونَ ﴿ وَهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ 80. (বলা হবে)—এটাই সেই জাহান্লাম যাকে অপরাধীরা মিখ্যা মনে করতো।

88. তারা ছুটাছুটি করতে থাকবে তার (জাহান্লামের) মাঝে এবং

بَشِيَ مَوِيْرِ إِن فَا فَبِ أَيِّ الْآءِرَبِّكُمَا تُكَنِّر السِينَ

টগবগে ফুটস্ত উত্তপ্ত পানির মাঝে<sup>৩৮</sup>। ৪৪. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?<sup>৩৯</sup>

ون + يزخذ) - فَيُوْخَذُ ; তাদের চেহারা দিয়েই ; بسيب المهراب المهرا

অস্বীকার করেছো। সূরা আত-তাকাসুরে কথাটি এভাবে বলা হয়েছে—"অতপর তোমাদেরকে প্রদন্ত নিয়ামতরাজি সম্পর্কে অবশ্যই জিজ্ঞাসাবাদ করা হবে। অর্থাৎ আমার দেয়া নিয়ামত ভোগ করে আমাকে কিভাবে অস্বীকার করেছিলে, আমার আদেশ-নিষেধ কিভাবে অমান্য করেছিলে এবং আমার দেয়া নিয়ামত কোন্ কাজে খরচ করেছিলে।"

৩৮. অর্থাৎ অপরাধীরা যখন জাহান্নামে পিপাসার্ত হয়ে পড়বে, তখন টগবণে ফুটন্ত পানির ঝর্ণার দিকে ছুটবে ; কিন্তু সেখানে পাবে অত্যন্ত উত্তপ্ত পানি যাতে তাদের পিপাসা নিবারণ হবে না। এভাবে বারবার তারা জাহান্নাম এবং ফুটন্ত পানির ঝর্ণার মধ্যে ছুটাছুটি করতে থাকবে।

তি৯. অর্ধাৎ তখন তোমরা আল্লাহর ক্ষমতাকে কিভাবে অস্বীকার করবে ? আল্লাহ যে, কিয়ামত সংঘটিত করা, পুনর্জীবন দান, সবাইকে একত্র করে জিজ্ঞাসাবাদ এবং জান্নাত দান বা জাহান্নামে নিক্ষেপ করতে পারেন—তখনকার সেই বাস্তবতাকে তোমরা কিভাবে অস্বীকার করবে ?

### ২য় রুকৃ' (২৬-৪৫ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১.কিয়ামত বা মহা প্রলয়ের দিন একমাত্র মহান স্রষ্টা আল্লাহ ছাড়া সৃষ্টিজগত পুরোটাই ধ্বংস হয়ে যাবে। এ ২৬ নং আয়াত দ্বারা কিয়ামতের সত্যতা প্রতিষ্ঠিত।
- ২. মহানত্ব ও মহানুভবতার একমাত্র মালিক আল্লাহ তা'আলা। তাঁর সৃষ্টি মানুষের মধ্যে এ গুণ দুটোর প্রতিফলন প্রকাশ পেলে, তা অতি সামান্য এবং তা-ও আল্লাহর-ই অনুশ্রহের দান।
- ৩. সৃষ্টি জগতের কাউকে মহান ও মহানুভব বলে মেনে নিলে আল্লাহর মহানত্ব ও মহানুভবত্বকে মিথ্যা সাব্যস্ত করা হয়। সুতরাং আল্লাহ ছাড়া কেউ মহান ও মহানুভব হতে পারে না।
- ি ৪. আসমান ও যমীনের সকল জ্বড় ও জৈব সৃষ্টি তাদের সকল চাওয়া আল্লাহর দরবারেই পেশ করে, কারণ তিনিই একমাত্র সকলের চাহিদা পূরণ করার ক্ষমতা ও অধিকার রাখেন।
- ৫. আল্পাহ তা'আলা সার্বক্ষণিক তাঁর সৃষ্টি জগত পরিচালনা—জীবন-মৃত্যু, সুখ-দুখ, হাসি-কান্না, উত্থান-পতন, স্বাহ্মস্য-দারিদ্র, সুস্থতা-অসুস্থতা এবং সকল সৃষ্টির রিযিকের ব্যবস্থাকরণ ইত্যাদি যাবতীয় কাজে বিরামহীন কর্মতৎপর রয়েছেন।
- ৬. আল্লাহ তা'আলার উল্লিখিত শান বা অবস্থাকে আমরা কখনো অবিশ্বাস করতে পারি না— এটাকে অবিশ্বাস করা কুফরী।
- ৭. কিয়ামত বা মহাপ্রলয়ের পরে আল্লাহ মানুষ ও জ্বিনকে পুনর্জীবন দান করবেন এবং তাদের এ দুনিয়ার সকল কর্মকাণ্ডের পুংখানুপুংখ হিসাব গ্রহণ করবেন। সুতরাং এখন থেকেই হিসাব দেয়ার প্রস্তুতি গ্রহণ করতে হবে।
- ৮. আধিরাতে আল্লাহর দরবারে হিসাব-নিকাশ দান করা এ (৩১ নং) আয়াত থেকে অকাট্য সত্য হিসেবে প্রমাণিত। সূতরাং এটাকে বিশ্বাস বা কর্মের মাধ্যমে অবিশ্বাস করা কুফরী।
- ৯. মহাবিশ্বের সর্বত্র আল্লাহর রাজত্ব ও প্রভুত্ব প্রতিষ্ঠিত। তাঁর রাজত্বের বাইরে পালিয়ে যাওয়ার কোনো সুযোগ নেই। অতএব তার সামনে জবাবদিহির জন্য বিশ্বাসের দৃঢ়তা ও কর্মতৎপরতার মাধ্যমে প্রস্তুতি গ্রহণ করাই বৃদ্ধিমানের কাজ।
- ১০. যারা আল্লাহর পাকড়াও তথা হিসাব-নিকাশ গ্রহণকে বিশ্বাস ও কর্মের মাধ্যমে অস্বীকার করবে, তাদের উপর আখিরাতে ধোঁয়াহীন আগুন এবং আগুনহীন ধোঁয়ার কুণ্ডলী নিক্ষেপের শান্তি নির্ধারিত রয়েছে।
- ১১. আল্লাহর শান্তির মুকাবিলা করার ক্ষমতা দুনিয়া আখিরাতে কোথাও কারো পক্ষে সম্ভব হবে না। দুনিয়া বা আখিরাতে আল্লাহর শান্তি থেকে বাঁচার উপায় হলো আকীদা-বিশ্বাস ও কাজকে আল্লাহর কিতাবের আলোকে গঠন করে নেয়া।
- ১২. মহাপ্রলয় বা কিয়ামতের দিন আকাশের রং হবে রং করা চামড়ার মতো লাল। মহাবিশ্বের সকল গ্রহ-নক্ষত্রের মধ্যাকর্ষণ শক্তি নিঃশেষ হয়ে যাবে। ফলে আকাশ মঞ্জী ফেটে চৌচির হয়ে যাবে। কোনো ক্ষমতা-ই কিয়ামতের সংঘটনকে রোধ করতে পারবে না।

- ১৩. কিয়ামতের অবস্থাকে অবিশ্বাস-অস্বীকার করার ক্ষমতা কোনো মানুষ বা জ্বিনের নেই । ব যারা এটাকে অবিশ্বাস করবে তারা নিঃসন্দেহে কাষ্টির।
- ১৪.শেষ বিচারের দিন অপরাধী মানুষ ও জ্বিনদের কাউকে তাদের অপরাধ সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদের প্রয়োজন হবে না, তাদের চেহারা দেখেই বেছে আলাদা করা যাবে। তারা আল্লাহর একটি আদেশের সাথে সাথেই আলাদা হয়ে যাবে।
- ১৫. अथताथीएनत्रक जाएनत्र याथात्र সायत्नत छून व्यवः शा थत्त रिंग्त व्हॅंठए खादान्नार्य निराय क्रिया स्वाचित्र स्वाचित्र क्रिया स्वाचित्र क्र क्रिया स्वाचित्र क्रिय स्वाचित्र क्रिया स्वाचित्र क्रिया स्वाचित्र क्रिया स्वाचित्र क्रिय स्वाचित्र क्रिया स्वाचित्र क्रिया स्वाच स्वाच्य स्वाचित्र क्
- ১৬. পিপাসার্ত অপরাধীরা কাতর হয়ে জাহান্লামের মধ্যে টগবগে ফুটন্ত পানির ঝর্ণার দিকে ছুটে গিয়ে সে পানি পান করবে কিন্তু পিপাসা না মেটায় ফিরে আসবে— আবার যাবে— এভাবে ছুটাছুটি করেই তার সময় যাবে।
- ১৭. উদ্লিখিত শান্তিকে কোনো মানুষ ও জ্বিনের পক্ষে মিখ্যা সাব্যন্ত করার কোনো সুযোগ নেই, তাহলে কুরআনকেই অধীকার করা হবে। আর কুরআনকে অধীকারকারী কাঞ্চির—এতে ইমামদের মধ্যে কোনো দ্বিমত নেই।

П

#### সূরা হিসেবে রুকৃ'-৩ পারা হিসেবে রুকৃ'-১৩ আয়াত সংখ্যা-৩৩

# ٥ وَلِمَنْ عَانَ مَقَا } رَبِّهِ جَنَّتْنِ فَيْ فَبِأَيِ الْآرِرَبِّكُمَا تُكَنِّ الْرَبِّ

8৬. আর যে ব্যক্তি তার প্রতিপালকের সাঁমনে দাঁড়ানোকে ভয় পাঁয়°, তার জন্য রয়েছে দু'টো বাগাঁন<sup>6১</sup>। ৪৭. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?<sup>8২</sup>

- ৪০. অর্থাৎ প্রথমোক্ত বাগান দুটো এমন লোকদের জন্য যারা সর্বদা-সর্বাবস্থায় কিয়ামতের দিন আল্লাহর সামনে উপস্থিত হওয়া ও হিসাব-নিকাশ দেয়ার ভয়ে জীত থাকে। ফলে তারা কোনো গুনাহ তথা পাপকাজের নিকটেও যায় না। তারা দৃঢ়ভাবে আখিরাতকে বিশ্বাস করে। তাই তারা জীবনের সর্বাবস্থায় ন্যায়-অন্যায়, যুলুম-ইনসাফ, পাক-নাপাক এবং হালাল-হারাম ইত্যাদি বাছ-বিচার করে চলে। আর জেনে বুঝে আল্লাহর আনুগত্য থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয় না। বলা বাহুল্য এ ধরনের লোকরাই আল্লাহর বিশেষ নৈকট্যশীল।
- 8). 'জান্নাত' শব্দের অর্থ বাগান। সংকর্মশীল মানুষদেরকে আখিরাতে সে জায়গায় রাখা হবে, কুরআন মাজীদে অন্যত্র তার পুরোটাকেই বাগান বলা হয়েছে। আবার কোথাও বলা হয়েছে যে, তাদের জন্য থাকবে বাগানসমূহ, যার তলদেশ দিয়ে নহরসমূহ প্রবাহিত থাকবে। তবে এখানে যে দুটো বাগানের কথা বলা হয়েছে। সে দুটো হবে আল্লাহভীক্র লোকদের জন্য নির্ধারিত বিশাল বাগানের মধ্যে বিশেষ দুটো বাগান। কেবলমাত্র সেই লোকদের জন্যই এমন দুটো করে বাগান থাকবে যারা জীবনের সর্বক্ষেত্রেই আল্লাহকে ভয় করে তাঁর সামনে জবাবদিহি করার কথা শ্বরণ রেখে কাজ করে।
- ৪২. অর্থাৎ আল্লাহর অসীম ক্ষমতা—যালিমদের শান্তি দান, সত্যপন্থীদের পুরস্কার দান করতে আল্লাহ সক্ষম; যদিও তোমরা এটাকে অসম্ভব বলে মনে কর। তিনি আখিরাতে যখন যালিমদেরকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করবেন এবং ন্যায় ও সত্যের অনুসারীদেরকে জানাতে উল্লিখিত নিয়ামতসমূহ দেবেন তখনতো আর আল্লাহর অসীম ক্ষমতা, নিয়ামতরাজি দানের ক্ষমতা এবং তাঁর মহৎ গুণাবলীর কোনোটাই তোমরা অস্বীকার করতে পারবে না।

# ؖٙٛٚٛٛٷؘڎؘٵۛٵٛٚڡٛ۬ڹؘڮۣۿٙڣؚٵٙؠٞٳؗڵٳٙڔۜؠؚۘڴؠٲؿػڹؚۨؠڹ؈ڣؽۿؚؠٵؘؽڹڹؚڗؘڿڔۣڸڹ<sup></sup>ٞ

8৮. (বার্গান দু'টো হবে)–বহু ডাল পালা ও লতাকুঞ্জ বিশিষ্ট। ৪৯. অতএব তোমরা উভরে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অধীকার করবে ? ৫০. সেই (বাগান) দু'টোতে প্রবহমান থাকবে দু'টো ঝর্ণাধারা।

## ®فَبِاً يِّ الْأُورِبِّكُمَا ثُكُلِّ الْمِن ﴿ فِيْهِمَامِنْ كُلِّ فَاكِمَةٍ زَوْجْنِ ﴿ فَبِاَيِّ

৫১. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপাদকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ? ৫২. সেই (বাগান) দু'টোতে প্রত্যেক ফলেরই দু' দু' প্রকার ধাকবে<sup>80</sup>। ৫৩. অতএব কোন্ কোন্

# الآءِ رَبِّكُمَا تُكَنِّ بِي ﴿ مُتَّكِئِمْ يَكُلُ فُرُونٍ بَطَائِنَهَامِنُ إِسْتَبُرُقٍ ﴿

নিয়ামতকে তোমাদের প্রতিপালকের তোমরা উভয়ে অস্বীকার করবে ? ৫৪. তারা জান্নাতবাসীরা হেলানরত অবস্থায় আসীন থাকবে এমন বিছানার ওপর যার আন্তর হবে পুরু রেশমের<sup>68</sup>,

وَانَا وَانَا وَانَا وَرَاكَ وَانَا وَانَانَ وَ (বাগান দুটো হবে) বিশিষ্ট ; وَانَا - ভালপালা ও লতাকুঞ্জ। وَاللّه - وَالّه - وَاللّه - وَاللّه - وَاللّه - وَاللّه - وَاللّه - وَاللّه -

৪৩. অর্থাৎ উভয় বাগানের ফলের স্বাদ হবে ভিন্ন ভিন্ন। অথবা এর অর্থ এক বাগানের ফল হবে শুষ্ক, অপর বাগানের ফল হবে আর্দ্র। অথবা এক বাগানের ফল হবে সাধারণ স্বাদের, অপর বাগানের ফল হবে বিশেষ স্বাদের। অথবা এক বাগানের ফল হবে তার পরিচিত যা সে দুনিয়াতে দেখেছে বা শুনেছে, যদিও সেগুলো স্বাদেগদ্ধে দুনিয়ার ফলের চেয়ে অনেক উন্নত হবে আর অপর বাগানের ফল হবে তার সম্পূর্ণ অপরিচিত, যা সে দুনিয়াতে চোখে দেখেনি, এমনকি কানেও শোনেনি। অথবা এমনও হতে পারে যে, একই গাছের ফল একটির স্বাদ হবে এক রকম, অন্যটির স্বাদ হবে অন্যরকম।

### وَجِنَا الْجَنْتَيْنِ دَ إِنْ فَهِا مِنَ الْآءِ رَبِكُمَا تَكُنَّى فِي فَيْمِى قَصِوْتُ الطَّرُفِ " बात वागान म् रेठात क्मताबि (ভार्मित निकरि) बाकरव क्मख चवदात । १९. चर्छ गत राजाता छेखरत राजातास्त्र विध्यामरकत कान् कान् निवायछरक चरीकात कत्रतव ? १७. छात मर्था बाकरव मक्कावनक नत्रत्नत चिक्काती स्त्रभंभे

# र्वाप्तद्रक ভाप्तद्र (জानांधीप्तद्र) चाप्त अविशासक व्यक्त कारा मान्य थवर ना कारा ख्रिनिंध। ৫৭. चण्डव (ভापतां ख्रिनंध। ७७८ (ভापतां ख्रिनंध। ४५) चण्डव (चण्डवां ख्रवां ख्रिनंध। ४५) चण्डव (चण्डवां ख्रवां ख्यां ख्रवां ख्रव

والجنتين : বাগান দুটোর (والجنين - নিকটে) থাকবে ঝুলন্ত অবস্থায়। (الجنينين - سوما الجنينين - سوما (ف المراب) - فيلينين - سوما কোন্ أي أل - নিয়ামতক (ف المراب) - فيلهن أل - أو المالينين - তামাদের প্রতিপালকের : والمالينين - তাম মধ্যে থাকবে الكرين - লজ্জাবনত নয়নের অধিকারী হ্রগণ ( هن الكرين - আদেরকে ল্পর্শ করেনি - أنس - কানো মানুষ (الم يطمث المراب) - تَعلِيم المراب - مَا أَنْ الكرين - আদেরকে ল্পর্শ করেনি - أن الكرين - তাদের (জান্নাতীদের) আগে - مَا أَنْ الكرين - আত্রব কোন্ কোন্ الكرين - الكرين - سومالين - الكرين - سومالين - سومالين

- 88. 'ইসতাবরাক' অর্থ রেশমের মোটা কাপড়। এটা হবে জান্লাতীদের ফরাশের আন্তর। যার আন্তর এমন হবে, তার ওপর চাদর কেমন হবে তা অনুমান করা আমাদের পক্ষে সম্ভব নয়।
- 8৫. অর্থাৎ জান্নাতে নারীরা হবে পজ্জাবতী, স্বল্পভাষী ও লাজন্ম দৃষ্টির অধিকারী। আর এ বৈশিষ্ট্যের নারীরাই প্রকৃত সুন্দরী। তাই জান্নাতের নারীদের কথা বলতে গিয়ে তাদের দৈহিক রূপ-সৌন্দর্যের কথা বলার আগে তাদের চারিত্রিক বৈশিষ্ট্যের কথাই আগে বলা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, দুনিয়াতে নারীদের মধ্যে যেমন লজ্জাহীনতা, বাচালতা, কামার্ত দৃষ্টি দেখা যায়; জান্নাতের নারীরা তেমন হবেনা। তারা তাদের জন্য নির্ধারিত পুরুষদের জন্যই আজ্ব-নিবেদিত থাকবে।
- ৪৬. অর্থাৎ দুনিয়াতে কোনো নারী কুমারী অবস্থায় মৃত্যুবরণ করুক বা বিবাহিত জীবন-যাপন করে বৃদ্ধাবস্থায় মৃত্যুবরণ করুক, আখিরাতে এসব নেককার নারী যখন জানাতে যাবে, তখন তাদেরকে খোল বছরের যুবতী ও কুমারী বানিয়ে দেয়া হবে। তারা তাদের জন্য নির্ধারিত নেককার পুরুষের জীবন-সঙ্গিনী হবে। সেখানে সেসব নির্ধারিত পুরুষের আগে তাদের সাথে কোনো পুরুষের সংস্পর্ণ হবে না।

এ আয়াত থেকে এটাও প্রমাণিত হয় যে, সংকর্মশীল মানুষের মতো সংকর্মশীল জ্বিদ্বাও জান্নাত লাভ করবে। সংকর্মশীল পুরুষ মানুষের জন্য যেমন সংকর্মশীলা মেয়ে

# ®كَٱتَّهُنَّ الْيَاتُوتُ وَالْهُرْجَانُ فَيْ فَبِاكِي الْآَءِ رَبِّكُمَا تُكَنِّب ِ

৫৮. তারা (স্থরগণ) যেন মূল্যবান 'ইয়াকৃত' ও 'মুক্তা'। ৫৯. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?

### هَلْ جَرَاءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ أَنْ نَبِلَيِّ أَلَاءٍ رَبِّكُما تُكَنِّر بٰنِ ○

৬০. সংকাজের বিনিময় (জান্লাতের মতো) উত্তম পুরস্কার ছাড়া হতে পারে কি 1<sup>81</sup> ৬১. অতএব তোমরা উতরে তোমাদের প্রতিপালকের কোনু কোনু নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?<sup>81</sup>

(کان+هن)-کائهُنُّ (তিন্তু) - তারা (হুরগণ) যেন ; الْبَانُوْتُ - মূল্যবান ইয়াকৃত ; وَ-ও ;
الْمَرْجَانُ - মুক্তা। (তিন্তুন্ন)-فَبِاَيُ - অতএব কোন্ কোন্ ; الْمَرْجَانُ - কিয়ামতকে ;
مَلْ - مَلْ (তিন্তুন্তামাদের প্রতিপালকের ; تُكَذَبُنْ : তোমরা উভয়ে অস্বীকার্র করবে । ﴿ وَالْمَرْجَانُ - وَالْمُرْجَانُ - وَالْمُرْجُانُ - وَالْمُرْجُانُ - وَالْمُرْجُانُ - وَالْمُرْجُانُ - وَالْمُرْجُانُ - وَالْمُرْجُانُ الْمُرْجُانُ الْمُرْجُانُ الْمُرْجُلُونُ الْمُرْجُانُ - وَالْمُرْجُانُ - وَالْمُرْجُانُ الْمُرْبُعُلُقُلُولُ - وَالْمُرْجُلُونُ - وَالْمُرْجُلُولُ - وَالْمُرْجُلُولُ - وَالْمُرْبُولُ الْمُرْبُعُلُولُ - وَالْمُلْمُانُ الْمُرْبُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْكُلُولُ الْمُرْبُولُ وَالْمُلْكُولُ الْمُلْكُلُولُ الْمُلْكُلُولُ وَالْمُلْكُلُولُ الْمُلْكُلُولُ وَالْمُلْكُلُولُولُ الْمُلْكُلُولُ الْمُلْكُلُولُ وَلِمُانُلُكُولُ وَلِمُالْكُولُولُولُ الْمُلْكُلُلُكُولُولُكُولُكُولُولُ الْمُلْكُلُلُكُولُكُلُلُكُلُلُكُولُكُلُكُمُ الْمُلْكُلُلُكُلُلُكُلُكُلُكُلُكُلُلُكُ

মানুষ থাকবে, তেমনি সংকর্মশীল পুরুষ জ্বিনের জন্যও সংকর্মশীলা নারী জ্বিন থাকবে। মানুষ নারীরা যেমন কুমারী হবে তেমনি জ্বিন নারীরাও কুমারী হবে। মানুষ নারীরা যেমন ইতোপূর্বে কোনো মানুষ পুরুষ কর্তৃক স্পর্শিতা হবে না তেমনি জ্বিন নারীরাও কোনো জ্বিন পুরুষ কর্তৃক স্পর্শিতা হবে না। এসব নারী গুধুমাত্র তাদের জানুাতী স্বামীদের জন্মই সংরক্ষিত থাকবে।

৪৭. অর্থাৎ যারা দুনিয়াতে সৎকর্ম করেছে—নিজের প্রবৃত্তিকে নিয়ন্ত্রণে রেখেছে, হারাম থেকে আত্মরক্ষা করেছে, হালালের উপর সম্ভূষ্ট থেকেছে। ফরযকে ফরয জেনে নিজের দায়িত্ব কর্তব্য পালন করেছে; ন্যায় ও সত্যের পক্ষ সমর্থন করার কারণে দুনিয়াতে লাঞ্ছনার শিকার হয়েছে; অন্যায়-অসত্যের বিরুদ্ধে সাধ্যানুযায়ী প্রতিরোধ গড়ে তুলেছে— এসব করেছে একমাত্র আল্লাহকে সম্ভূষ্ট করার নিয়তে। আর তাই আল্লাহও তাদের প্রতি সম্ভূষ্ট হয়ে তাদেরকে উত্তম পুরস্কার দান করেছেন। আল্লাহ ইরশাদ করেন, এসব সৎকর্মশীল মানুষের জন্য চিরসুখের আবাস জানাত ছাড়া আর কিছু হতে পারে না।

৪৮. অর্থাৎ আখিরাতে আল্লাহ তা'আলা যখন সৎকর্মশীল লোকদের সৎকর্মের বিনিময়ে প্রতিশ্রুত জানাত ও সুখের যাবতীয় উপকরণ দান করবেন, তখনও কি দুনিয়াতে যারা এসব কথাকে রূপকথা বলে হেসে উড়িয়ে দিত অথবা সন্দেহ-সংশয় পোষণ করতো, তারা কি আখিরাতে চাকুষ দেখা জানাতকে অস্বীকার করতে পারবে ?

আসলে দুনিয়াতে যারা আখিরাতকে অবিশ্বাস করে, তারা আল্লাহর অনেক গুণ ও ক্ষমতাকে অবিশ্বাস করে। তারা আল্লাহকে অবিবেচক শাসক, অন্ধ ও বধির, অনুভূতিহীন

# وَ مِن دُونِهِمَا جَنتِي ﴿ فَهِا مِ الْمَارِكِ الْمَارِكِمَا تَكَنِّى بِي ﴿ هُ مُن مَا سَنِي ﴾ ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنتِي ﴿ فَهِا مِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# @فَبِاَيِّ الْآءِرَبِّكُهَا لَكَلِّ بِي فَيْفِهِاعَيْنِ نَصَّاخَتْنِ فَفَبِاَيِّ الْآءِرَبِّكُهَا

৬৫. অতএব তোমরা উভয়ে ভোমাদের প্রতিপাদকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অধীকার করবে ? ৬৬. সেই (বাগান) দুটোতে রয়েছে কোয়ারার মতো উৎক্ষেপনমান দুটো র্কনাধারা। ৬৭. অতএব তোমাদের প্রতিপাদকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে

কোনো বিষয় যথাযথ মূল্যায়ণে অক্ষম এবং কাউকে কিছু দান করার ক্ষমতাহীন একটি সন্তা মনে করে। তাই আয়াতে বলা হয়েছে—আখিরাতে যখন তোমাদের চোখের সামনে সংকর্মশীলদেরকে তাদের সংকর্মের উত্তম প্রতিদান দেয়া হবে, তখন কি তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের গুণগুলো অস্বীকার করতে পারবে ?

৪৯. আলোচ্য ৬২ আয়াতের তিনটি অর্থ হতে পারে। 'মিন দ্নিহিমা' শব্দের অর্থের ভিন্নতর কারণেই এ তিনটি অর্থের সম্ভাবনা রয়েছে। আয়াতে অর্থ হতে পারে— "পূর্বোক্ত জান্নাত দুটোর অবস্থান থেকে নীচু স্থানে আরো দুটো জান্নাত হবে এবং এ দুটোর মালিকও পূর্বোক্ত জান্নাতীরা হবে, তবে এ জান্নাত দুটো আগের দুটো থেকে কিছুটা নিম্ন মানের হবে। অথবা এর অর্থ এটাও হতে পারে যে, প্রথমোক্ত বাগান দুটো হবে উন্নত মানের এবং তা লাভ করবে আল্লাহর নৈকট্য লাভকারী বান্দাহগণ। আর এ দুটো বাগান হবে কিছুটা নিম্ন মানের, এগুলোর মালিক হবে 'আসহাবুল ইয়ামীন' বা ডানপন্থী লোকেরা। অন্যত্র কুরআন মাজীদে শেষোক্ত শ্রেণীর লোকদেরকে 'আসহাবুল মায়মানাহ'—বলেও উল্লেখ করেছে। হযরত আবু মৃসা আশ্যারী রা. থেকে তাঁর পুত্র আবু বকর রা. কর্তৃক বর্ণিত একটি হাদীস থেকে আয়াতের দ্বিতীয় অর্থের প্রতি সমর্থন পাওয়া যায়। তাতে বলা হয়েছে যে, রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন-অগ্রগামী নৈকট্যপ্রাপ্ত লোকদের জন্য নির্ধারিত জান্নাত দুটোর আসবাবপত্র হবে স্বর্ণের তৈরী।

# تُكَرِّبِي ﴿ فِيْهِمَا فَاكِمَةً وَنَحُلُ وَرُمَّانٌ ﴿ فَنِاكِ الْأَوْرَبِكُمَا تُكَرِّبِنِ أَ

তোমরা উভয়ে অস্বীকার করবে ? ৬৮. সেই (বাগান) দু'টোতেই রয়েছে নানারকম ফল ও খেজুর এবং আনার। ৬৯. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ?

### ٠٠٠ وَنِيْمِنَ عَيْرِتَ حِسَانٌ فَنِا يِ الآءِ رَبِّكُهَا تُكَنِّرِ بِي فَحُورَ سَقْصُورتَ

৭০. সেখানে রয়েছে উত্তম চরিত্রবতী সুন্দরী নারীরা। ৭১. অত্এব তোমরা উভরে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ? ৭২. (তারা) গৌর বর্ণের হুর সুরক্ষিতা

فِي الْجِيَا رَهِ فَهِا يِّ إِلَا ۚ رَبِّكُمَا تُكَنِّى إِلَى فَاكْرِيَطْ مِثْمُنَّ إِنْسُ قَبْلَهُمْ

তাঁবুতে । <sup>৫১</sup> ৭৩. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ? ৭৪.——তাদেরকে এদের (জান্নাতীদের) আগে স্পর্শ করেনি কোনো মানুষ

رَبُكُنَ وَالْمَا وَلَامِ وَالْمَا وَالْمِا وَالْمَا وَالْمَالِمِيْ وَالْمَا وَالْمَالِمِيْ وَالْمَالِقُ وَلَا وَالْمَالِقُولُ وَلَامِ وَالْمَالِمِيْ وَلَا وَالْمَالِقُولُونُ وَلَامِ وَالْمَالِمِيْ وَلِمِلْ وَالْمَالِمِيْ وَلِمُلْمِيْمِ وَلِمِلْ وَالْمَالِمِيْ وَلِمِلْمِا وَالْمَالِمِ وَالْمَالِمِ وَالْمَالِقُولُ وَلِيَامِعُوا وَالْمَالِمُولِ وَلَالْمِالِمُوا

আর তাদের অনুসারী 'আসহাবৃল ইয়ামীন' তথা ডানপন্থীদের জন্য নির্ধারিত জান্নাত দুটোর আসবাবপত্র হবে রৌপ্যের তৈরী। (ফাতহুল বারী-কিতাবৃত তাফসীর)

- ৫০. 'মুদহাম্মাতান' 'মুদহাম্মাতুন'-এর দ্বিচন। ঘন সবুজ-শ্যামলতাকে মুদহাম্মাতুন বলা হয়। অর্থাৎ শেষোক্ত বাগান দুটোতে ঘন সবুজের সমারোহ দৃশ্যমান হবে।
- ৫১. 'হূর' শব্দটি 'হাওরা' শব্দের বহুবচন। অত্যন্ত গৌর বর্ণের নারীকে 'হাওরা' বলা হয়। যেসব নারীর শূভ্রতা ঠিকরে বের হয়, তাদেরকে 'হূর' বলা হয়। মুজাহিদ বলেন—"তাদের গৌর বর্ণের উজ্জ্বলতার জন্য তাদের উপর দৃষ্টি স্থির রাখা যায়

### ؖ ۅۘڵٳؘۼؖٲڽؙۜٛ۞۫ٙڣؠؚٲؠؚٞٳڵٳٙ<sub>ٷ</sub>ڔؠؚۜڲؠٲػڒؚۜؠؗۑۣ۞ۧؠؾۧڮؽؚؽؘۼڶۯڣٛۯڣؚ؞ؙڣٛڕٟ

আর না কোনো জ্বিন। ৭৫. অতএব তোমরা উভয়ে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ? ৭৬. (তারা) হেলানরত অবস্থায় উপবিষ্ট থাকবে সবুন্ধ গালিচার ওপর

وَعَبْقَرِي حِسَانٍ فَانِبَايِ الْآءِ رَبِّكُهَا تُكَنِّبنِ ﴿ تَبْكُا الْكُرْبِي

এবং মহামূল্যবান অনুপম সুন্দর ফরাশে<sup>৫২</sup>। ৭৭. অতএব তোমরা উভরে তোমাদের প্রতিপালকের কোন্ কোন্ নিয়ামতকে অস্বীকার করবে ? ৭৮. কতই না বরকতময় আপনার প্রতিপালকের নাম—

### ذى الجَـلْلِ وَٱلْإِكْرَا الْ (विनि) यश्व ७ यशनुख्तजात खिरकाती। "

وَ-आत ; গ্র-না ; أُنَا -কোন জ্বন। ﴿ وَبَاي)-فَبِاَي)-আতএব কোন্ কোন্ ; أَلاَ :

-নিয়ামতকে ; رَبِّكُمَا -তোমাদের প্রতিপালকের ; كَمْنَبُنْ : তোমরা উভয়ে অস্বীকার করবে ? ﴿ وَأَنْ وَاللَّهِ -তোরা) হেলানরত অবস্থায় উপবিষ্ট থাকবে ; উপর ;

-ক্রিনা লিচার ; مُرَفَ -সবুজ ; وَعَرْفَ -মহামূল্যবান ফরাশে ; أَنْ -নিয়ামতকে; আবুপম সুন্দর। ﴿ وَأَنْ -اللَّهُ اللَّهُ -اللَّهُ اللَّهُ -আতএব কোন্ কোন্ ; أَنْ -নিয়ামতকে; أَنْ -তোমাদের প্রতিপালকের ; وَنْ اللَّهُ -কতইনা বরকতময় ; أَنْ -নাম -الله -رَبُكُمَا -অধিকারী ; وَي : মহানুভবতার।

না।" আবৃ উবায়দা বলেন-" যেসব নারীর চোখের সাদা অংশ অত্যন্ত সাদা এবং কালো অংশ গভীর কালো, তাদেরকে 'হুর' বলা হয়। (লুগাতুল কুরআন)

হাদীস থেকে জানা যায় যে, পৃথিবীর মু'মিনা সংকর্মশীলা নারীদের মর্যাদা হ্রদের চেয়ে বেশী হবে। কারণ পৃথিবীর নারীরা নামায পড়েছে, রোযা রেখেছে এবং ইবাদত-বন্দেগী করেছে। এ থেকে জানা যায় যে, দুনিয়াতে যেসব নারী ঈমান ও নেকআমল করে দুনিয়া থেকে বিদায় নেবে, তারাই হবে জানাতবাসীদের স্ত্রী। তারা নিজেদের ঈমান ও সংকর্মের বিনিময়ে জানাত পাবে এবং একান্ত নিজস্ব ভাবে জানাত লাভের অধিকারিনী হবে। তারা স্বেচ্ছায় নিজেদের আগেকার স্বামীদের স্ত্রী হবে, যদি সেসব স্বামীরা জানাতবাসী হয়। তা না হলে আল্লাহ তা'আলা অন্য কোনো জানাতবাসী পুরুষের সাথে পারস্পরিক পছন্দ অনুসারে বিয়ে দিয়ে দেবেন। আর হ্রেরা নিজেদের ঈমান ও সংকর্মের বিনিময়ে জানাত লাভ করবে না; বরং আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে জানাতের অন্যান্য নিয়ামতের মতোই ষোড়শী সুন্দরী নারীর আকৃতি দিয়ে জানাতবাসীদেরকে নিয়ামত

হিসেবে দান করবেন। যাতে জান্নাতবাসীরা তাদের সাহচর্যের আনন্দ লাভ করতে। পারে।

- ৫২. 'রফরফ' অর্থ সবুজ রংয়ের রেশমী বস্ত্র। এর ছারা বিছানা, বালিশ ও অন্যান্য মূল্যবান বিলাস-সামগ্রী তৈরি করা হয়। এসব সামগ্রীর উপর গাছ, লতাপাতা ও ফুলের কারুকার্য করা হয়। আর 'আবকারী' অর্থ উৎকৃষ্ট ও দুম্প্রাপ্য বস্তু।
- ৫৩. সূরা আর-রাহমানে আল্লাহ তা'আলার অসীম ক্ষমতা, গুণাবলী, মহানত্ব-মহানুভবতা এবং মানুষের প্রতি তাঁর দয়া-অনুগ্রহ সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। আল্লাহর পবিত্র সন্তা অদিতীয়-অনন্য। তাঁর গুণবাচক নামগুলোও অত্যন্ত সুন্দর ও অর্থবহ। তাঁর নামের সাথেই তাঁর গুণ-বৈশিষ্ট্যসমূহ প্রতিষ্ঠিত আছে।

#### ৩য় রুকৃ' (৪৬-৭৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

- সূরা আর-রাহমানে মানুষের প্রতি আল্লাহর যেসব দয়া-অনুগ্রহ সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে,
   সেসব বিষয় সম্পর্কে জ্ঞান ও বিশ্বাসের ফলেই মানুষের মধ্যে আল্লাহর ভয় সৃষ্টি হতে পারে।
- २. याप्तत्र व्यख्टतः व्याद्मारतः ७য় সृष्टि रয়েছে, তাप्तत्र मक्न काष्ट्रकर्मरे जाप्तत्रकः खान्नात्जतः
   উপযোগী করে তুলবে—এতে কোনো সন্দেহ নেই।
- ৩. জীবনের প্রতিটি মূহুর্তে আখিরাতে আল্লাহর সামনে জ্ববাবদিহীর অনুভূতি অন্তরে সৃষ্টি করতে সক্ষম হলে অন্যায়-অপরাধ থেকে নিজেকে বাঁচানো খুবই সহজ হয়ে যাবে।
- ৪. আল্লাহভীরু বিশেষভাবে নৈকট্যপ্রাপ্ত লোকদের প্রত্যেকের জ্বন্য আল্লাহ তাআলা বিশাল জান্নাতের অভ্যপ্তরে দুটো করে বিশেষ বাগান তৈরী করে রেখেছেন। প্রত্যেকেরই সেই মর্যাদা লাভের জ্বন্য সংকর্মে প্রতিযোগিতা করা কর্তব্য।
- ৫. বাগানগুলো ঘন সন্নিবিষ্ট গাছপালা ও লতাকুঞ্জ বিশিষ্ট হবে এবং সেগুলোতে থাকবে দুটো করে প্রবহমান ঝর্ণাধারা।
- ৬. এসব বাগানে যাবতীয় সকল ফলের সমারোহ থাকবে এবং প্রত্যেক প্রজ্ঞাতির ফলেরই দুটো করে প্রকার থাকবে।
- जानाज्वांत्री मानूरावता अमन वांगात्म श्रृक त्रगरमत गांनिहात उपत रहनान निरंत्र वमत्व आत कलत गांहछला जात्मत निकटिंह अल थांकतः।
- ৮. এসব বাগানে জান্নাতবাসীদের প্রমোদসঙ্গীনী হবে লজ্জাবনত দৃষ্টির অধিকারী অত্যন্ত গৌর বর্ণের সুন্দরী হুরগণ। যাদেরকে ইতিপূর্বে কোনো পুরুষ স্পর্শ করেনি।
- ৯. সেসব হ্রদের দেখলে তাদেরকে এক একটি মূল্যবান ইয়াকুত ও মারজ্ঞান মুক্তার মত মনে হবে।
- ১০. আল্লাহ তা'আলার এসব দান সেসব বান্দাহর জন্যই যারা আল্লাহকে যথাযথভাবে ভয় করে জীবনযাপন করেছে, তাঁর দীনের জন্য নিজেদের জান-মাল কুরবানী করেছে এবং এ অবস্থার উপর মৃত্যু পর্যন্ত কায়েম থেকেছে।
- ১১. নৈকট্য প্রাপ্তদের চেয়ে নিম্নমানের মু'মিন সংকর্মশীল আসহাবুল ইয়ামীন বা ডানপন্থী মানুষের জন্যও থাকবে পূর্বোক্ত দুটোর চেয়ে কিছুটা নিম্নমানের দুটো করে বিশেষ বাগান।

- ১২. এ বাগান দুটো-ও হবে অত্যস্ত সবুজ-খ্যামল এবং এ দুটোতেও থাকবে ফোয়ারার মতোঁ উৎক্ষেপমান দুটো ঝর্ণাধারা।
  - ১৩. এ দুটো বাগানে থাকবে নানা প্রকার ফল, খেজুর ও আনারের গাছ।
- ১৪. আরো থাকবে উত্তম চরিত্রবতী সুন্দরী নারীরা এবং তাঁবুতে সুরক্ষিত গৌর বর্ণের হুরেরা, যাদেরকে মানুষ বা জুন ইতোপূর্বে স্পর্শ করেনি।
- ১৫. এসব বাগানে ডানপন্থী সংকর্মশীল মানুষ সবুজ গালিচায় মহামূল্যবান ফরাশে হেলানরত অবস্থায় বসবে।
- ১৬. আল্লাহ তা'আলার যেসব অসীম ক্ষমতা, গুণ-বৈশিষ্ট্য, দয়া-অনুগ্রহ এবং মহানত্ত্ব ও মহানুভবতার পরিচয় এ সূরায় বিদ্যমান, তা অধিতীয় ও অনন্য এবং অত্যন্ত বরকতময়।
- ১৭. আল্লাহর উল্লিখিত গুণ-বৈশিষ্ট্যের ওপর নিঃসন্দেহে বিশ্বাস স্থাপন করা প্রত্যেকটি মু মিনের ওপর ফরয। এতে কোনো প্রকার সন্দিহান হলে ঈমান থাকবে না।

П

www.amarboi.org

### সূরা আল ওয়াকি'আ–মাকী আয়াত ৪ ৯৬ রুকু' ৪ ৩

#### নামকরণ

সূরার প্রথম আয়াতের 'আল ওয়াকি'আ' শব্দটি দ্বারাই তার নামকরণ করা হয়েছে।

#### নাথিলের সময়কাল

হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস রা.-এর বর্ণনা অনুসারে এবং হযরত ওমর রা.-এর ইসলাম গ্রহণের ঘটনার সংঘটনকাল অনুসারে মুসলমানদের হাবশায় হিজরতের পর নবুওয়াতের ৫ম বছর 'সূরা ওয়াকি'আ' নাযিল হয়েছে। হযরত ওমর রা. যে নবুওয়াতের ৫ম বছরে ইসলাম গ্রহণ করেছেন তা ঐতিহাসিকভাবে প্রমাণিত।

#### আলোচ্য বিষয়

এ সূরার আলোচ্য বিষয় হলো, কিয়ামত, আখিরাত, তাওহীদ ও কুরআন সম্পর্কে কাফিরদের সন্দেহ সংশয়ের প্রতিবাদ। কাফিররা কিয়ামত তথা মহাপ্রলয় এবং আখিরাতের পুনর্জীবন লাভ, হিসাব-নিকাশ ও জানাত বা জাহানাম লাভের বিষয়কে একেবারে অসম্ভব মনে করতো। তারা এসব কথাকে কল্পিত কাহিনী বলে মনে করতো। তাদের ধারণার প্রতিবাদে আল্পাহ তা'আলা সূরার প্রথমেই ইরশাদ করেছেন যে, এ ঘটনা যখন সংঘটিত হবে তখন এটাকে মিথ্যা সাব্যস্ত করার কেউ থাকবে না। কেউ একে মুকাবিলা করতে সক্ষম হবে না এবং একে ফিরিয়েও দিতে পারবে না। প্রথম আয়াত থেকে ৬ আয়াত পর্যন্ত কিয়ামত সংঘটনকালীন অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে।

৭ আয়াত থেকে ৫৬ আয়াত পর্যন্ত কিয়ামতের সময় তিন শ্রেণীর মানুষ এবং তাদের সাথে আচরণের স্বরূপ তুলে ধরা হয়েছে। মানুষের সেই তিন শ্রেণী হলো -১. অগ্রবর্তীগণ যারা হবে আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত ২. সাধারণ সংকর্মশীল মানুষ যারা হবে ডানপন্থী। ৩. সেসব অবিশ্বাসী মুশরিক ও মুনাফিকের দল, যারা মৃত্যু পর্যন্ত তাদের ভ্রান্ত আকীদা-বিশ্বাসের উপর দৃঢ় ছিল।

৫৭ থেকে ৭৪ আয়াত পর্যন্ত ইসলামের মূল দু'টো বিশ্বাস তাওহীদ ও আথিরাতের সত্যতার পক্ষে মানুষের নিজের সন্তা, তার খাদ্য-পানীয় ও তার ব্যবহৃত আগুন দ্বারা যুক্তি-প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, যে আল্লাহ তোমার সৃষ্টি এবং প্রতিপালনের জন্য এসব জিনিস সৃষ্টি করেছেন, তাঁর দাসত্ব থেকে তুমি কিভাবে নিজেকে স্বাধীন স্বেচ্ছাচারী বলে ভাবতে পারো ? তিনি তোমাকে প্রথম বার সৃষ্টি করার পর পুনরায় সৃষ্টি করতে সক্ষম নন বলে তুমি কেমন করে মনে করতে পারো ?

অতপর ৭৫ থেকে ৮২ আয়াত পর্যস্ত কুরআন সম্পর্কে কাফিরদের বিভিন্ন সন্দেহ ুসংশয়ের জবাব দেয়া হয়েছে। তাদেরকে বুঝানোর চেষ্টা করা হয়েছে যে, কুরআনু<sub>ন্ন</sub> মাজীদ তোমাদের জন্য এক বিরাট নিয়ামত। তোমাদের কর্তব্য এ মহাগ্রন্থ থেকে বিলিজেদের জীবনের পাথেয় সংগ্রহ করা। কুরআনের সত্যতা সম্পর্কে যুক্তি পেশ করে বলা হয়েছে যে, মহাবিশ্বের গ্রহ-নক্ষত্রের যেমন মযবুত ও সৃশৃংখল ব্যবস্থাপনা আছে, তেমনি কুরআনের মধ্যেও মযবৃত শৃংখলা ও ব্যবস্থাপনা বিদ্যমান। এর দ্বারা এটাই প্রমাণিত হয় যে, মহাবিশ্বের স্রষ্টা ও পরিচালক এবং কুরআনের রচয়িতা একই সত্তা।

অতপর আল্পাহর নিকট কুরআনের সংরক্ষণব্যবস্থা সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, এ কুরআন সংরক্ষিত আছে এক লুকায়িত কিতাবে যা সৃষ্টির নাগালের বাইরে। সেখান থেকে মুহাম্মাদ সা. পর্যন্ত কুরআন নাযিলের যে ধারাবাহিকতা তাতে পবিত্র আত্মা ফেরেশতা ছাড়া কোনো শয়তানের হস্তক্ষেপের বিন্দুমাত্র ক্ষমতাও নেই।

অবশেষে মানুষকে লক্ষ্য করে বলা হয়েছে যে, তোমরা তাওহীদ, আবিরাত ও কুরআনকে যতই অবিশ্বাস করো না কেনো, মৃত্যু যখন তোমাদের সামনে উপস্থিত হবে, তখন তোমাদের চোখ খুলে যাবে। মৃত্যুর সময় তোমরা এমন অসহায় হয়ে পড় যে, চেয়ে দেখা ছাড়া তোমাদের কিছুই করণীয় থাকে না। নিজেদের প্রিয়জনদের তোমরা তখন বাঁচাতে পার না। তোমাদের ওপর যদি সর্বময় ক্ষমতার মালিক যদি কেউ না-ই থাকে তাহলে তখন মৃত্যুকে ফিরিয়ে দিয়ে নিজেদের প্রিয়জনদের বাঁচিয়ে রাখ না কেনো ? এ সময় তোমরা যেমন অসহায় হয়ে পড়, তেমনি শেষ বিচারের দিন তোমরা অসহায় হয়ে পড়বে। তোমাদের বিশ্বাস বা অবিশ্বাস ছারা বিচারে কোনো হেরফের হবে না। প্রত্যেককে তার কাজের পরিণাম ভোগ করতে হবে।



- (الأَوْرُوتَ عَيِ الْوَاقِعَةُ ۚ لَيْسَ لُوقَعَتِهَا كَاذِبَةً ۞ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ ۗ عَلَيْهِ عَل
- ১. যখন সেই মহাপ্রশয় (কিয়ামত) সংঘটিত হবে। ২. তার সংঘটনে কোনো মিথ্যা সাব্যস্তকারী নেই। ১৩. (তা হবে) নীচুকারী উঁচুকারী। ২
- @إِذَارْجْبِ ٱلْأَرْضُ رَجَّا ﴿ وَبُسْبِ الْجِبَالُ بَسَّاقٌ فَكَانَتُ هَبَاءً مُنْبَثًا ٥
  - 8. যখন যমীনকে কাঁপানোর মতো কাঁপিয়ে দেয়া হবে।° ৫. আর পাহাড়-পর্বতকে ছিন্নভিন্ন করে দেয়া হবে ছিন্নভিন্ন করার মতো। ৬. ফলে তা বিক্ষিপ্ত ধূলিকণায় পরিণত হবে।
- ১. অর্থাৎ যখন 'ওয়াকি'আ' বা অনিবার্য-সংঘটিতব্য ঘটনা ঘটে যাবে, তখন এটাকে মিথ্যা বলার কোনো সুযোগ থাকবে না। এটা হলো মক্কার কাফির-মুশরিকদের কথার প্রতিবাদ। তারা সবেমাত্র রাস্লুল্লাহ সা.-এর মুখে ইসলামের দাওয়াত শুনছে। তারা কিয়ামত সংঘটিত হওয়া, শেষ বিচার এবং জান্নাত-জাহান্নাম লাভ করার ব্যাপারকে একেবারেই অসম্ভব বলে মনে করেছে। তাদের কথা ছিলো—এ পাহাড়-পর্বত, নদী-সাগর, চাঁদ-সুরুজ ও গ্রহ-নক্ষত্র সবই ধ্বংস হয়ে যাবে এবং হাজার হাজার বছরের মৃত ব্যক্তিরা সব পুনর্জীবিত হয়ে উঠবে, এসব কিছুই অসম্ভব, মিথ্যা গাল-গল্প মাত্র। এ পটভূমিতেই আল্লাহ তা'আলা এসব কাফির-মুশরিকের কথার প্রতিবাদ দিয়েই সুরাটি শুরু হয়েছে।
- ২. 'খাফিদাতুন' এবং 'রাফি'আতুন' শব্দ দুটোর অর্থ যথাক্রমে 'নীচুকারী' ও 'উঁচুকারী'। এ দুটো কিয়ামত-এর বিশেষণ। অর্থাৎ কিয়ামত উঁচুকে নীচু এবং নীচুকে উচু করে দেবে। উঁচু উঁচু পাহাড়কে সাগরে এবং সাগরকে পাহাড়ে পরিণত করে দেবে অর্থাৎ সব কিছুই ওলট-পালট হয়ে যাবে।

# وَكُنْتُمْ اَزُواجًا ثُلْثَةً ﴿ فَأَصَّحَبُ الْمَيْمَنَةِ قُمَّا اَمْحُبُ الْمِيْمَنَةِ ﴿ وَكُنْتُمْ الْمَيْمَنَةِ ﴿ وَكُنْتُمْ الْمُوالِكُ الْمَيْمَنَةِ ﴿ وَالْجَالُولِيَ الْمَيْمَنَةِ فَ أَامُحُبُ الْمِيْمَنَةِ ﴿ وَالْجَالُولِينَا لَا الْمَيْمَنَةِ الْمَيْمَنَةِ فَمَا الْمُحْبُ الْمِيْمَنَةِ ﴿ وَالْجَالُولِينَا الْمُعْلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَىٰ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

লোকেরা<sup>৫</sup>—কতই না সৌভাগ্যবান ডান দলের লোকেরা।

### @وَاَمْحُبُ الْمَشْنَهَةِ قُمَا اَمْحُبُ الْمَشْنَهَةِ هُوَ السِّبِقُونَ السِّبِقُونَ الْ

৯. আর বাম দলের লোকেরা<sup>৬</sup>, কতই না দুর্ভাগ্য বাম দলের লোকেরা। ১০. আর অগ্রবর্তীরা তো অগ্রগামী।

﴿ الْمَاهِ : الْمَاهِ : ভাগে বিভক : وَالْمَاهِ : ভাগ দলের লোকেরা : وَالْمَاهُ نَهُ : ভাগ দলের লোকেরা : وَالْمَاهُ نَهُ : ভাগ দলের : ﴿ الْمَاهُ نَهُ : ভাগ দলের : ﴿ الْمَاهُ نَهُ : ভাগ দলের : ﴿ الْمَاهُ نَهُ : ভাগে দলের : ﴿ الْمَاهُ نَهُ : লোকেরা : السَّامُ وُنْ : আহ্বা : ভাগি : ভাগি: ভাগি : ভাগি: ভাগি : ভ

হযরত ইবনে আব্বাস রা.-এর মতে, এ বাক্যের অর্থ এই যে, কিয়ামতের ঘটনা অতি উচ্চ মর্যাদাশালী জাতি ও ব্যক্তিকে নীচ করে দেবে এবং নীচ ও হেয় জাতি ও ব্যক্তিকে উচ্চ মর্যাদায় আসীন করে দেবে। উদ্দেশ্য এই যে, কিয়ামতের অবস্থা হবে ভয়াবহ এবং কিয়ামত হবে এক অভিনব বিপ্লব। রাষ্ট্রীয় ক্ষেত্রে বিপ্লব সংঘটিত হলে দেখা যায় যে, ওপরের লোক নীচে এবং নীচের লোক ওপরে উঠে যায়। নিঃস্ব ব্যক্তি ধনবান হয়ে যায়, আর ধনবান হয়ে যায় নিঃস্ব। (রহুল মাআনী)

- ৩. অর্থাৎ এ ভূ-কম্পন যমীনের কোনো অঞ্চলবিশেষে হবে না, বরং সমগ্র পৃথিবীকে এমনভাবে প্রকম্পিত করে দেয়া হবে যে, পৃথিবীর সবকিছুই ওলট-পালট ও লগুভগু হয়ে যাবে।
  - 8. অর্থাৎ পৃথিবীর আদি-অন্ত সব মানুষই তিন ভাগে বিভক্ত হয়ে যাবে—

এক ঃ ডানপন্থী—এদের অবস্থান হবে আরশের ডানদিকে, তারা আদম আ.-এর ডান পার্ম্বে থেকে সৃষ্ট, কিয়ামতের দিন তারা তাদের আমলনামা পাবে ডান হাতে, এরা সবাই জান্নাতে যাবে।

দুই ঃ বামপন্থী—এদেরকে আরশের বামপার্শ্বে সমবেত করা হবে, এরা আদম আ.-এর বামপার্শ্ব থেকে সৃষ্ট, তারা তাদের আমলনামাও পাবে বাম হাতে। এরা সবাই জাহান্লামে যাবে।

তিন ঃ অগ্রবর্তী দল—তাঁরা আরশের মালিকের সামনে বিশেষ মর্যাদা ও নৈকট্যের আসনে আসীন থাকবেন। তাঁরা হবেন নবী-রাসূল, সিদ্দীক, শহীদ ও ওলীগণ।

# ٤٠ أُولِيكَ الْهُقَرِّبُوْنَ فَيْ جَنْبِ النَّعِيْرِ فَثَلَّةٌ بِّنَ إِلاَوَّلِيْنَ فُو وَلِيْلُ

১১. তারাই (আল্লাহর) নৈকট্যপ্রাপ্ত। ১২.—(তারা) নিয়ামতপূর্ব জান্লাতে (থাকবে)। ১৩.—(তারা) পূর্ববর্তীদের মধ্য থেকে (হবে) বহুসংখ্যক। ১৪. জার কম সংখ্যক (হবে)

مِّنَ ٱلْأَخِرِينَ ﴿ مُوْمُونِهِ ﴿ مُّوْمُونِهِ ﴿ مُتَكِمِّينَ عَلَيْهَا مُتَقْبِلِينَ ﴿ وَهُونِهِ ﴿ مَا لَكُم مُنَ ٱلْأَخِرِينَ ﴿ عَلَى اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال مُعَامِلًا وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

- ৫. 'আসহাবৃল মাইমানাহ', অর্থ 'ডানের লোক'। এর দ্বারা অনেক সম্মানিত, মর্যাদাবান ও ঘনিষ্ঠ ব্যক্তিবর্গ বুঝানো উদ্দেশ্য। এর অর্থ খোশনসীব বা সৌভাগ্যবানও হতে পারে। যারা ডানের লোক হবে তারা অবশ্যই সৌভাগ্যবান হবে; অপরদিকে যারা সৌভাগ্যবান হবে তারাই ডানের লোক হবে।
- ৬. 'আসহাবৃল মাশয়ামাহ' অর্থ 'বামের লোক' এর দ্বারা দুর্ভাগা মানুষ বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ এরা অত্যন্ত দুর্ভাগা। যারা আল্লাহর নিকট লাঞ্ছনার শিকার হবে এবং সেজন্য তাদের স্থান হবে আরশের বাম পাশে।
- ৭. 'সাবিক্ন' তথা অগ্রবর্তীরা কিয়ামতের দিন আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত হবে এবং আরশের সামনে বিশেষ মর্যাদায় আল্লাহর ছায়ায় স্থান পাবে। অগ্রবর্তী তারাই যারা দুনিয়াতে সংকর্মে অন্যের চেয়ে অগ্রে থেকেছে, পরকালেও তারা অগ্রবর্তীরূপে গণ্য হবে। কারণ, পরকালের প্রতিদান দুনিয়ার কর্মের ভিত্তিতেই দেয়া হবে। দুনিয়াতে এসব লোক সকল আল্লাহ ও রাস্লের ডাকে সকল কল্যাণকর কাজ্ঞে—তা জিহাদের ব্যাপারে হোক, আল্লাহর পথে ব্যয়ের ব্যাপারে হোক অথবা জনকল্যাণমূলক কাজ হোক—অগ্রগামী থেকেছে। হাশরের ময়দানে আল্লাহর দরবারের অবস্থা হবে—ডান পাশে থাকবে ডানের লোক তথা সংকর্মশীল বান্দাহগণ, বাম পাশে বামের লোক তথা ফাসেক ও পাপী লোকেরা, আর সবার আগে আল্লাহ তা'আলার নিকটে থাকবেন অগ্রবর্তী নৈকট্যপ্রাপ্ত বান্দাহগণ। হাদীসে আছে যে, অগ্রবর্তী তারা হবে, দুনিয়াতে যাদের কাছে যখনই সত্যের দাওয়াত এসেছে তারা তা গ্রহণ করে নিয়েছে; যখন

# عَلَيْهِرُولْكَانَّ مُّخَلِّدُونَ فَي إِلْكُوابِ وَ ٱبَارِيْتَ وَكَأْسِ مِّنْ مَعِيْسِ فَ

তাদের নিকট চির-কিশোররা<sup>৯</sup> ; ১৮. পানপাত্র ও কুঁজা এবং জান্লাতের খাঁটি পানীয় পরিপূর্ণ পেয়ালা নিয়ে।

- (ب+اكواب)-بِاكُوابِ (िह्न किला - مُخْلُدُونَ ; किला हता - وِلْدَانٌ ; किला - عَلَيْهِمِ اللهِ المَامَعِيْنِ ب পানপাত निस्त ; وقي ن مُعَيِّن مُعَيِّن ; পেয়ালা - كَاْس ; এবং - بَارِيْق ; ७-७ - أَبَارِيْق ; जा नार्जि - كَاْس ; अंगि পानी श्र পति পূर्व ।

তাদের কাছে হক বা প্রাপ্য চাওয়া হয়েছে, তখনই তা দিয়ে দিয়েছে। আর তারা নিজেদের ব্যাপারে যে ফায়সালা করেছে, অন্যদের ব্যাপারেও একই ফায়সালা করেছে।

৮. 'স্ক্লাতুন' অর্থ একটি বড় দল। আয়াতের অর্থ হলো— 'আওয়ালীন' বা পূর্বর্তীদের মধ্য থেকে একটি বড় দল অগ্রবর্তী নৈকট্যশীলদের মধ্যে থাকবে। আর 'আখিরীন' বা পরবর্তীদের মধ্য থেকে সেই নৈকট্যশীলদের অন্তর্ভুক্ত হবে কমসংখ্যক লোক।

এখানে 'আওয়ালীন' বা পূর্ববর্তী কারা এবং 'আখিরীন' বা পরবর্তী কারা এ সম্পর্কে মুফাস্সিরীনদের মত হলো—

এক. আদম আ.-এর থেকে মুহামাদ সা.-এর নবুওয়াত পাওয়ার আগ পর্যন্ত যত উম্মত অতিক্রান্ত হয়ে গেছে, তারাই 'আওয়ালীন' বা পূর্ববর্তী। আর মুহামাদ সা. থেকে কিয়ামত পর্যন্ত যত মানুষ আসবে সবাই 'আখিরীন' বা পরবর্তীদের মধ্যে শামিল হবে। অর্থাৎ মুহামাদ সা.-এর আগের লোকদের থেকে এক বিরাট সংখ্যক লোক সাবিকীন বা অগ্রবর্তীদের মধ্যে শামিল হবে এবং তাঁর পরবর্তী কিয়ামত পর্যন্ত আগতব্য মানুষের মধ্য থেকে কম সংখ্যক লোক অগ্রবর্তীদের শামিল হবে।

দুই ঃ কারো মতে, 'আওয়ালীন' দারা রাস্পুল্লাহ সা.-এর উমতের প্রাথমিক যুগের লোকেরা এবং 'আখিরীন' দারা তার পরবর্তী যুগের লোকদেরকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ এ উমতের প্রথম যুগের লোকেরা বেশী সংখ্যক 'সাবিকীন' বা অগ্রবর্তীদের শামিল হবে এবং পরবর্তী যুগের লোকদের মধ্য থেকে অগ্রবর্তীদের শামিল হবে কম সংখ্যক লোক।

তিন ঃ কারো মতে—প্রত্যেক নবীর উন্মতের প্রথম দিকের লোকেরা 'আওয়ালীন' এবং অথবর্তীদের মধ্যে তাদের সংখ্যা বেশী হবে; আর নবীদের পরবর্তী অনুসারীর 'আখিরীন' এবং অথবর্তীদের মধ্যে তাদের সংখ্যা কম হবে। উল্লিখিত তিনটি অর্থই এখানে প্রযোজ্য হতে পারে। এখানে আয়াতের অর্থ এটাও হতে পারে যে, প্রত্যেক নবীর প্রাথমিক যুগে সাবেকীন বা অথবর্তীদের হার পরবর্তী যুগের অথবর্তীদের হার থেকে বেশীই থাকে। তারপর মানুষ যতই বৃদ্ধি পেতে থাকুক, অথবর্তীদের আনুপাতিক হার ততই কমতে থাকে। যদিও মানুষ বৃদ্ধির কারণে অথবর্তীদের মোট সংখ্যা

### ۗ ۫®ڷٳؽڝۜڽؖۼٛۅڹۘۼڹۿٲۅؘڵٳؽڹؚؚۏؙڡٛۅٛ؈ۿۅؙڣٵڮؚۿڐؚۣڛؚؖٵؽؾڂؾؖڔۅٛڹۿۅػڿؚڔڟؽڔ

১৯. (যা পান করলে) তা থেকে তাদের মাথাও ঘূরবে না এবং না তাদের বৃদ্ধি-বিবেক লোপ পাবে। ১০ ২০. আর (দেখানে থাকবে) নানারকম ফলমূল—যা তারা পছন্দ করবে। ২১. আর (থাকবে) পাখির গোণত——

## مِّمَا يَشْتُهُ وْنَ ﴿ وَمُورَ عِينَ ﴿ كَامْتَالِ اللَّوْلُو الْكُنُونِ ﴿ جَزَاءُ لِهَا لَا لُو لُو الْمُكُنُونِ ﴿ جَزَاءُ لِهَا

যা তাদের রুচীসম্বত হবে। ১১ ২২. আরো (ধাকবে) ডাগর চোখবিশিষ্ট গৌরবর্ণের হুর। ২৩.—বেমন (তারা) পুকিরে রাখা মুন্ডা। ১২ ২৪. (এসব হবে) তার বিনিময় স্বরূপ যা

(থা পান করলে) তাদের মাথাও ঘুরবে না; الأَيُصَدِّعُونَ (शें — তা থেকে ; وَ — এবং; وَ — এবং وَ — আর (সেখানে থাকবে) وَ الْكَهُونُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ ﴿ - আর (সেখানে থাকবে) وَ اللَّهُ الللْمُلْمُ الل

পূর্ববর্তীদের চেয়ে বেশী হোক না কেনো। কারণ, মানুষের সংখ্যা যত দ্রুত বৃদ্ধিপাক না কেনো, নেক কাজে অগ্রগামী মানুষের সংখ্যা সে গতিতে বৃদ্ধি পায় না। বরং দুনিয়ার সমন্ত জনসংখ্যার তুলনায় ক্রমানুয়েই এর হার কমতেই থাকে।

৯. 'চির-কিশোররা' জান্নাতীদের খাদেম হবে। হাদীস থেকে জানা যায় যে, এসব কিশোররা চিরদিন কিশোর বয়সের হবে, এদের বয়স কখনো বাড়বে না বা কমবে না। হাদীস থেকে এও জানা যায় যে, এরা হবে সেসব মানব শিশু যারা বয়প্রাপ্ত হওয়ার আগেই মৃত্যুবরণ করেছে এবং যাদের কোনো সংকর্ম নেই যার ফলে তাকে জান্নাত দেয়া যেতে পারে, আর এমন কোনো অসংকর্মও নেই যার ফলে তাকে জাহান্নাম দেয়া যেতে পারে। তাছাড়া তাদের পিতা-মাতার ভাগ্যেও জান্নাত জোটেনি। আল্লাহ তা'আলা কুরআন মাজীদের সূরা ত্র-এর ২১ আয়াতে বলেছেন যে, মৃমিনদের সম্ভানদেরকে জান্নাতে তাদের সাথে একত্রিত করে দেবেন। সৃতরাং যেসব লোক জান্নাত লাভ করতে পারেনি তাদের অপ্রাপ্ত বয়য়্ব সম্ভানদেরকেই জান্নাতীদেরকে খাদেম বানানো হবে। কারণ নিজ্ঞের কোনো সৎ বা অসৎ কোনো কর্ম নেই, যার ফলে তাদেরকে জান্নাত বা জাহান্নামে দেয়া যেতে পারে। আবার তাদের পিতা-মাতাও জাহান্নামী—যদি তারা জান্নাতী হতো, তাহলে এসব শিশুদেরকে পিতা-মাতার সাথে জান্নাতে দেয়া যেতে পারতো।

এমনও হতে পারে যে, হুরদের মতো এসব চির-কিশোররাও জান্নাতেই সৃষ্টি করা,

#### ۚ كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ۞ لَايَشَهُوْنَ فِيْهَالَغُوَّاوَّلَاتَاثِيْمَا۞ إِلَّا قِيْلًا سَلْمَا سَلْمَا

তারা (দুনিয়াতে) করতো। ২৫. সেখানে তারা কোনো বেহুদা কথা শুনবে না, আর না কোনো শুনাহের কথা। ২৬. বরং (তাদের প্রতি) বলা হবে 'সালাম' 'সালাম'। ১৪

# الْيَوِيْنِ أُمَّا اَمْحُبُ الْيَوِيْنِ أَمَّا اَمْحُبُ الْيَوِيْنِ ﴿ فِي سِنْ رِمَّخْضُودٍ الْيَوِيْنِ

২৭. আর ডানপন্থী লোকেরা—কতই না সৌভাগ্যবান ডানপন্থী লোকেরা ! ২৮. (তারা থাকবে এমন বাগানে যেখানে থাকবে)—কাঁটামুক্ত কুল গাছ, <sup>১৫</sup>

نَوْا يَعْمَلُوْنَ - তারা (দুনিয়াতে) করতো। ﴿ نَيْسُمَعُونَ - তারা তনবে না ; وَيْهَا رَبَّ - তারা তনবে না ; وَانُوا يَعْمَلُوْنَ - তোনো বহুদা কথা ; ﴿ - আর ; ﴿ - আর ; ﴿ - কোনো তনাহের কথা । ﴿ - বরং ; الْأَحَدُ - কালাম ; - سَلْمًا ; - আলাম - صَلْمًا ; - আলাম - صَلْمًا ; - তানপন্থী : ﴿ - কতই না সৌভাগ্যবান : اصْحُبُ - أصْحُبُ - أَلْ يَمِيْنُ وَ وَالْمَا مَعْضُورُ وَ وَالْمَا مِوْمَا اللهُ اللهُ

হবে এবং জান্নাতীদের খেদমতে তাদেরকে নিয়োজিত করা হবে। হাদীসে প্রমাণিত আছে যে, একজন জান্নাতীর নিকট হাজারো খাদেম থাকবে। (মাযহারী)

- ১০. অর্থাৎ জান্নাতের এসব পানীয় যতই পান করা হোক না কেনো তাতে মাথা ধরা বা মাথা ঘোরানোর কোনো উপসর্গ থাকবে না। দুনিয়ার শূরা অধিক মাত্রায় পান করলে এসব উপসর্গ দেখা দেয়। তাছাড়া জান্নাতের পানীয়ের মধ্যে বৃদ্ধি-বিবেক লোপ পাওয়ার মতো কোনো উপাদানও থাকবে না।
- ১১. অর্থাৎ রুচীসম্মত পাখির গোশত জান্নাতীদেরকে সরবরাহ করা হবে। হাদীসে আছে যে, জান্নাতীরা যখন যেভাবে পাখির গোশত খেতে চাইবে সেভাবেই প্রস্তৃত হয়ে তাদের সামনে এসে যাবে। (মাযহারী)
- ১২. অর্থাৎ হুরগণ এমনই সংরক্ষিত ও পবিত্র অবস্থায় থাকবে, যেমন সমুদ্রের তলদেশে ঝিনুকের ভেতর লুকিয়ে থাকা মুক্তা। জানাতীদের আগে তাদের পরিচ্ছন্ন দেহে কোনো জিন বা মানুষের ছোয়া লাগবে না।
- ১৩. অর্থাৎ জান্নাত কোনো অসভ্য লোকদের সমাজ হবে না, সেখানে কটুভাষী, মিধ্যাবাদী, চোগলখোর, অহংকারী, গীবতকারী, অন্যকে তিরস্কারকারী, অল্লীল গাল-গল্পকারী ইত্যাদি জাতীয় কোনো লোক থাকবে না। দুনিয়ার সমাজে যত বিশৃংখলা, অশান্তি ও ঝগড়া-বিবাদ, তার মূল কারণই হলো উপরোক্ত চরিত্রের লোকেরা। তাদের কারণেই দুনিয়ার সমাজে যত অশান্তি সৃষ্টি হয়। এ আয়াতে জান্নাতের অধিবাসীদেরকে আল্লাহ তা'আলা এ অশান্তি থেকে মুক্তি দানের আশ্বাস দিয়েছেন।
  - ১৪. অর্থাৎ জান্নাতের ভেতরে তথু শান্তি ও নিরাপত্তার সুর-ই ধ্বনিত হবে। যেহেতু

# ٠ وَوَطَلْرٍ مَّنْصُوْدِ فَى وَظِلِّ مَّنْ وَدِقَ وَمَاءِ مَّاكُوبِ فَوَقَاكِهَ فِي كَثِيرَةٍ فَ

২৯. এবং থরে থরে সাজানো কলা গাছ। ৩০. আর সুবিস্তৃত ছায়া, ৩১. ও বহমান পানি, ৩২. এবং আরো অনেক ফলমূল।

ان انشانهی انشاء ﴿ ﴿ ﴿ مَعْلُوعَةِ وَلاَ مَهُوعَةِ وَلاَ مَهُوعَةِ وَ وَوَرْضِ مَرْفُوعَةٍ وَ وَالْمَانَهُ مَا الله وَ مَا عَلَمُ الله وَ مَا مَا عَلَمُ الله وَالله وَ مَا عَلَمُ الله وَ مَا عَلَمُ الله وَ مَا عَلَمُ الله وَالله وَلّه وَالله وَالله

﴿ اللهِ -طَالَع : - عَاكِهَةَ : - عَادَرُهُ اللهِ - عَلَيْهُ اللهِ - عَلَيْهُ اللهُ اللهُ - عَلَيْهُ اللهُ اللهُ - عَلَيْهُ اللهُ اللهُ - عَلَيْهُ اللهُ اللهُ - النّشَانُ اللهُ اللهُ - النّشَانُ اللهُ اللهُ - ا

'সালাম'-এর মধ্যেও শান্তি ও নিরাপতার আশ্বাস থাকে, তাই চারদিক থেকে 'সালাম' শব্দের ধ্বনি-প্রতিধ্বনি শোনা যাওয়াও বিচিত্র নয়।

১৫. জান্নাতে নিয়ামতরাজির কোনো তুলনা দুনিয়াতে নেই। এখানে তার কিছু কিছু উল্লিখিত হয়েছে, যার সাথে দুনিয়ার মানুষ পরিচিত। 'সিদরুন' অর্থ কুল বা বরই গাছ আর 'মাখদূদ' অর্থ যার কাঁটা কেটে ফেলা হয়েছে এবং ফলভারে যে গাছ ঝুঁকে পড়েছে। জান্নাতের বরই দুনিয়ার বরই-এর মতো হবে না। এগুলো আকারে অনেক বড় এবং স্বাদে গদ্ধে অতুলনীয়।

১৬. অর্থাৎ জান্নাতের উল্লিখিত ফলগুলো কোনো মৌসুমী ফল হবে না যে, মৌসুম শেষ হয়ে গেলে গাছগুলোতে ফল থাকবে না ; বরং এসব ফল যতই খাওয়া হবে ততই ধরতে থাকবে। এগুলো আহরণ করতেও কোনো পরিশ্রম করতে হবে না। মূলকথা জান্নাতের কোনো নিয়ামত-ই কষ্ট করে লাভ করতে হবে না। বরং বিনা কটে অন্তরে ইচ্ছা পোষণের সাথে সাথেই তা সামনে হাজির হয়ে যাবে। আর সেখানে সেসব নিয়ামতরাজি ভোগ-বিলাসে কোনো বাধা প্রদানকারীও থাকবে না এবং কারো থেকে অনুমতি নেয়ারও প্রয়োজন হবে না।

১৭. অর্থাৎ দ্নিয়ার যেসব নারী তাদের সংকর্মের ফলে আখিরাতে জান্নাত লাভ করবে, তারা দ্নিয়াতে যতই কুশ্রী, কদাকার ও বৃদ্ধা থেকে থাকুকনা কেনো, জান্নাতে আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে নতুন করে যোড়শী, তরুণী, সুন্দরী ও লাবণ্যময়ী করে সৃষ্টি করবেন। হযরত আনাস রা.-এর বর্ণনায় রাস্পৃন্ধাহ সা. আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় ইরশাদ করেন—"যেসব নারী দুনিয়াতে বৃদ্ধা, সাদা চুল-বিশিষ্টা ও কদাকার ছিলো, এ নতুন সৃষ্টি তাদেরকে সুন্দরী, ষোড়শী ও তরুণী করে দেবে।"

একদা রাস্পুল্লাহ সা. হযরত আয়েশা রা.-এর গৃহে আসলেন। তখন এক বৃদ্ধা আয়েশা রা.-এর কাছে বসা ছিলো। রাস্পুল্লাহ সা. বৃদ্ধার পরিচয় জানতে চাইলে আয়েশা রা. তাকে সম্পর্কে খালা হয় বলে জানালেন। রাস্পুল্লাহ সা. তখন বললেন—'কোনো বৃদ্ধা জান্নাতে যাবে না'। রাস্লের যবান মুবারকে একথা শুনে বৃদ্ধা কাঁদতে লাগলো। তখন রাস্পুল্লাহ সা. তাকে বৃদ্ধিয়ে বললেন যে, যখন সে জান্নাতে যাবে তখন সে বৃদ্ধা থাকবে না ; বরং সে যুবতী হয়ে প্রবেশ করবে। অতপর তিনি আলোচ্য আয়াত পাঠ করে শোনান। (মাযহারী)

১৮. 'আবকা-রা' শব্দটি 'বিকরুন' শব্দের বহুবচন। এর অর্থ কুমারী বালিকা। অর্থাৎ জান্নাতের নারীদেরকে এমনভাবে সৃষ্টি করা হবে যে, তাদের সাথে প্রত্যেক সহবাসের পর তারা আবার কুমারী হয়ে যাবে।

'উরুবান' শব্দটি 'আরুবুন-এর বহুবচন। এর অর্থ স্বামী-সোহাগিনী, প্রেমিকা, অর্থাৎ তারা স্বামীদের প্রতি অত্যম্ভ অনুরাগ পোষণ করবে এবং স্বামীরাও তাদের প্রতি অনুরক্ত থাকবে।

১৯. 'আত্রাবা' শব্দটি 'তিরবুন' শব্দের বহুবচন। এর অর্থ সমবয়ঙ্কা। অর্থাৎ জান্নাতে নারী-পুরুষ সবাই একই বয়সের হবে। কোনো কোনো রেওয়ায়াতে আছে যে, প্রত্যেকের বয়স হবে তেত্রিশ বছর।

এর আর একটা অর্থ হতে পারে যে, জান্নাতের নারী পরস্পর সমবয়স্কা হবে। জান্নাতের নারী-পুরুষ চিরদিন একই বয়সের থাকবে। উভয় অর্থই সঠিক হতে পারে। অর্থাৎ নারীদের স্বামীদেরকেও তাদের সমবয়স্ক বানিয়ে দেয়া হবে।

হযরত আবু হুরায়রা রা.-থেকে বর্ণিত একটি হাদিস 'মুসনাদে আহমাদ' গ্রন্থে উদ্ধৃত হয়েছে যে, জানাতীরা ভেজা ভেজা গোপসহ, দাড়িহীন মুখমণ্ডল; পশমহীন ও ফর্সা, শ্বেতবর্ণ দেহ, কুঞ্চিত কেশরাশি ও কাজল কালো চোখ নিয়ে জানাতে প্রবেশ করবে। আর তাদের স্বার বয়স হবে তেত্রিশ বছর।

#### (১ম রুকৃ' (১-৩৮ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ). किग्रायण वा यशक्षमग्न व्यवगार निर्मातिण नयस्य नश्चिण रूदा। कारता विश्वान वा व्यविश्वान अत्र मश्चिप्त कारना रहतस्कत रूदा ना।
- ২. মহাপ্রলয়ের ফলে সমন্ত পৃথিবী লওভঙ হয়ে যাবে। উচ্চ মর্যাদাশালী লোকেরা লাছিত-অপমানিত হবে। আর যাদেরকে নীচ ও হেয় মনে করা হতো, তারা উচ্চাসনে আসীন হবে।
- ৩. মহাপ্রদয়ের ফলে সমগ্র পৃথিবী ভয়ংকরভাবে প্রকম্পিত হবে এবং পাহাড়-পর্বতগুলো ছিন্ন ভিন্ন হয়ে ধুন্সিকণায় পরিণত হবে।
- ৪. মহাপ্রলয়ের পর পৃথিবীর আগে-পরের সব মানুষ পুনজীবন লাভ করে যখন হাশরের মাঠে একত্রিত হবে, তখন তারা তিন ভাগে বিভক্ত হয়ে পড়বে। (১) ভান দিকের দল, (২) বাম দিকের দল, (৩) অগ্রবর্তী নৈকট্যপ্রাপ্ত দল।
- ৫. ডান দলের শোকেরা হবে অত্যন্ত সৌভাগ্যবান। আর বাম দলের শোকেরা হবে অত্যন্ত দুর্ভাগা। 'সাবিকৃন' অর্থাৎ অগ্রবর্তী লোকেরা, যারা আল্লাহর একান্ত নৈকট্যপ্রাপ্ত। এসব লোকেরা থাকবে নিয়ামতরাজিতে পরিপূর্ণ জান্নাতে।
- ৬. প্রত্যেক নবীর প্রচারিত আদর্শ গ্রহণকারী প্রথম দিকের লোকেরাই অগ্রবর্তী দলে অধিক হারে শামিল থাকবে। পরবর্তী সময়ে গ্রহণকারীদের মধ্যে খুব কম সংখ্যক লোকই উক্তদলে স্থান পাবে।
- ৭. আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত এ অথবর্তী দলের লোকেরা জান্নাতে স্বর্ণখচিত আসনে হেলানরত অবস্থায় পরস্পর মুখোমুখী বসে আলাপচারিতায় মশগুল থাকবে।
- ৮. চির-কিশোর সেবকদল জান্লাতের খাঁটি শরাবে পূর্ণ পানপাত্র নিয়ে তাদের আশেপাশে ঘুরঘুর করতে থাকবে, যে শরাব পানে মাথা ধরবে না এবং বিবেক-বৃদ্ধিও বিলোপ হবে না।
- ৯. জান্নাতে তাদের জন্য থাকবে তাদের চাহিদা অনুসারে নানারকম পাখির গোশত, যা তাদের ইচ্ছানুসারে রান্না হয়ে তাদের সামনে হাজির হয়ে যাবে।
- ১০. অগ্রবর্তীদের জন্য আরো থাকবে টানা টানা চোখবিশিষ্ট তন্ত্বী, কুমারী, গৌরবর্ণের স্থরগণ, যাদেরকে দেখতে মনে হবে লুকিয়ে রাখা মুক্তা।
  - ১১. .অগ্রবর্তীদের এসব নিয়ামত দুনিয়াতে তাদের সংকর্মের বিনিময়স্বরূপ হবে।
- ১২. জান্নাতে তাদেরকে কোনো অশালীন, অশ্লীল বা অনাকাঞ্চ্চিত কথাবার্তা শুনতে হবে না। সর্বদাই মার্জিত ভাষা এবং শান্তি ও নিরাপন্তার কথাই তারা শুনতে পাবে।
- ১৩. ডান দলের লোকেরাও জান্নাতে অত্যন্ত শান-শওকতে থাকবে—তারা কাঁটাযুক্ত গাছের উনুত জাতের বরই, কাঁদিভরা কলা, সুবিস্তৃত ছায়া, বহমান পানি এবং আরো অনেক ফলমূল ভোগ করতে থাকবে। তাদের জন্য বরান্ধ নিয়াযতরাজিও কখনো শেষ হবে না বা বাধাপ্রাপ্ত হবে না।
- ১৪. ডানদলের লোকদের জন্যও জান্নাতে উঁচু উঁচু বিছানা, চির-কুমারী, স্বামী সোহাগিনী ও সমবয়স্কা অত্যন্ত সুন্দরী নারীগণ থাকবে।
- ১৫. উপরোল্লিখিত নিয়ামতরাজি পেতে চাইলে আমাদেরকে অবশ্যই আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আদর্শকে বাস্তবায়নের সংগ্রামে জানমাল কুরবানী করতে হবে।

### সুরা হিসেবে রুক্'-২ পারা হিসেবে রুক্'-১৫ আয়াত সংখ্যা-৩৬

هُ تُلَّةً مِّنَ الْأَوْلِينَ فَ وَتُلَّةً مِنَ الْأَخْرِينَ فَ وَاصْحَبُ الشَّهَالِ أُمَّا هُ مَا هُ هُ الْخُرِينَ فَ وَاصْحَبُ الشَّهَالِ أُمَّا هُم. (जार्मत) तह्मश्याक दरत পূर्ववर्जीरमत मधा त्थरक ; 80. विरः तह्मश्याक दरत পत्रवर्जीरमत मधा त्थरक ; 83. जात वामभिश्ची मन ; कु ना मूर्जागा

أَصْحَبُ الشَّهَا لِهُ فَي سَهُ وَ إُوْحَدِيرٍ ﴿ وَظَلِّ مِنْ يَحَهُ وَ الْآَلُا لِالْحِدُ وَ الْآَلُا لِالْحِ वामभन्नी मन । ८२.—(णांता थाकरव) पाछरनत ७ कृष्ड शानित मर्रा । ८७. ववर कारना सोंग्रात हाग्राग्र । ८८.—या शांत्रां व नग्न,

وَلَاكَرِيْرِ ﴿ وَالْهُرُكَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ ﴿ وَالْهُرُكَانُوا يُصِرُونَ আর না আরামদায়ক। ৪৫. নিচয়ই তারা এর আগে (দুনিয়াতে) বিলাসী জীবনের অধিকারী ছিলো। ৪৬. আর তারা সদা-সর্বদা লিঙ্ক থাকতো

عَلَى الْحِنْثِ الْعَظِيرِ ﴿ وَكَانُو الْمَقُولُونَ ۗ أَئِنَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعَظَامًا مِنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعَظَامًا مِنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعَظَامًا مِنْ عَفِي الْعَامِةِ عَلَيْ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلِكُمْ عَلَ

و و و السَّمَالِ : و و السَّمَالِ : و السَّمَالِ السَّمَالِ السَّمَالِ السَّمَالِ السَلَمَالِ السَّمَالِ السَّمَالِ

وَ الْمَعْوْتُونَ وَالْأَخِرِينَ الْأَوْلِينَ وَالْأَخِرِينَ وَالْخِرِينَ وَالْخِرْيِينَ وَالْخِرِينَ وَالْخِينَ وَالْخِرْيِينَ وَالْخِرِينَ وَالْخِرَالَ وَالْخِرِينَ وَالْخِرَالِينَ الْمُعَلِينَ وَالْخِرَالِينَ وَالْخِرَالِينَ وَالْخِرْمِينَ وَالْخِرْمِينَ وَلِينَا الْمُعَالِمِينَ وَالْخِرَالِينَ وَالْخِرَالِينَ الْمُعِلَى وَالْخِرَالِينَ الْمُعَلِينَ وَالْمُعِلَّالِينَا الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ وَلَا الْمُعَلِينَا الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ المُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينِ إِلْمُعِلْمِينَا إِلَيْهِ مِنْ الْمُعِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِينَ الْمُ

۞ڵؠؘڿٛؠۉۼۉڹ؞ٳڶ؞ؽؚڠڶؾؠۅٛٳۺۧڡؙۅٳ۞ؿڗؖٳڹؖػۯٳؿۿٳٳڝؖٚؖڷۅٛڹ۩ٛڮڒۜؠۅٛڹ٥

৫০. সবাইকে একত্রিত করা হবে—এক নির্দিষ্ট দিনের নির্ধারিত সময়ে।
 ৫১. অতপর হে বিপথগামী মিথ্যারোপকারীরা তোমরা অবশ্যই

وَكُوْكُونَ مِنْ شَجَوِ مِّنْ زَقُو إِنَّ فَهَا لِتُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ فَشُوبُونَ ﴿ كُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ فَفُوبُونَ ﴿ وَنَ الْبُطُونَ فَفُوبُونَ وَنَا الْبُطُونَ فَفُوبُونَ وَكُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ فَفُوبُونَ وَكُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ فَفُوبُونَ وَكُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ فَفُوبُونَ وَكُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ فَفُوبُونَ وَكُونَا وَهُونَا وَهُونَا وَهُونَا وَكُونَا مِنْ اللّهُ وَمُنْهُمُ اللّهُ وَمُعَالِمُ اللّهُ وَمُنْ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُؤْمِنُ وَمُنْ اللّهُ وَمُونَا وَمُؤْمِنُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُؤْمِنُ وَمُنْ اللّهُ وَمُؤْمِنُ وَمُنْ اللّهُ وَمُؤْمِنُ وَمُؤْمِنُ وَاللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَالّمُونَا وَمُؤْمِنُ وَاللّهُ وَمُؤْمِنُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّ

- ২০. অর্থাৎ দুনিয়াতে তারা সুখ স্বাচ্ছন্যময় জীবনযাপন করেছে; কিন্তু এজন্য সে আল্লাহর শোকর আদায় করে অনুগত জীবন যাপন করার পরিবর্তে নিজের প্রবৃত্তির চাহিদা পূরণে ব্যস্ত হয়ে পড়েছিলো এবং আল্লাহকে ভুলে গিয়েছিলো। ফলে সে বড় বড় অপরাধ করতে কোনো দ্বিধা-সংকোচ করেনি। 'বড় বড় অপরাধ' দ্বারা এখানে শির্ক, কুফর ও নাস্তিকতাকে যেমন বুঝানো হয়েছে, তেমনি নৈতিকতা ও আমলের ক্ষেত্রে বড় গুনাহকে-ও বুঝানো হয়েছে।
- ২১. 'যাক্কুম' জাহান্নামে উদগত এক প্রকার কাঁটাবিশিষ্ট গাছের নাম। যা জাহান্নামীদের খাদ্য হিসেবে নির্ধারিত। জাহান্নামীরা যখন তা খাবে তখন তা তাদের গলায় আটকে যাবে। হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস রা. থেকে বর্ণিত একটি হাদীসে রাস্লুল্লাহ সা. থেকে বর্ণিত হয়েছে যে, তিনি ইরশাদ করেছেন—"তোমরা আল্লাহকে সেরূপই ভয়

# عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيْرِ فَ فَشُرِبُونَ شُرْبَ الْمِيْرِ فَ هٰذَا نُزُلُمُ مُوْ اَالِّيْنِ فَ

তার ওপর ফুটস্ত পানি থেকে। ৫৫. তখন তোমরা পান করবে পিপাসার্ত উটের পান করার মতো। ৫৬. কিয়ামতের দিন এটাই হবে তাদের মেহমানদারী।

## الْهُ اللَّهُ اللّ

৫৭. আমিই তোমাদেরকে<sup>২২</sup> সৃষ্টি করেছি, তবে কেনো তোমরা বিশ্বাস করছো না ।<sup>২০</sup> ৫৮. তোমরা কি ভেবে দেখেছো সে সম্পর্কে, যে বীর্ষ তোমরা ছুড়ে দাও ? ৫৯. তোমরা কি তা সৃষ্টি করো,

أَنْحَى الْخُلِقُون (الْمَوْتَ وَمَانْحَى بِمَسْبُوقِينَ (الْمَوْتَ وَمَانْحَى بِمَسْبُوقِينَ (الْمَوْتَ وَمَانْحَى بِمَسْبُوقِينَ الْمَاتُ مَا الْمَاءَ का-िक আমিই (তার) স্ত্রাকে १७०. আমি নির্ধারণ করে দিয়েছি তোমাদের মধ্যে মৃত্যুকে এবং নই—আমি অক্ষমদের শামিল

- فلا اهنام وها وها وها المحميم والمحميم والم

করো যেমন ভয় করা কর্তব্য ; কেননা জাহান্লামে উদগত 'যাক্কুম' গাছের সামান্য একটু অংশও যদি দুনিয়াতে সাগর-মহাসাগরসমূহে ফেলে দেয়া হয় তবে দুনিয়াবাসীদের অবস্থা অত্যন্ত মন্দ হয়ে পড়বে। এরপর যার খাদ্য হবে এ গাছ তার অবস্থা কেমন হবে তা সহজেই অনুমান করা যায়। (লুগাতুল কুরআন)

২২. মক্কাবাসীরা ইসলামের দুটি মৌলিক বিষয় তাওহীদ বা আল্পাহর একত্বাদ এবং আখিরাত তথা মৃত্যুর পরবর্তী জীবনকে অস্বীকার করতো, তাই এখান থেকে নিয়ে সূরার ৭৪ আয়াত পর্যন্ত এ দুটো মৌলিক বিষয় প্রমাণের জন্যই যুক্তি-প্রমাণ পেশ করা হয়েছে।

২৩. অর্থাৎ আমি তোমাদেরকে প্রথমবার সৃষ্টি করেছি এবং আমার ইবাদাত বা দাসত্ত্ব

# ْ هَا اَنْ تُبَرِّلُ اَمْثَالُكُرُ وَنُنْشِئُكُرُ فِي مَالَا تَعْلَمُ وْنَ هِوَ لَقَنْ عَلِمْتُرُ

৬১. তোমাদের পরিবর্তে তোমাদের মতোই কাউকে নিরে আসতে এবং তোমাদের এমন আঁকৃতি বানিরে দিতে যা তোমরা জানো না ২৬ ৬২. ইতোমধ্যে তোমরা তো জানতে পেরেছো

(امثال+کم)-اَمْثَالَکُمْ; তামাদের পরিবর্তে কাউকে নিয়ে আসতে عَلَی اَنْ نُبَدِلَ (اَمثال+کم)- তামাদের মতোই ; وَعْمَا ; এবং ; اُنشَتْکُمُمْ - তোমাদের আকৃতি বানিয়ে দিতে; لَقَدْ ; এমন যা ; تَعْلَمُونَ ; তোমরা জান না । ﴿ وَهَا مَا تَعْلَمُونَ ; তোমরা তো জানতে পেরেছো ;

করা তোমাদের কর্তব্য। অতপর পুনরায় তোমাদেরকে আমি সৃষ্টি করতে সক্ষম— একথা কেনো বিশ্বাস করছো না।

২৪. অর্থাৎ মানুষ যদি অন্য সবকিছু বাদ দিয়ে নিজের সৃষ্টির পর্যায়গুলো সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করে, তাহলে তাওহীদ ও আখিরাতকে অবিশ্বাস করা অথবা সে সম্পর্কে সন্দেহ-সংশয় পোষণ করে আল্লাহর দীন-বিরোধী কর্মকাণ্ডে লিপ্ত হতে পারতো না। মানব সৃষ্টির প্রক্রিয়ায় পিতা-মাতার ভূমিকা তো এতটুকুই যে, একজন পুরুষ তার ব্রীর নির্দিষ্ট স্থানে এক ফোঁটা বীর্য ছুড়ে দেয়। এরপর মানবশিশু ভূমিষ্ঠ হওয়ার সময় পর্যন্ত তাদের কোনো ভূমিকাই তো আর থাকে না। অতপর যেসব প্রক্রিয়ার মাধ্যমে নয় মাসের কিছু কম-বেশী সময়ের ব্যবধানে একটি পূর্ণাংগ মানব শিশু দুনিয়াতে আসে সেসব প্রক্রিয়া সম্পর্কে দুনিয়ার কোনো মানুষই খবর রাখে না। এমনকি যে নারীর উদরে এসব প্রক্রিয়া চলতে থাকে, সে নিজেও এ সম্পর্কে কোনো খবর রাখে না-রাখতে পারে না। জ্ঞান-বুদ্ধির দাবী তো এটাই যে, মানব সৃষ্টির এ অত্যান্চার্য ও অভাবনীয় প্রক্রিয়া কোনো এক সুবিজ্ঞ কারিগর ও মহান স্রষ্টা ব্যতীত নিজে নিজে চলছে না ৷ কে সেই স্রষ্টা ? পিতা-মাতা জানেই না গর্ভে কি তৈরী হচ্ছে। প্রসবের পূর্ব পর্যন্ত তারা অনুমানও कतरा भारत ना रा, भर्जन्न उन्न हाल ना स्मरात, भूती ना कर्नाकात, भवल ना मूर्वल, প্রতিবন্ধী না সৃস্থ-সবল, মেধাবী না মেধাহীন—এসব প্রশ্নের জবাব তো একটিই। আর তা হচ্ছে মানুষ সম্পূর্ণরূপে এক ও সর্বশক্তিমান আল্লাহর সৃষ্টি। অতএব আল্লাহর মুকাবিলায় মানুষ স্বাধীন ও স্বেচ্ছাচারী হওয়ার কোনো অধিকার রাখে না এবং তিনি ছাড়া অন্য কারো দাসত্ব-আনুগত্য করারও তার কোনো অধিকার নেই।

২৫. অর্থাৎ তোমাদেরকে সৃষ্টি যেমন আমিই করেছি। তেমনি তোমাদের মৃত্যুও আমারই নিয়ন্ত্রণে রয়েছে। তোমাদের মধ্যে কে, কোথায়, কখন, কোন্ বয়সে, কোন্ অজুহাতে মারা যাবে তা আমিই নির্ধারণ করে দিয়েছি। এর এক তিল পরিমাণ-ও এদিক-সেদিক হবে না। যাদের মৃত্যুর সময় হাজির হয় তারা যতবড় হাসপাতালে এবং যতবড় ডাক্তারের চিকিৎসাধীন থাকুক না কেনো, মৃত্যুকে ঠেকাতে পারে না। এমনকি খোদ ডাক্তারও তার মৃত্যুকে নির্ধারিত সময় থেকে এক বিন্দুও আগে বা পরে নিতে পারে না।

### التَّشَاةَ الْأُولَى فَلَوْلا تَنَكَّرُوْنَ@اَفَرَءَيْتُرْمَّاتَحُرُثَّا تَحُرُثُكُ

প্রথমবার সৃষ্টি সম্পর্কে, তবে কেনো (তা থেকে) শিক্ষা গ্রহণ করছো না ?<sup>২৭</sup> ৬৩. তোমরা কি ভেবে দেখেছো সে সম্পর্কে, যে বীক্ষ তোমরা বপন করো?

২৬. অর্থাৎ দুনিয়াতে তোমাদের জন্ম, প্রবৃদ্ধি, মৃত্যু এবং তোমাদের আকার-আকৃতি, তোমাদের অঙ্গ-প্রত্যংগের জন্য নির্ধারিত নিয়ম-বিধান সবই আমার নির্ধারিত। আমি চাইলে এসব বিধি-বিধান সবই পরিবর্তন করে দিতে পারি এবং নতুন কোনো বিধান প্রবর্তন করে দিতে পারি। আমি যখন চাইব তখন তোমাদের জন্য মৃত্যুর বিধান উঠিয়ে দেবো, তখন তোমরা আর মরবে না। দুনিয়াতে তোমরা একটা সীমা পর্যন্ত শান্তি সহ্য করতে পার, তার বেশী হলে তোমাদের মৃত্যু হয় ; কিন্তু আমি তোমাদের জন্য এমন বিধান আধিরাতে প্রণয়ন করবো যে, তখন তোমাদের ওপর যত কঠিন আযাব আসুক না কেনো, তোমাদের মৃত্যু হবে না। আবার দুনিয়াতে তোমরা একটি বিশেষ মাত্রা পর্যন্ত স্থ-সম্ভোগ করতে পারো, তার বেশী ভোগ করার মতো তোমাদের শারীরিক ক্ষমতা নেই। কিন্তু পরবর্তীতে আমি তোমাদের শারীরিক ক্ষমতা এমন বাড়িয়ে দিতে পারি যে, যত বেশী ইচ্ছা তোমরা ভোগ-বিলাসিতা করতে সক্ষম হবে। দুনিয়ার নিয়মে তোমাদের শৈশব, কৈশোর, যৌবন, বার্ধক্য, অবশেষে মৃত্যু আছে ; কিন্তু পরবর্তীতে আমি তোমাদেরক চিরযুবক ও মৃত্যুঞ্জয় করে দিতে পারি।

তাছাড়া দুনিয়াতেও তোমাদের বর্তমান আকৃতি পরিবর্তন করে দিতে পারি, যেমন বিগত উন্মতের মধ্যে আকৃতি পরিবৃর্তিত হয়ে বানর ও তকরে পরিণত হওয়ার আযাব এসে গেছে। তোমাদেরকে পাথর ও জড় পদার্থের আকারেও পরিণত করে দেয়া যেতে পারে।

২৭. অর্থাৎ তোমাদের প্রথম সৃষ্টির পর্যায়ক্রমগুলো সম্পর্কে তোমাদের তো মোটামুটি ধারণা রয়েছে যে, তোমাদের পিতার নিক্ষিপ্ত শুক্রবিন্দু থেকে একটি শুক্রকীট মাতার ডিয়াণুর সাথে মিলিত হয়ে মাতার জরায়ুতে স্থান লাভ করে এক বিশ্বয়কর প্রক্রিয়ায় তোমাদের সৃষ্টি হয়েছে। এই যে তোমাদের সৃষ্টি প্রক্রিয়া—এটা কি মৃতকে জীবিত করে উঠানোর চেয়ে কম অলৌকিক। কিন্তু তোমরা এসব বিশ্বয়কর ঘটনাগুলো দেখার পরও এ থেকে শিক্ষা গ্রহণ করছো না। তোমার সামনে দিনরাত অসংখ্য অলৌকিক ঘটনা সংঘটিত হচ্ছে, যা আল্লাহর অসীম ক্ষমতা কুদরতের সাক্ষী হয়ে আছে, তারপরও তোমরা মৃত্যুর পরের জীবন তথা হাশর-নশর ও জানাত-জাহানাম সম্পর্কে দৃঢ় বিশ্বাস পোষণ করছো না।

# ﴿ وَأَنْتُرْ تَزْرُعُ وَنَهُ ٱ أَنْحُنُ الزِّرِعُونَ ﴿ لَوْ نَشَاءُ كُمُ عَلْنَهُ مُطَامًا

৬৪. তোমরাই কি সেই ফসল ফলাও, না-কি আমিই তার উৎপাদনকারী। ৬৫. আমি যদি চাই তবে অবশ্যই আমি তাকে চূর্ণ-বিচূর্ণ করে দিতে পারি,

فَظَلَتُرْ تَغَكَّمُونَ ﴿ اَنَّا لَهُغُرَمُونَ ﴿ فَا اَنَّا لَهُغُرَمُونَ ﴿ فَا اَنَّهُ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَ ७४२ (ठामता नाना कथा क्लाठ शंकरत । ७७.—(तनत) धामता एठा निष्ठिष्ठ क्षेत्रश्च रत्न लड़नाम ; ७१. वतः धामता एठा अरक्वात्तरे विक्षिण रत्न एताम । ७৮. एठामता कि एछत परविद्या

﴿ (عَالَمَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

২৮. অর্থাৎ তোমাদের সৃষ্টির ব্যাপারে যেমন তোমাদের পিতাদের এতটুকু ভূমিকা-ই আছে যে, তোমাদের মায়েদের জরায়ুতে এক ফোঁটা বীর্য নিক্ষেপ করে দিয়েছে। তেমনি তোমাদের প্রবৃদ্ধির ব্যাপারে যে প্রধান উপকরণ খাদ্য, তার উৎপাদনের ব্যাপারেও মাটিতে বীজ বপন করা ছাড়া তেমন উল্লেখযোগ্য কোনো ভূমিকা নেই। যে মাটিতে বীজ বপন করা হয় তা তোমাদের তৈরী নয়; মাটির উর্বরা শক্তি তোমাদের সৃষ্ট নয়। খাদ্যের উপাদান, বীজের প্রবৃদ্ধি, প্রত্যেক বীজ থেকে একই প্রজাতির গাছ জন্ম লাভ করার যোগ্যতা, ভূমির অভ্যন্তরের ক্রিয়া-প্রক্রিয়া, ওপরের বাতাস, পানি, তাপমাত্রা ইত্যাদি কোনোটাই তোমাদের প্রচেষ্টা বা ব্যবস্থাপনার ফল নয়। এভাবে তোমাদের জন্ম, প্রবৃদ্ধি ও প্রতিষ্ঠা লাভের সকল স্তরেই আমার অবদান ও সক্রিয় ভূমিকা রয়েছে। এরপরও তোমরা আমার নির্দেশের বাইরে স্বাধীন-স্বেচ্ছাচারী জীবন যাপন করার অথবা আমাকে ছাড়া অন্য কারো দাসত্ব-আনুগত্য করার কি অধিকার তোমাদের থাকতে পারে?

আলোচ্য আয়াত থেকে যেমন তাওহীদের প্রমাণ পাওয়া যায়, তেমনি এ থেকে আখিরাতেরও প্রমাণ পাওয়া যায়। মৃত বীজ মৃত মাটিতে পুঁতে দেয়ার পর যেমন আল্লাহ তা'আলা তাতে জীবন সৃষ্টি করেন, তেমনি মৃত মানুষদেরকেও তিনি পুনর্জীবন দিয়ে হিসাব নিতে সক্ষম।

# الْهَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ هَاءَ الْتَرْ وَالْمَوْهُ مِنَ الْهُرْنِ الْمَرْافُونَ الْهُرُونَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

### @ڵۅٛڹۺؖٲۘٶۘڿڠڷڹۮٲڿٵڋٙٲڣڵۅٛڒؾؘۺٛڮۉٛڹ۞ٲڣۜٷٛؠٛؿڗۘٵڵڹؖٲڔٵڷؖؾؚؽۘڗۘۅٛۯۅٛڹ٥

৭০. আমি বদি চাই (তবে) ভাকে ভিক্ত-বিশ্বাদ করে দিতে পারি<sup>৩০</sup>, ভবুণ্ড কেনো ভোমরা শোকর করো না ?<sup>৩১</sup>
৭১. ভোমরা কি ভেবে দেখেছ, সেই আন্তন সম্পর্কে বা ভোমরা জ্বাদিরে থাক ?

২৯. অর্থাৎ তোমাদের রিযিক তথা খাদ্য উৎপাদনের জন্য যে পানি প্রয়োজন এবং তোমাদের পান করার জন্য যে পানি প্রয়োজন তা সব আমিই ব্যবস্থা করি। পানির উৎস সাগরগুলো আমিই সৃষ্টি করেছি। যে সূর্যের তাপে পানি বায়ু হয়ে ওপরে ওঠে তা-ও আমার সৃষ্টি। আমার নির্দেশেই আমার বায়ুপ্রবাহ— সেই বায়ুকে মেঘের আকারে আমার নির্ধারিত অঞ্চলে বয়ে নিয়ে যায়। অতপর নির্দিষ্ট একটি তাপমাত্রায় তা পানিতে পরিণত হয়ে বৃষ্টির আকারে বর্ষিত হয়। এভাবে আমি তোমাদের সৃষ্টির পর প্রতিপালনেরও ব্যবস্থা করি। অতপর আমার সৃষ্টি, প্রতিপালন এবং আমার দ্যোখাদ্য-পানীয় ভোগ করে আমার আদেশ-নিষেধের পরওয়া না করে আমার মুকাবিলায় তোমরা কিভাবে স্বাধীন স্বেছাচারী হতে পারো। আর আমাকে ছেড়ে কিভাবে তোমরা অন্যের দাসত্ব-আনুগত্য করতে পারো।

৩০. অর্থাৎ আমি চাইলে বৃষ্টির পানিতেও লবণ মিশ্রিত করে দিয়ে সমুদ্রের লোনা পানির মতো তিব্ধ ও বিস্থাদ করে দিতে পারতাম। কিন্তু আমি পানির মধ্যে এমন বৈশিষ্ট্য রেখে দিয়েছি যে, সূর্যতাপে পানি যখন বাম্পে পরিণত হয়, তখন সমুদ্রের পানিতে লবণ ও অন্য যেসব পদার্থ মিশ্রিত থাকে সেসব বাদে শুধু পানীয় অংশই বাম্পে পরিণত হয়, অন্যসব পদার্থ যা পানির সাথে মিশ্রিত ছিলো, তা সবই সমুদ্রে থেকে যায়। অতপর উপ্থিত বাষ্প বায়ুপ্রবাহে পরিচালিত হয়ে একটি নির্দিষ্ট তাপমাত্রায় পানির ফোঁটা হয়ে বৃষ্টির আকারে সুপেয় ও মিষ্টি পানি বর্ষিত হয়। আর এ পানিও নদীনালা দিয়ে প্রবাহিত হয়ে মানুষ, জীবজন্তু, পশু-পাখী ও গাছ-গাছালীর জীবন রক্ষা করে।

وَ اَنْتُرُ اَنْشَا تُرْشَجُوتُهَا اَ اَنْحُنَ الْهُنْشُونَ ﴿ اَنْتُرُا لَمُنْ اَلُهُ اَنْتُونَ ﴿ اَلْمَا الْمَا الْمَالْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَالِمِ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا

এবং (বানিয়েছি) মুখাপেক্ষীদের<sup>৩৪</sup> জন্য জীবনোপকরণ। ৭৪. অতএব আপনি আপনার
মহান প্রতিপাদকের তাসবীহ পাঠ করুন। ৩৫

যেসব প্রাণী লবণাক্ত পানিতে জীবনযাপন করতে সক্ষম সেগুলোকে সমুদ্রেই সৃষ্টি করা হয়েছে এবং তারা সেখানে স্বাচ্ছন্দ্যে জীবন অতিবাহিত করছে। আর স্থলভাগে ও বায়ুমণ্ডলে যেসব প্রাণী ও উদ্ভিদের আবাস তাদের জন্য বাষ্পীয় ভবনের মাধ্যমে মিঠা পানির ব্যবস্থা করেছেন। সেজন্য পানিকে এমন বৈশিষ্ট্য দিয়ে সৃষ্টি করেছেন যে, বাষ্পে পরিণত হওয়ার সময় কোনো পদার্থই যেন তার সাথে না থাকে।

- ৩১. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা তোমাদের জন্য এতসব ব্যবস্থা করার পরও তোমরা তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করছো না। পক্ষান্তরে এসব ব্যবস্থাকে প্রাকৃতিক নিয়ম, দেব-দেবীদের কীর্তি বলে আল্লাহর অবদানকে অস্বীকার করছো এবং কৃষ্ণর, শির্ক, পাপাচার ও নাফরমানীতে লিপ্ত হচ্ছো।
- ৩২. অর্থাৎ যে গাছ তোমরা জ্বালানী হিসেবে ব্যবহার করো অথবা এর দারা সেই গাছও বুঝানো হতে পারে, যার দারা আরবের লোকেরা প্রাচীনকালে আগুন জ্বালাতো। তারা এক প্রকার গাছের ডালকে পরস্পর ঘর্ষণের মাধ্যমে আগুন তৈরি করতো।
- ৩৩. অর্থাৎ আল্লাহকে শ্বরণে রাখার জন্য আগুন এক অনুপম উপাদান। আগুন না থাকলে মানুষের জীবন পশুর মতো হতো। মানুষ পশুর মতোই কাঁচা খাদ্য খেতে বাধ্য হতো। আগুনের ফলেই মানুষ রান্না করে খেতে পারছে। আগুনের কারণেই শিল্প সংস্কৃতিতে মানুষের অগ্রগতি সম্ভব হয়েছে। জ্বালানী হিসেবে যেসব দ্রব্য ব্যবহৃত হয় তা যদি আল্লাহ সৃষ্টি না করতেন, তাহলে মানুষের পক্ষে নিত্য-নতুন আবিষ্কার সম্ভব

হিতো না। সুতরাং আল্লাহর কুদরত-ক্ষমতা এবং মানুষের ওপর তাঁর দয়া-অনুগ্রহকৌ শ্বরণ করিয়ে দেয়ার জন্য শুধুমাত্র এক আগুনই যথেষ্ট। আর এজন্যই আগুনকে শ্বরণীয় নিদর্শন বলা হয়েছে।

- ৩৪. অর্থাৎ মরুচারী মুসাফিরদের জন্য এক অতি প্রয়োজনীয় জীবনোপকরণ বানিয়েছি। মরুচারী লোকদের জন্য আগুন এক অতি উপকারী জিনিষ। তারা রাতের বেলা আগুন জ্বালিয়ে হিংদ্র জীবজন্ত থেকে নিরাপদে থাকতো এবং পথ ভোলা মুসাফির আগুনের সাহায্যে পথের দিশা পেতো। অধিকাংশ মুফাস্সির এ আয়াতের এ অর্থই করেছেন। (লুগাতুল কুরআন)
- ৩৫. অর্থাৎ উপরোক্ত আয়াতসমূহের মূলকথা হলো, মানুষ আল্লাহ তা'আলার অপার শক্তি ও একত্বাদে দৃঢ়ভাবে বিশ্বাস স্থাপন করবে এবং তার মহান প্রতিপালকের নামের পবিত্রতা ঘোষণা করবে। এটাই হবে তাঁর অবদানসমূহের কৃতজ্ঞতা। কাফির-মুশরিকরা তাঁর ওপর যেসব দোষ-ক্রটি, অপূর্ণতা আরোপ করে এবং সকল কুফরী ও শির্কী আকীদা ও পরকাল অস্বীকারকারীদের সমস্ত প্রচ্ছনু যুক্তি থেকে তাঁর নামের পবিত্রতা ঘোষণার মাধ্যমেই তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা জানাতে হবে।

### ২য় রুকৃ' (৩৯-৭৪ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. 'আসহাবুল ইয়ামীন' তথা ডানগন্থী দলে নবীদের প্রথম দিকের উত্মতদের মধ্য থেকে এবং পরবর্তীকালের উত্মতদের মধ্য থেকে এক বিরাট সংখ্যক মানুষ শামিল হবে।
  - २. वामभन्नी लात्कता जात्रत्भत वाम फित्क উज्जु भानि ववश काला (धाँगात हाग्राग्न ज्ञान भारव ।
  - ৩. বামপদ্মীদের অবস্থানস্থল হবে অত্যন্ত গরম এবং তা হবে অত্যন্ত অস্বস্তিকর।
- ৪. বামপৃষ্টীরা দুনিয়াতে বিলাসী জীবনযাপন করতো এবং বড় বড় অপরাধে লিপ্ত থাকতো।
   তাদের এ অবস্থার মূল কারণ হলো—তারা আখিরাতে বিশ্বাসী ছিলো না।
- ৫. মানুষের দুনিয়ার জীবনকে সৃশৃংখল ও সৃন্দর এবং আল্লাহর দীনের অনুগত করার জন্য
   আখিরাত তথা মৃত্যুর পরবর্তী জীবনে বিশ্বাস এক অপরিহার্য বিষয়।
- ৬. দুনিয়াতে আগত আগে-পরের সকল মানুষকেই এক সুনির্দিষ্ট দিনে, সুনির্দিষ্ট স্থানে একত্রিত করা হবে এবং তাদের দুনিয়ার কর্মকাণ্ডের হিসাব নেয়া হবে।
- ৭. বামপন্থীদের স্থান হবে জাহান্নামে— সেখানে তাদের খাদ্য হবে জাহান্নামে উৎপন্ন কাঁটাযুক্ত 'যাক্কুম' গাছ এবং তাদের পানীয় হবে টগবগে ফুটন্ত গরম পানি।
- ৮. এমন উত্তপ্ত পানিও তারা পিপাসার্ত উটের মতো পান করবে। আল্লাহর পক্ষ থেকে এটাই হবে সেদিন তাদের মেহমানদারী।
- ৯. নারী পুরুষের সমিলনে মানব সন্তান জন্মলাভ করলেও এতে তাদের ভূমিকা তো এতটুকুই যে, পুরুষ তার এক ফোঁটা বীর্য নারীর জরায়ুতে ছুড়ে দেয় মাত্র।
  - ১০. সুতরাং মানুষের স্রষ্টা একমাত্র আল্লাহ—এর বিপক্ষে কোনো যুক্তি-প্রমাণ-ই গ্রহণযোগ্য নয়।
- ১১. জन्म ७ मृष्ट्रा উভয়ের মালিক একমাত্র আল্লাহ। এতেও কোনো दिश-সংশয়ের অবকাশ নেই।

- ্র ১২. মানুষের জনা, প্রবৃদ্ধি, মৃত্যু এবং তাদের অঙ্গ প্রত্যঙ্গের জন্য বিধি-বিধান, আকার-আকৃতি সবই আল্লাহ কর্তৃক নির্ধারিত। তিনি চাইলে এসব কিছুর বিধি-বিধান পরিবর্তন করে দিতে পারেন।
- ১৩.আল্লাহ চাইলে মানুষের পরিবর্তে অন্য কোনো সৃষ্টিকে পৃথিবীতে নিয়ে আসতে পারেন এবং তাদেরকে দিয়েই তাঁর দীন প্রতিষ্ঠা করতে পারেন।
- ১৪. আক্লাহ প্রথমবার মানুষকে যেহেতু সৃষ্টি করেছেন, সেহেতু মৃত্যুর পরবর্তীকালে পুনরায় সৃষ্টি করা অত্যন্ত সহজ্ঞ কাজ। সুতরাং আখিরাতে দৃঢ়ভাবে বিশ্বাস রাখতে হবে।
- ১৫. মানুষের খাদ্যশস্য উৎপাদনে তাদের নিজেদের ভূমিকা ও অবদান অতি সামান্যই। বলতে গেলে এ ব্যাপারে সব অবদানই আল্লাহর। সুতরাং মানুষকে তাঁরই দাসত্ব আনুগত্য করতে হবে।
- ১৬. আল্লাহ যদি চান তবে অতিবৃষ্টি, অনাবৃষ্টি বা প্রাকৃতিক দুর্যোগ দিয়ে খাদ্য শস্যের উৎপাদনে বিঘু সৃষ্টি করতে পারেন—এর দৃষ্টান্ত আমরা অনেক দেখেছি। সুতরাং সমস্ত ভরসা একমাত্র তাঁর ওপরই রাখতে হবে।
- ১৭. আল্লাহ তা আলাই অত্যন্ত বিজ্ঞানসম্মতভাবে পানিকে বিশুদ্ধ করে বৃষ্টির মাধ্যমে বিশুদ্ধ পানি মানুষের জন্য এবং পৃথিবীর যাবতীয় সৃষ্টির জন্য সরবরাহ করেন।
- ১৮. আল্লাহ তা'আলা যদি 'পানিচক্রের' মাধ্যমে বিশুদ্ধ পানি সরবরাহ না করতেন, তাহলে পৃথিবীতে মানুষের জীবন ধারণ অসম্ভব হয়ে পড়তো।
- ১৯. সভ্যতার অগ্রগতিতে আগুনের ভূমিকা অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ। আর আগুনের জ্বালানী উপকরণসমূহ আল্লাহ-ই সৃষ্টি করে দিয়েছেন।
- ২০. আমাদের অন্তিত্বের প্রতিটি ন্তরে প্রত্যেকটি মুহূর্তে আল্লাহ তা'আলার রহমতের পরশ রয়েছে। সুতরাং আমাদেরকে সার্বক্ষণিক তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা জানাতে হবে এবং তাঁর নামের পবিত্রতা-মহিমা ঘোষণা করতে হবে।

### সূরা হিসেবে রুকৃ'-৩ পারা হিসেবে রুকৃ'-১৬ আয়াত সংখ্যা-২২

هُ فَلْاً اُوْسِرُ بِهُ وَقِعِ النَّجُورِ اللَّهِ وَالْنَهُ لَقَسِرُ لِهُ وَالْكَاهُ وَالْكَاهُ وَالْكَاهُ وَال ٩৫. षाठ्यत ना, षाप्ति कमम कति जाता शलात षाउ याउरात हात्नत ; १७. षात निक्रारे विषे वक वितार कमम, यि जामता (जा) क्षान्त । ११. ष्रवगारे विरो

اَ اَ كُورُ اَ اَ كُورُ اِ اَ كُورُ اِ اَ كُورُ اِ اَ كُورُ اِلْ اَلْمُطَهُرُ وَنَ اَ كُورُ الْمُطَهُرُ وَنَ كَ সুনিচিতভাবে সন্মানিত কুরআন। ৩৭ ৭৮. (যা সুরক্ষিত) একটি সংরক্ষিত গ্রন্থে। ৬৮ ৭৯. পবিত্র সন্তাগণ ছাড়া অন্য কেউ তা স্পর্শ করতে পারে না। ৩৯

৩৬. অর্থাৎ 'না, তোমার ধারণা সত্য নয়'— 'লা' দ্বারা সম্বোধিত ব্যক্তির ধারণা খণ্ডন করা হয়েছে। অতপর কসম করে পরবর্তী কথার সত্যতা-অকাট্যতা প্রতিষ্ঠিত করা হয়েছে।

৩৭. 'আল কুরআন' সম্পর্কে কাফির-মুশরিকদের ধারণাকে খণ্ডন করে অতপর কসম করে যে সত্যটি প্রতিষ্ঠিত করা হয়েছে, তা হলো আল কুরআন মাজীদ এক সম্মানিত, সংরক্ষিত এক কিতাবে সুরক্ষিত গ্রন্থ। এ সম্পর্কে কাফির-মুশরিকদের এ ধারণা সঠিক নয় যে, এটা কোনো মানব রচিত বা (নাউয়ু বিল্লাহ) শয়তান কর্তৃক রচিত। তারকা রাজির অস্তাচল তথা অস্ত যাওয়ার স্থানের কসম করার উদ্দেশ্য হলো উর্ধেজগতের ব্যবস্থাপনা যেমন সুসংবদ্ধ ও মজবৃত তেমনি এ কুরআনের বাণীও অনুরূপ সুসংবদ্ধ ও মজবৃত। উর্ধেজগত যেমন সুরক্ষিত-সংরক্ষিত, তেমনি কুরআন মাজীদও এক সুরক্ষিত গ্রন্থে সুরক্ষিত রয়েছে।

৩৮. 'কিতাবিম মাকন্ন' শব্দের অর্থ 'গোপন কিতাব'। এর দ্বারা 'লাওহে মাহফু্য' বা 'সংরক্ষিত ফলক' বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ এ কুরআন এমন এক স্থানে সংরক্ষিত যা

### @تُنْزِيْلُ مِنْ رَبِّ الْعَلْمِيْنُ® أَفَيِهِنَ الْحَكِ بِيهِ أَنْتَرُمَّنْ هِنْــُونَ كُ ৮০. (এটা) নাযিলকৃত জগতসমূহের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে। ৮১. তবুও কি এ বাণী

সম্পর্কে তোমরা উপেক্ষাকারীই রয়ে যাবে<sup>৪০</sup>।

### ۞ۅۘڗ۫ڿٛڡؙڷؙۅٛڹۯۯٛقكُڔٛٲٮۜٛڮٛڔٛڷڬۜڕۛؠۉڹ۞ڡؘڷۅٛڵۜٳۮؘٳڹڵۼؘٮؚٳٛڰڷڤۅٛٵٚ؈ؖۅٲٮٛڗۘٛڔٛ

৮২. এবং তোমাদের জীবিকা বানিয়ে নেবে (এটাকে) যে, তোমরা মিখ্যা বলতেই পাকবেণ্ট ৮৩. তবে এটা কেনো নয়—শ্বন (তোমাদের কারো প্রাণ) কন্ঠনালীতে পৌছে—৮৪, আর তোমরা

- জগত-الْعُلَمِيْنَ ; अठिभानर्कत: وَبُ بُ अभि नायिलकृ وَمُنْ ؛ अपि - مَنْ ( अपे) - تَنْزِيْلُ ﴿ - مُدْهَنُونَ ; তেরুও কি এ সম্পর্কে ; الْحَدِيْث ; তেরুও কি এ সম্পর্কে - مُدْهَنُونَ (তামরা - انْتُمُ ভৈপেক্ষাকারীই রয়ে যাবে । ﴿ ﴿) - এবং : تَجُ عَلُونَ ( - তোমরা বানিয়ে নেবে (এটাকে ) ; -(رزق+کم)-رزقکُمُ ( प्राया कामता : اَنَّکُمْ ) -(قَعَلَمُ ( प्राया ना नाक्डे) -(رزق العجار وَقَعُمُ थाकरा । ﴿ فَالَوْلا ﴿ وَا مَا مَا وَا مَا ضَامَ اللَّهُ ﴿ وَاللَّهُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَا اللَّهُ الْم न्यात ; الْحُلْقُورُ - क्षेनानीर्ज । ﴿ وَ ﴿ مِنَا مُنْتُمُ وَ الْحُلْقُورُ مَ कारता প्रान) (नोरह :

কারো ধরা-ছোঁয়ার বাইরে। রাসূলুল্লাহ সা.-এর ওপর কুরআন নাযিল হওয়ার অনেক পূর্বে সেই ভাগ্যলিপিতে কুরআন লিপিবদ্ধ করে রাখা হয়েছে যা পরিবর্ত্তন বা পরিবর্দ্ধন করা কারো পক্ষে সম্ভব নয়। কারণ তা সৃষ্টিকৃলের আওতার অনেক উর্দ্ধে ।

৩৯. অর্থাৎ পবিত্র সন্তাগণ ছাড়া এ কুরআন কেউ স্পর্শ করতে পারে না। এখানে পবিত্র সন্তা দারা ফেরেশতাদেরকে বুঝানো হয়েছে। ফেরেশতাগণকে আল্লাহ তা'আলা মানবীয় বৈশিষ্ট্য থেকে মুক্ত রেখেছেন। তাই তারা সার্বক্ষণিক পবিত্র অবস্থায় থাকে। যেসব কারণে মানুষ অপবিত্র হয়. সেসব কারণ ফেরেশতাদের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য নয়।

এ আয়াতের ভিত্তিতে ফকীহ তথা ইসলামী আইনে বিশেষজ্ঞ ব্যক্তিগণের সর্বসন্মত সিদ্ধান্ত হলো—যেসব কারণে গোসল ফর্য হয়—কুরআন মাজীদ স্পর্শ করার জন্য সেসব কারণ থেকে পবিত্র হতে হবে। এর অর্থ গোসল ফরয হলে গোসল করা ছাড়া কুরআন মাজীদ স্পর্শ করা যাবে না। তবে এক্ষেত্রে স্পর্শ না করে দেখে দেখে অথবা মুখন্ত পড়া যাবে।

৪০. 'মুদহিনূন' অর্থ কোনো কিছুকে হালকা বা শুরুত্বহীন বলে ধারণা পোষণকারী, কটুক্তি প্রকাশকারী, তোষামোদকারী এবং কোনো গুরুত্বপূর্ণ বিষয়কে উপেক্ষাকারী। (লুগাতুল কুরআন)

## ؖ۫ٚڝؚؽؘؿ۬ڹۣ تَــــُــطُّـرُوْنَ۞وَنَحْنَ ٱقْرَبُ اِلَيْهِ مِنْكُرُ وَلٰكِنَ لَا تَــبُـمِرُونَ

তখন শুধু তাকিয়েই থাক ; ৮৫. আর আমি (তখন) তোমাদের চেয়ে তার অধিক নিকটবর্তী থাকি ; কিন্তু তোমরা (তা) দেখতে পাও না।

وَهُ اَوْ كَانَتُر عَيْدُ مَلِ يَنْيُر عَلَى كَنْتُر صَّلِ قَيْدَ مَلَ فَا مَا اللهُ ال

اَن كَانَ مِنَ الْمَ قَرْبِينَ فَا وَ وَرَيْحَانَ \* وَجَنْتَ نَعِيمِ ﴿ وَأَمَا وَأَمَا وَأَمَا مِنْ وَالْمَا مَ كَانَ مِنَ الْمَحَةَ وَأَمَا مِن الْمَوْتِ وَالْمَا مِن الْمُوْتِ وَلَيْنَا مِن الْمُوْتِ وَالْمَا مِن الْمُوْتِ وَلَيْنِ مِن الْمُوْتِ وَلَيْنِ مِن الْمُوْتِ وَلَيْنِ مِن الْمُوْتِ وَلَيْنِ مِن الْمُوتِ وَلِي وَالْمَا مِن الْمُوتِ وَلَيْنِ مِن الْمُوتِ وَلِي وَلِي وَالْمَالِقُ وَلِي مِن الْمُوتِ وَلِي وَلِي مِن الْمُوتِ وَلِي وَلِي مِن الْمُوتِ وَلِي مِن الْمُوتِ وَلِي مِن الْمُوتِ وَلِي وَلِي وَالْمَا مِن الْمُوتِ وَلِي وَلِي مِن الْمُوتِ وَلِي وَلِي مِن الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِقِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَمِن مِن الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَلِي مُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمِن وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ

اَنْرَبُ ; আমি ; وَصَابَحُنُ ; তামরা তাকিয়েই থাক। ি وَصَابَحُنَ : আমি وَرَبُونَ ; আমি وَرَبُونَ : আমি وَرَبُونَ : তার وَلَكُنْ - তামরা তার (من + كم) -منْكُمْ ; তার الله ; الله - তার (من + كم) -منْكُمْ ; তামরা (তা) দেখতে পাও না। ومن + كم) - তামদের চেয়ে ; কিন্তু - وَلَكِنْ - অত এব কেনো - وَلَكِنْ - কিন্তু - وَلَكِنْ - তামরা এমন হয়ে থাকো যে وَكَنْتُمْ : হিসাব - নিকাশ না - ই দিতে হয়। وَرَجْعُونُهَا وَالْ - رَرْجْعُونُهَا وَالْ - تَرْجْعُونُهَا وَالْ - تَرْجْعُونُهَا وَالْ - تَرْجُعُونُهَا وَالْ - كَنْتُمْ ; কিরিয়ে আন - وَلَمَ وَلَا وَلَا الله - كَنْتُمْ ; তামরা হয়ে থাক وَلَا - الله - الله الله - الله الله - الله - الله - الله - كَنْتُمْ ; আন - الله - الله - كَنْتُمْ ; আন - الله - الله - كَنْتُمْ : তামরা হয়ে থাক وَلَا - الله - الله - الله - كَنْتُمُ وَلُو - তাব (তার জন্য রয়েছে) স্বিভ্-আরাম ; ভ-ত - وَرَدْحُ وَالُهُ - তাব (তার জন্য রয়েছে) - নিয়ামতপূর্ণ (১) - আর ;

- 8১. অর্থাৎ তোমরা রুটি-রুজীর জন্য কুরআনের সত্যকে অস্বীকার করে যাচ্ছ। তোমরা ধারণা করছো যে, কুরআনের আন্দোলন সফল হলে তোমাদের আয়-রোজগার বন্ধ হয়ে যাবে। হক ও বাতিলের কোনো গুরুত্বই তোমাদের কাছে নেই। তাই তোমরা কুরআনের বিরুদ্ধে অনুর্গল মিথ্যা বলতে অভ্যন্ত হয়ে গেছো।
- 8২, অর্থাৎ তোমরা তো সেই ব্যক্তির জন্য তাকিয়ে থাকা ছাড়া কিছুই করতে পারো না। তবে জেনে রাখ— এ মৃত্যুপথ যাত্রী এ ব্যক্তিটি যদি আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত ব্যক্তিদের মধ্যে শামিল হয়, তাহলে সে নিয়ামতপূর্ণ জান্নাতে সুখ-সঞ্জোগ ও আরাম-আয়েশে থাকবে। আর যদি সে 'আসহাবুল ইয়ামীন' তথা ডানপন্থী সাধারণ মু'মিন দলের অন্তর্ভুক্ত হয় তাহলেও সে অনুপম জান্নাতের অধিকারী হবে। পক্ষান্তরে সে যদি

اَنْ كَانَ مِنْ اَصْحَبِ الْيَهِيْرِ فَ فَسَلَّمُ لِلْكَ مِنْ اَصْحَبِ الْيَهِيْرِ فَ وَامَا यि সে ডানপন্থী দলের অন্তর্ভুক্ত হয় ; ৯১. তবে (তাকে বলা হবে)—'সালাম তোমার প্রতি ডানপন্থী দলের পক্ষ থেকে'। ৯২. আর

اَن كَانَ مِنَ الْهُكُنِّ بِينَ الْضَّالِينَ ﴿ فَانَوْلَ مِنْ حَمِيرٍ ﴿ فَا وَعَلَيْهُ جَعِيرٍ كَانَ مِنَ الْهُكَنِّ بِينَ الْضَّالِينَ ﴿ فَانَوْلُ مِنْ حَمِيرٍ ﴿ فَانَ الْمَالِينَ وَجَعِيرٍ كَانَ مِنَ الْهُلَامِ مِنَا الْمَالِمَ الْمَالِمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّ

فَ الْعَظِيرِ وَالْكَ الْعَظِيرِ الْهِ وَحَقَّ الْيَعِيْدِي فَالْهَ وَالْكَ الْعَظِيرِ وَالْمَو وَبِلْكَ الْعَظِيرِ فَالْهِ فَالْهِ وَالْمَو وَالْمَوْلِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيِّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيِّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيِّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُولِيِّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيِّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَّةِ وَالْمُوالِيَالِيُ

'আসহাবৃশ শিমাল' তথা বামপন্থী দলের অন্তর্ভুক্ত হয় তাহলে তাকে উত্তপ্ত পানি ও জাহান্নামের আগুন দ্বারা তার মেহমানদারী হবে।

- ৪৩. অর্থাৎ উল্লিখিত শুভ প্রতিফল ও শাস্তি অকাট্য সত্য। এতে সন্দেহ-সংশয়ের কোনো অবকাশ নেই।
- 88. এখানে নবী সা.-কে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, আপনি আপনার প্রতিপালকের নামের পবিত্রতা ঘোষণা করুন। এ আয়াত নাযিল হলে রাস্লুল্লাহ সা. বললেন— তোমরা এটাকে নামাযের রুক্'তে স্থান দাও অর্থাৎ রুক্'তে 'সুবহানা রাব্বিয়াল আযীম' পড়। অতপর 'সাব্বিহিসমা রাব্বিকাল আ'লা' নাযিল হলে তিনি বললেন—তোমরা এটাকে সিজ্ঞদায় স্থান দাও। অর্থাৎ সিজ্ঞদায় 'সুবহানা রাব্বিয়াল

িআ'লা' পড়। তবে এতে নামাযের ভিতরে ও বাইরের সব 'তাসবীহ' শামিল রয়েছে। খোদ নামাযকেও মাঝে মাঝে 'তাসবীহ' বলা হয়েছে। এমতাবস্থায় এটা নামাযের প্রতি গুরুত্বদানের আদেশও হয়ে যায়।

এ থেকে আরও জানা গেলো যে, রাস্লুল্লাহ সা. নামাযের যে নিয়ম-নীতি নির্ধারিত করে দিয়েছেন তার ছোট ছোট বিষয়গুলোও কুরআনের নির্দেশ থেকে সংগৃহীত।

#### ৩য় রুকৃ' (৭৫-৯৫ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. কুরআন মাজীদ এক মহাসম্মানিত আসমানী কিতাব। সুতরাং এ কিতাবের অমান্যতা, এতে সন্দেহ-সংশয় সৃষ্টি এবং এর বিধি-বিধানের বিরোধিতা নিঃসন্দেহে কুফরী।
- ২. এ কিতাবে আল্লাহর বাণী ছাড়া অন্য কোনো কথা সংযোজিত হওয়ার কোনো অবকাশ নেই। কারণ এটা 'দাওহে মাহফুযে' সংরক্ষিত এবং সর্বপ্রকার পরিবর্তন-পরিবর্ধনের আশংকা থেকে হিফাযতের দায়িত্ব একমাত্র আল্লাহর। দাওহে মাহফুযে এটা এমনভাবে সংরক্ষিত আছে যে, আল্লাহর নৈকট্যপ্রাপ্ত পবিত্র ফেরেশতা ছাড়া কেউ তা স্পর্শ করতে পারে না।
- ৩. আল কুরআন আল্লাহর পক্ষ থেকে নাযিলকৃত—এতে কোনো সন্দেহ-সংশয় নেই। অতএব এ কিতাবের প্রতি যথাযথ শুরুত্ব প্রদান সকল মানুষের কর্তব্য। আল কুরআনের শিক্ষাকে বাস্তবায়নের মাধ্যমেই তার প্রতি যথাযথ শুরুত্ব প্রদানের একমাত্র উপায়।
- 8. জন্ম ও মৃত্যু দুটোই আল্লাহর নিয়ন্ত্রণে। জন্মের ব্যাপারে যেমন আমাদের কোনো হাত নেই, তেমনি মৃত্যুর ব্যাপারেও আমাদের হাত নেই। কণ্ঠাগত-প্রাণ মুমূর্ষ্ব ব্যক্তিকে যেমন আমরা বাঁচাতে পারি না, তেমনি চাইলেই আমরা কাউকে মেরেও ফেলতে পারি না।
- ৫. মুমূর্ষ্ব ব্যক্তির সবচেয়ে নিকটে থাকেন শুধুমাত্র আল্লাহ। যা দেখা কোনো মানুষের পক্ষে সম্ভব নয়। মৃত্যুপথ যাত্রী যদি নৈকট্যপ্রাপ্ত দলের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যায়, তাহলে অকল্পনীয় সুখ-শান্তির আবাস জান্নাতে বসবাস করবে।
- ৬. আমাদের মৃত্যুর স্থাদ যখন গ্রহণ করতেই হবে, তখন হিসাব-নিকাশ-ও অবশ্যই দিতে হবে—এতে সন্দেহের কোনো সুযোগ নেই।
- ৭. মৃত ব্যক্তি যদি ডানপন্থী দলের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যায়, তাহলে সেও সন্দেহাতীতভাবে অতুলনীয় নিয়ামতপূর্ণ জান্নাত লাভ করবে। মৃত ব্যক্তি আল কুরআন-এর বিরোধী তথা সত্যদ্রোহী, সত্য অধীকারকারী ও পথভ্রষ্ট হলে তার মেহমানদারী হবে জাহান্নামের উক্তপ্ত পানি ও আগুন দিয়ে।
- ৮. সূরায় বর্ণিত জান্নাতের পুরস্কার ও জাহান্নামের শাস্তি অকাট্য সত্য। এসবকে অস্বীকারকারী নিঃসন্দেহে কাফির।
- ৯. অতএব আমাদেরকে সদা-সর্বদা আল্লাহ ও তাঁর রাসৃলের আদেশ-নিষেধের অনুগত থাকতে হবে এবং আল্লাহর নামের তাসবীহ পাঠ তথা পবিত্রতা ঘোষণা করতে হবে।

### স্রা আল হাদীদ-মাদানী আয়াত ঃ ২৯ রুকু' ঃ ৪

#### শামকরণ

'হাদীদ' শব্দের অর্থ 'লোহা' এবং 'ধারালো'। সূরায় ২৫ আয়াতে উল্লিখিত 'আল হাদীদ' শব্দটি দ্বারা এর নামকরণ করা হয়েছে।

#### নাযিলের সময়কাল

এ সূরাটি মাদানী। এটা নাযিলের সময়কাল হলো হিজরী ৪র্থ ও ৫ম সালের মধ্যবর্তী কোনো এক সময়ে। এটা ছিলো এমন একটি সময় যখন কাফিররা মদীনার ক্ষুদ্র ইসলামী প্রজাতন্ত্রকে চতুর্মুখী আক্রমণ করে ধ্বংস করে দেয়ার অনবরত প্রচেষ্টা চালিয়ে যাচ্ছিলো। এমন পরিস্থিতিতে ইসলামকে টিকিয়ে রাখার জন্য মুসলমানদের জান-মাল কুরবানী করার প্রয়োজনীয়তা তীব্রভাবে অনুভূত হচ্ছিলো। আল্লাহ তা'আলা এ কথা বলেই মু'মিনদেরকে উদ্বুদ্ধ করেছেন যে, যারা ইসলামের বিজয়ের আগে সংকটকালীন পরিস্থিতিতে নিজেদের জান-মাল কুরবানী করবে—বিজয়ের পরের লোকেরা তাদের সমমর্যাদা কখনো লাভ করতে পারবে না। হযরত আনাস রা. কর্তৃক এ সূরার ১৬ আয়াত-এর ব্যাখ্যায় বর্ণিত একটি হাদীস থেকে জানা যায় যে, কুরআন নাযিলের সূচনা থেকে নিয়ে ১৭ বছর পর উক্ত আলোড়ন সৃষ্টিকারী আয়াতটি নাযিল হয়। এ হাদীসের বর্ণনা অনুসারেও এ সূরার নাযিলের সময়কাল চতুর্থ ও পঞ্চম হিজরী সালের মধ্যবর্তী কোনো এক সময় বলে নির্ধারিত হয়।

#### আলোচ্য বিষয়

এ স্রার মৃল আলোচ্য বিষয় হলো ঈমানের হাকীকত বা ঈমানের মৌলিক তাৎপর্য সম্পর্কে মু'মিনদেরকে অবহিত করা। এ পর্যায়ে বলা হয়েছে যে, ঈমানের মৌথিক দাবী এবং বাহ্যিক কিছু আচার-অনুষ্ঠান পালন করাই প্রকৃত ঈমান নয়; বরং ঈমানের মূলকথা হলো— সকল প্রতিকৃল বা অনুকৃল সকল পরিস্থিতিতে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের প্রতি অনুগত থাকা এবং প্রয়োজনে নিজেদের জানমাল সর্বস্থ ত্যাগের জন্য প্রস্তুত থাকা। যার মধ্যে এ মানসিক চেতনা ও প্রেরণা সৃষ্টি হয়নি, তার ঈমানের মৌথিক দাবী ও বাহ্যিক কিছু আচার-অনুষ্ঠান পালন প্রকৃত ঈমান বলে প্রমাণিত হয় না। যে ব্যক্তি আল্লাহ ও তাঁর দীনের পরিবর্তে নিজের সম্পদ ও জীবনকে বেশী ভালোবাসে তার ঈমান আল্লাহর নিকট কোনো মর্যাদা পেতে পারে না।

উপরোক্ত উদ্দেশ্যে সর্বপ্রথম আল্লাহর গুণাবলী বর্ণনা করা হয়েছে। অতপর বলা হয়েছে যে, আল্লাহর পথে অর্থ-সম্পদ ব্যয় করাই হচ্ছে ঈমানের অনিবার্য দাবী। এ ব্যাপারে গড়িমসি করা বা টাল-বাহানা করা ঈমানের দাবীর পরিপস্থি। কারণ, এসব অর্থ-সম্পদ আল্লাহই দান করেছেন। এসবের আসল মালিক আল্লাহ। মানুষ দুনিয়াতে

তির খলীফা বা প্রতিনিধি হিসেবে তাকে ব্যবহার করার অনুমতি দান করা হয়েছে । এসব অর্থ-সম্পদ চিরদিন একজনের হাতে থাকে না। সময়ের আবর্তনে একজন থেকে অন্য জনের হাতে চলে যায়। এর মধ্যে যা কিছু আল্লাহর পথে ব্যয় করা হয়, সে অংশই তোমাদের অধিকারে থাকাকালে আল্লাহর কাজে লাগে।

আল্লাহর পথে জান-মাল ব্যয় করা ইসলামের অনুকূল অবস্থায় যেমন অত্যন্ত শুরুত্বপূর্ণ কাজ। তেমনি প্রতিকূল অবস্থায় এ কাজের গুরুত্ব অত্যন্ত বেশী গুরুত্বপূর্ণ। ইসলাম ও কৃষ্বের দ্বন্ধ চিরন্তন। এ দ্বন্ধে ইসলামের বিজয় লাভের সম্ভাবনা যেমন কখনো দেখা যায়, তেমনি ইসলামের বিপর্যয়ের আশংকাও কখনো দেখা যায়। গুরুত্বের দিক থেকে এ দু'অবস্থা সমান নয়। ইসলামের দুর্বল অবস্থার জন্য জান-মালের ক্রবানীর মূল্য ইসলামে সবল অবস্থায় জান-মালের ক্রবানী করার চেয়ে অনেক বেশী মূল্যবান। আখিরাতে এ উভয় শ্রেণীর মর্যাদা সমান হবে না।

এরপর বলা হয়েছে যে, আল্লাহর পথে যেসব সম্পদ ব্যয় হবে তা আল্লাহ নিকট কর্জ হিসেবে বিবেচিত হবে। আর আল্লাহ ঐ সম্পদকে কয়েকগুণ বৃদ্ধি করে ফেরত তো দিবেন-ই অধিকন্তু নিজের পক্ষ থেকে এমন অতিরিক্ত পুরস্কার দেবেন, যা বান্দাহ কল্পনাও করতে পারে না।

যেসব মু'মিন বান্দাহ আল্লাহর পথে সম্পদের কুরবানী করছে, তারাই আখিরাতের নূর লাভ করবে। অপরদিকে যারা দুনিয়াতে নিজেদের স্বার্থ চিন্তায় মশগুল এবং যারা পার্থিব দুনিয়াতে ইসলামের জয় পরাজয় নিয়ে মাথা ঘামাতে প্রস্তুত নয়, সেসব স্বার্থ পূজারী মানুষ মুনাফিক হিসেবে সেখানে বিবেচিত হবে। যদিও তারা দুনিয়াতে মুসলমান পরিচয়ে মু'মিনদের সাথে মিলে-মিশে বাস করছে। তারা সেখানে মু'মিনদের থেকে আলাদা হয়ে যাবে। তারা 'নূর' থেকে বঞ্চিত হয়ে অন্ধকারে পথ হাতড়াতে থাকবে।

অতপর বলা হয়েছে যে, দুনিয়া পূজারী পাথরের মতো কঠিন হৃদয়ের অধিকারী আহলে কিতাবের মতো হওয়া মু'মিনদের জন্য সমীচীন নয়। আল্লাহর কথা শুনে তো মু'মিনদের অন্তর বিগলিত হয়ে যাবে এবং আল্লাহর নাযিলকৃত সত্য বিধানের প্রতি তারা নিঃসংকোচে আনুগত্য প্রদর্শন করবে।

সেসব মু'মিন বান্দাহ কোনো প্রকার লোক দেখানোর মনোভাবছাড়া নিষ্ঠা ও আন্তরিকতা সহকারে নিজেদের অর্থ-সম্পদ ও জীবন আল্লাহর পথে ব্যয় করবে, তারাই আল্লাহর কাছে 'সিদ্দীক' ও 'শাহীদ' হিসেবে গণ্য হবে।

বলা হয়েছে যে, আখিরাতের মুকাবিলায় দুনিয়ার জীবন মুহূর্তের চাকচিক্যময় খেলতামাশা ও ধোঁকার উপকরণ ছাড়া কিছু নয়। দুনিয়ার অর্থ-সম্পদ, ক্ষমতা, প্রতিপত্তি ও
মান-মর্যাদা সবই নিতান্ত ক্ষণস্থায়ী। যেমন কোনো শস্যক্ষেত প্রথমে সবুজ সতেজ
দেখা যায়, তারপর ক্রমেই তা বিবর্ণ হয়ে পড়ে এবং পরিশেষে ভূষিতে পরিণত হয়।

ত্তিপরদিকে আখিরাতের জীবন হলো স্থায়ী। যেখানে দুনিয়ার কাজের আশাতিরিক্ত ফর্নী পাওয়া যাবে। মু'মিনের উচিত জানাতের দিকে দ্রুত অগ্রসর হওয়ার প্রতিযোগিতা করা। দুনিয়াতে সংঘটিত সুখ-স্বাচ্ছন্দ্য ও বিপদ-মসীবত সবই আল্লাহ কর্তৃক পূর্বে গৃহীত সিদ্ধান্ত অনুসারে ঘটে। একজন এসব বিপদ-মসীবতে সাহস হারায় না এবং সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যে ও গর্ব-অহংকারে মেতে উঠে না। কেবলমাত্র মুনাফিক ও কাফিররাই আল্লাহর নিয়ামত পেলে অহংকারে মেতে উঠে এবং আল্লাহর পথে তাঁরই দেয়া সম্পদ ব্যয় করতে সংকীর্ণ মনোভাবের পরিচয় দেয়। তারা এ কাজে নিজেরা যেমন পিছিয়ে থাকে তেমনি অন্যদেরকেও এ কাজ করতে নিরুৎসাহিত করে।

আল্লাহ তাঁর রাস্লকে সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলী, কিতাব এবং বিচারের ইনসাফপূর্ণ মানদণ্ড সহকারে পাঠিয়েছেন, যাতে মানুষ ন্যায় বিচার প্রতিষ্ঠা করতে পারে। তার সাথে সাথে লৌহ নাযিল করেছেন। যাতে ন্যায় ও সত্য প্রতিষ্ঠা করতে পারে এবং প্রয়োজনে শক্তি প্রয়োগে এ পথের প্রতিবন্ধক কৃষ্ণরী শক্তির দর্প চূর্ণ করে দিতে পারে। আল্লাহ তা'আলা এভাবে আল্লাহর দীনের সাহায্যকারী মানুষদেরকে বাছাই করে নিতে চান, যাতে তাদের মর্যাদা বৃদ্ধি করে দিতে পারেন। নচেৎ আল্লাহ কোনো কাজে কারো মুখাপেক্ষী নন।

মুহাম্মাদ সা.-এর আণেও অনেক নবী রাসূল এসেছেন। তাঁদের দাওয়াতের কিছু কিছু লোক সঠিক পথে এগিয়ে এসেছে। কিছু অধিকাংশ লোকই নাফরমানী করেছে। তাদের মধ্যে শেষে এসেছেন ঈসা ইবনে মারইয়াম। তাঁর শিক্ষার ফলে অনেক মানুষই নৈতিক গুণাবলী অর্জন করেছে। কিছু তাঁর অনুসারীরাও বৈরাগ্যবাদ চালু করেছে অথচ এটা ঈসা আ.-এর শিক্ষা ছিলো না।

সর্বশেষে আল্লাহ মুহাম্মাদ সা.-কে রাসূল হিসেবে পাঠিয়েছেন। এখন যারা এ রাসূলের শিক্ষা অনুসারে জীবনযাপন করবে। আল্লাহ তাদেরকে তাঁর রহমতের দ্বিগুণ অংশ দেবেন এবং তাদেরকে এমন 'নূর' দান করবেন যার আলোতে তারা অসংখ্য ভ্রান্ত পথের মধ্য থেকে সত্য-সঠিক পথ বেছে নিয়ে সে পথে এগিয়ে যেতে পারে।

আহলে কিতাব যদিও নিজেদেরকে আল্পাহর রহমতের এক চেটিয়া অধিকারী মনে করে ; কিন্তু আল্পাহর রহমতের ভাগ্তার তাঁর নিজের হাতেই রয়েছে। তিনি যাদেরকে ইচ্ছা তার ভাগ্তার থেকে রহমত দান করার ইখতিয়ার সংরক্ষণ করেন।

সংক্ষিপ্ত আকারে এটাই সূরা আল হাদীদের মূল আলোচ্য বিষয়।

কুরআন মাজীদের পাঁচটি সূরা 'সাব্বাহা' অথবা 'ইউসাব্বিহু' শব্দ দ্বারা শুরু করা হয়েছে। এ সূরাগুলোকে এক সাথে 'মুসাব্বিহাত' তথা তাসবীহযুক্ত সূরা বলা হয়। এগুলোর মধ্যে সূরা আল হাদীদ প্রথম সূরা। দ্বিতীয় সূরা আল হাশর, তৃতীয় সূরা আস সাফ, চতুর্থ সূরা আল জুমু'আ, পঞ্চম সূরা আত তাগাবুন।



- ۞سَبَّرَ بِيِّهِ مَا فِي السَّهٰ وَتِ وَالْأَرْضِ ۚ وَهُ وَالْعَزِيْرُ الْحَكِمْرُ
- ১. আসমান ও যমীনে যা কিছু আছে সকলেই আল্লাহর তাসবীহ পাঁঠ বা পবিত্রতা– মহিমা ঘোষণা করছে। এবং তিনি মহাপরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়। ২
- (আমুবাহ পাঠ বা পবিত্রতা-মহিমা (ঘোষণা করছে); الله আল্লাহর ; مَا আল্লাহর ; مَا আল্লাহর ; أَلْرُض ; ত্র-এবং ; الْأَرْض ; তুনি الْعَرَيْرُ : মহাপরাক্রমশালী : الْعَرَيْرُ ; তিনি الْعَرَيْرُ ;
- 5. বিশ্ব-জাহানে যা কিছু আমাদের চোখে দেখা যায় এবং যা কিছু আমরা দেখতে সক্ষম নই, তার সবকিছুই আল্লাহর পবিত্রতা-মহিমা ঘোষণা করে আসছে। পবিত্রতা ঘোষণা করার অর্থ এ ঘোষণা দেয়া যে, আল্লাহর সন্তা সর্বপ্রকার দোষ-ক্রুটি, অপূর্ণতা, দুর্বলতা, ভূল-ভ্রান্তি ও অকল্যাণ থেকে পবিত্র। তাঁর গুণাবলীও এসব থেকে পবিত্র, তাঁর কাজ-কর্ম এবং তাঁর শরীয়তের বিধি-বিধানও সর্বপ্রকার দোষ-ক্রুটি থেকে পবিত্র। এ ঘোষণা অতীতে যেমন ঘোষিত হয়েছে, বর্তমানে হচ্ছে এবং অনাগত ভবিষ্যতেও হতে থাকবে।
- ২. 'আল আযীয' শব্দের অর্থ একমাত্র পরাক্রমশালী, আর 'আল হাকীম' অর্থ প্রজ্ঞাময়। দু'টো শব্দ একসাথে ব্যবহার করে বোঝানো হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলাই একমাত্র মহাপরাক্রমশালী যিনি মহাশক্তিমান, একমাত্র অপ্রতিরোধ্য শক্তির অধিকারী। তাঁর সিদ্ধান্ত বান্তবায়নে বাধাদানকারী শক্তি কিছুই নেই—কোথাও নেই। তাঁর সিদ্ধান্ত ইচ্ছায় বা অনিচ্ছায় সবাইকে মেনে নিতে হয়। তাঁর নির্দেশ অমান্যকারী তাঁর পাকড়াও থেকে বেঁচে যেতে পারে না। তবে তিনি যাই করেন, জ্ঞান, যুক্তি, বৃদ্ধি ও প্রজ্ঞার সাথে করেন। তাঁর সৃষ্টি, ব্যবস্থাপনা, শাসন ও আদেশ-নিষেধ সবই জ্ঞান ও যুক্তিসম্মত।

আল্লাহর নিরংকুশ ক্ষমতা বুঝানোর জন্য এবং যালিম-পাপাচারী, অবাধ্য ও সীমালংঘনকারীদের ভীতি প্রদর্শনের জন্য কুরআন মাজীদের 'আযীয' শব্দের সাথে 'কাভী' (নিরংকুশ শক্তিমান) 'মুকতাদির' (ক্ষমতাধর), 'জাব্বার' (আপন হকুম বান্তবায়নকারী) ও 'যুনতিকাম' (প্রতিশোধ গ্রহণকারী) শব্দাবলী যেমন ব্যবহার করা হয়েছে, তেমনি আল্লাহর প্রজ্ঞা, জ্ঞান, দয়া-অনুগ্রহ, ক্ষমা ও দানশীলতা বুঝানোর জন্য 'আযীয' বা মহাপরাক্রমশালী শব্দের সাথে 'হাকীম' (সুবিজ্ঞ) 'আলীম' (সর্বজ্ঞানী) 'রাহীম' (অতিশয় দয়ালু) 'গাফুর' (অত্যন্ত ক্ষমাশীল), 'ওয়াহ্হাব' (সার্বক্ষণিক দানশীল) এবং 'হামীদ' (প্রশংসিত) শব্দাবলীও ব্যবহার করা হয়েছে।

## ۞ڵڎؙۜمُلكُ السَّهٰوٰبِوَ الْأَرْضِ عَيْجَهُ وَيُهِيْتُ وَهُوَعَلَى كُلِّ شَيْعَ قَرِيْرٌ ۖ

২. আসমান ও যমীনের সার্বভৌম মালিকানা তাঁরই ; তিনিই জীবন দান করেন এবং তিনিই মৃত্যু দেন ; আর তিনি সবকিছুর ওপর সর্বশক্তিমান।

## ٥مُوالْاَوَّلُ وَالْأَخِرُ وَالظَّاهِرُوالْبَاطِنَ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْ عَلِيْرُ ٥

৩. তিনিই আদি এবং (তিনিই) অন্ত, আর (তিনিই) প্রকাশ্য এবং (তিনিই) গোপন<sup>ত</sup> ; আর তিনি সব বিষয় সম্পর্কে সর্বজ্ঞ।

- الأرض ; ٥-و ; - السَّمَاوَت ; गंतराखाँ प्रामिकाना السَّمَاوَت ; गंतराखाँ प्रामिकाना - الأرض ; ٥-و ; गंतराखाँ प्राप्त - विनिष्ठ जीवन मान कर्त्रन ; - এवर ; गंव्याद प्रप्रु रमन के जिन के लिन के जिन के लिन के लि

৩. 'আল আউয়ালু' অর্থ তিনিই প্রথম— যখন কিছুই ছিলো না তখন তিনিই ছিলো। অতপর সবকিছু তিনিই সৃষ্টি করেছেন। 'আল আখিরাত' অর্থ তিনিই শেষ— যখন কিছুই থাকবে না, তখন তিনিই থাকবেন। 'আয যাহিক্ল' অর্থ তিনিই প্রকাশ্য— তিনি সব প্রকাশ্যের চেয়ে অধিক প্রকাশ্য। কেননা পৃথিবীতে প্রকাশ্যমান সবকিছু তাঁরই শুণাবলী, কার্যক্রম ও তাঁরই নূর-এর বহিঃপ্রকাশ। 'আল বাতিনু' অর্থ তিনিই গোপন— তিনি সকল গোপন জিনিসের চেয়েও অধিক গোপন। কেননা মানুষের ইন্দ্রীয়সমূহ দ্বারা তাঁর সন্তাকে অনুভব করা যায় না। এমনকি বিবেক-বৃদ্ধি, চিন্তা-ভাবনা ও কল্পনা দ্বারাও তাঁর রহস্য ও বান্তবতাকে উপলব্ধি করতে পারে না।

হযরত আয়েশা রা. থেকে বর্ণিত। রাসূলুল্লাহ সা.-এর একটি দোয়া সম্বলিত হাদীস থেকে আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যা সুস্পষ্ট হয়ে যায়। রাসূলুল্লাহ সা. দোয়া করতেন—

"আপনি সর্বপ্রথম—আপনার আগে আর কেউ নেই; আপনিই সর্বশেষ—আপনার পরে আর কেউ নেই; আপনি প্রকাশ্য—আপনার চেয়ে প্রকাশ্য আর কেউ নেই; আপনিই গোপন আপনার চেয়ে অধিক গোপন আর কেউ নেই।"

আল্লাহ তা'আলা আপন ক্ষমতায় অবিনশ্বর। তিনি জান্নাত, জাহান্নাম, জান্নাতবাসী ও জাহান্নামবাসী এবং ফেরেশতাদেরকে চিরস্থায়িত্ব দান করবেন। এসব কিছুর মধ্যে অবিনশ্বরতা বা চিরস্থায়িত্ব দান করবেন বলেই সেসব চিরস্থায়িত্ব লাভ করবে, নচেৎ সেসবের মধ্যে চিরস্থায়িত্বের কোনো ক্ষমতা নেই। তাদের মধ্যে ধ্বংসশীলতার বৈশিষ্ট্য বিদ্যমান। সুতরাং আল্লাহ তা'আলার 'আল আখিরু' বা সর্বশেষ হওয়ার সাথে জান্নাত

# قَ مُوالَّنِي حَلَقَ السَّهُ وَتِ وَالْاَرْضَ فِي سِتَّةَ اَيَّا ۚ وَثَرَّ اسْتَوَى الْأَرْضَ فِي سِتَّةَ اَيَّا ۚ وَثَرَّ اسْتَوَى الْأَرْضَ فِي سِتَّةَ اَيَّا ۚ وَكُلُّ الْسَلَّوَ الْكَارِضَ فِي سِتَّةَ اَيَّا ۚ وَكَالَ اللَّهُ اللَّ

عَلَى الْعَوْشَ مُ يَعْلَمُ مَا يَلِي فِي الْأَرْضَ وَمَا يَخُوَ جَ مِنْهَا وَمَا يَنْوَلُ سَاءَ الْعَالَمُ مَا يَلْوِ فَي الْأَرْضَ وَمَا يَخُو جَ مِنْهَا وَمَا يَنْوَلُ سَاءَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ا

مَن السَّمَاءُ وَمَا يَعْوَ جُ فَيْمَا وُهُو مَعْكُرُ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وْ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ আসমান থেকে এবং যা किছু তাতে উঠে याग्न ; आत তোমता यिशानर थाक ना कেনো তিনি তোমাদের সাথে আছেন ও বেং তোমরা যা করছো সে সম্পর্কে

(৪) - وَ : ন্যাসমান السَّمُوٰتِ : সৃষ্টি করেছেন الْذِيْ : ন্যাসমান وَوْنَ : ন্যাসমান الْرُضَ : ন্যাসমান ( الْرُضَ : মধ্যে : ন্যান্ত - আর্নান ( الْرُضَ : মধ্যে : ন্যান্ত - আর্নান ( الْرُضَ : আর্নান ( الْرُضَ : আর্নান ( الْرُضْ : আর্নান ( الْرُضْ : আর্নান ( الْرُضْ : আর্নান ( الْرُضْ : আর্নান ( الله الله الله ) - আর্নান ( الله ) - আন্বান ( الله ) - আন্বান ( الله ) - আন্বান ( الله ) - আন্ত ( الله ) - আন্বান ( الله ) - আনু ( الله ) -

-জাহান্নাম ও তার অধিবাসী এবং ফেরেশতাদের চিরস্থায়িত্ব লাভের সাথে কোনো বিরোধ নেই।

- 8. অর্থাৎ আল্লাহই আসমান-যমীনের স্রষ্টা, পরিচালক-ব্যবস্থাপক এবং প্রশাসক। আসমান-যমীনের সৃষ্টিতে যেমন কারো কোনো ভূমিকা নেই, তেমনি এ দু'রের ব্যবস্থাপনা ও শাসন-ক্ষমতায়ও কারো ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র ভূমিকাও নেই। এখানে ছয় দিনে সৃষ্টি করার অর্থ সময়ের ছয়টি অধ্যায় সৃষ্টি করেছেন। কারণ দুনিয়ার 'দিন' ও আখিরাতের দিনের মধ্যে অনেক পার্থক্য রয়েছে। আল্লাহ ইরশাদ করেছেন যে, দুনিয়ার দিনের হিসাবে আল্লাহর ঘোষিত দিনের পরিমাণ ৫০ (পঞ্চাশ) হাজার বছরের সমান।
- ৫. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা আসমান-যমীন সৃষ্টির মতো বিরাট কাজ করেছেন এবং
  সেসব ব্যবস্থাপনা ও প্রতিপালনের কাজও করেছেন, তেমনি ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র বিষয়গুলোও

## بَصِيْرٌ ۞ لَدُّمُلْكُ السَّاوْتِ وَالْأَرْضِ وَ إِلَى اللَّهِ تُـرْجَعُ الْأُمُورُ۞

তিনি সর্বদ্রষ্টা। ৫. আসমান ও যমীনের সার্বভৌম মালিকানা একমাত্র তাঁর ; এবং (ফায়সালার জন্য) সব বিষয় আল্লাহর কাছেই ফিরে যায়।

۵ يُـوْلِرُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُوْلِرُ النَّهَارَفِي الَّيْلِ وَهُـوَ عَلِيْرٌ أَبِنَ اتِ

৬. তিনিই রাতকে দিনের মধ্যে প্রবেশ করান এবং তিনি দিনকে প্রবেশ করান রাতের মধ্যে ; আর তিনি সর্বজ্ঞ যাবতীয় বিষয় সম্পর্কে—

- السَّمَاوَت : जार्नावा मानिकाना - مَلك : जार्नावा जाँत - السَّمَاوَت : जार्नावा मानिकाना - الله : जार्नमान : أَرْجُعُ : जार्ममान : أَرْجُعُ : जार्ममान : أَلَّا أَنْ الله : जार्ममान : أَلَّا أَنْ الله : जार्ममान : أَلَّا أَنْ الله : जार्ममान : قَرْجُعُ : जिन श्रात विषय : أَلَّا أَنْ الله : जिन श्रात कतान : أَلُولُ : मित्नत : أَلُولُ : मित्नत : وَيُ : जिन श्रात : أَلْيُل : मित्नत : وَيُ : जिन श्रात : النَّهَار : मित्नत : وَلَيْ : जिन : النَّهَار : मित्नत : وَلَى : जार्ज : النَّهَار : जार्ज : وَاللَّمَا النَّهَار : जार्ज : وَلَا اللَّهَار : जार्ज : وَلَا اللَّهَار : जार्ज : وَلَا اللَّهَار : जार्ज : وَلَا اللَّهَارَ : जार्ज : وَلَا اللَّهَار : जार्ज : وَلَا اللَّهَارَ : जार्ज : وَلَا اللَّهُارَ : जार्ज : أَلْمُ اللَّهُارَ : जार्ज : जार्ज : أَلْمُ اللَّهُارَ : जार्ज : أَلْمُ اللَّهُارَ : जार्ज : أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُارَ : जार्ज : أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُارَ : जार्ज : أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

তাঁরই ইচ্ছা, তত্ত্বাবধান ও ব্যবস্থাপনায় সম্পাদিত হয়। কোনো ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র বিষয়ও তাঁর জ্ঞানের বাইরে নয়।

এখানে যমীনে যা কিছু প্রবেশ করে কথাটি দ্বারা এক একটি শস্যদানা ও বীজ এবং আরো যা কিছু দুনিয়ার মাটিতে প্রবেশ করে সেগুলো বুঝানো হয়েছে। "আসমান থেকে যা কিছু বর্ষিত হয়" কথা দ্বারা বৃষ্টির এক একটি বিন্দুকে বুঝানো হয়েছে। আর "যা কিছু আসমানে উঠে যায়" কথা দ্বারা পৃথিবীর পানি যে বাষ্প হয়ে ওপরে উঠে যায়, সেদিকে ইংগীত করা হয়েছে। মোটকথা, আসমান-যমীনের সবচেয়ে ক্ষুদ্র বিষয়ও আল্লাহর জ্ঞান ও ব্যবস্থাপনার বাইরে নয়।

৬. অর্থাৎ মানুষ যখন যেখানে যেভাবে থাকুক না কেনো সে আল্পাহর ব্যবস্থাপনা দৃষ্টির বাইরে নয়। সদা-সর্বদা আল্পাহ তাঁর সাথে আছেন। এ সাথে থাকার ধরনটা কেমন, তা মানুষের জ্ঞানের বাইরে। তবে এর দ্বারা এটাও বুঝানো হতে পারে যে, তোমরা মাটিতে, বায়ুতে, পানিতে অথবা পৃথিবীর যে কোনো গোপন কোণে থাক না কেনো, তিনি জানেন তোমরা কোথায় আছ। সেখানে তোমাদের বেঁচে থাকাটাই তাঁর অস্তিত্বের প্রমাণ বহন করে। তিনি সেখানেও তোমাদের জীবনযাপনের প্রয়োজনীয় সামগ্রীর ব্যবস্থা করেন। তোমাদের শরীরের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ যে কাজ করছে, তার কারণ হচ্ছে, আল্লাহ তা'আলার প্রত্যক্ষ ব্যবস্থাপনায়ই তোমাদের দেহ সচল আছে। আর যখন তোমাদের মৃত্যু হয়, তার কারণ হলো—তিনি তোমাদের দুনিয়ার জীবনের পরিসমাপ্তি টেনে তোমাদেরকে এখান থেকে নিয়ে যাওয়ার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছেন।

## الصُّدُورِ البِنُوْ الِاللهِ وَرَسُولِهِ وَ اَنْفِقُوا رِسَّا جَعَلَكُمْ شُسَتَخُلَفِيْنَ فِيهِ

অন্তরের। ৭. তোমরা ঈমান আনো আল্লাহর প্রতি ও তাঁর রাস্লের প্রতি<sup>৭</sup> এবং ব্যয় করো<sup>৮</sup> তা থেকে যাতে তিনি তোমাদেরকে উত্তরাধিকারী করেছেন<sup>৯</sup>,

الصُّدُورِ -الله)-بِالله : তামরা ঈমান আনো امنُوا (ب+الله)-بِالله : তামরা ঈমান আনো المُدُورِ -السَّدُورِ - আল্লাহর প্রতি (رسول +ه)-رسُوله : ৩-وَ - ممًا : তার রাস্লের প্রতি : بُورُه : তাকং : তাকং - نُفتُوا : তাম কেরে ক্রেছেন : فَيْهُ : তাম কেরেছিন -مُسْتَخُلُفِيْنَ : তাম দেরকে করেছেন - بَعَلَكُمُّ : তাম দেরকে করেছেন - بَعَلَكُمُّ : তাম তাক্রিক্রিরি - ত্র্যাধিকারি : ত্র্যাতে :

৭. এখানে সেসব মু'মিনদের সম্বোধন করা হয়েছে। যারা ইসলামের বাণী গ্রহণ করে মু'মিনদের দলে শামিল হয়েছিলেন; কিন্তু ঈমানের দাবী পূরণ করা এবং পূর্ণাঙ্গভাবে মু'মিনের জীবনযাপন করা থেকে পাশ কাটিয়ে যাচ্ছিলেন। মু'মিনদেরকে ঈমান আনার কথা বলার অর্থ হলো—হে সেসব লোক যারা ঈমান আনার দাবী করে মু'মিনদের দলভুক্ত হয়েছো—আল্লাহ ও তাঁর রাসূলকে সত্যিকার অর্থে মেনে নাও এবং একজন প্রকৃত মু'মিনের যেভাবে জীবনযাপন করা উচিত সেভাবে জীবনযাপন করো।

৮. অর্থাৎ তোমরা কাফিরদের হাতে নির্যাতিত সর্বহারা, তোমাদের দীনী ভাইদের পুনর্বাসন এবং কাফিরদের মুকাবিলায় সার্বিক সাহায্য নিয়ে এগিয়ে এসো। এখানে 'ব্যয় করো' কথাটি দ্বারা ব্যয় করার কথাই বলা হয়েছে। কারণ সে সময় রাসূলুক্সাহ সা.-এর নেতৃত্বে নবগঠিত ইসলামী সমাজের সামনে উল্লিখিত দু'টো সমস্যাই প্রকট হয়ে দেখা দিয়েছিলো। একদিকে কাফিররা মদীনার নবগঠিত এ ইসলামী সমাজকে চিরতরে ধ্বংস করে দেয়ার জন্য বিভিন্নমুখী ষড়যন্ত্র করে যাচ্ছিলো, কাফিরদের এসব यपुराक्षत मुकाविनाय সামরিক প্রস্তুতির জন্য প্রচুর অর্থের প্রয়োজন দেখা দিলো। অপরদিকে আরবের বিভিন্ন অংশে কাফিরদের নির্যাতনে অতীষ্ট হয়ে সহায়-সম্বলহীন মুসলমানগণ মদীনায় হিজরত করে আসছিলো; তাদের পুনর্বাসন করার জন্য আর্থিক সাহায্য জরুরী হয়ে পড়েছিলো। এ সংকটকালে ঈমানের দাবীদার মুসলমানদেরকে যথাসাধ্য ব্যয় করার জন্য আল্লাহ তা'আলা আলোচ্য আয়াতে নির্দেশ দিয়েছেন। এ সময় অনেকে তাদের সাধ্যের চেয়ে বেশী কুরবানী করেছেন, পরবর্তী আয়াতগুলোতে তাদের প্রসংশা করা হয়েছে এবং আখিরাতে তাদের উত্তম পুরস্কারের কথা ঘোষণা করা হয়েছে। আর যারা এ সংকটকালে সাহায্যের হাত বাড়িয়ে দিয়ে এগিয়ে আসেনি বরং নিরব দর্শকের ভূমিকা পালন করেছে, তাদেরকে লক্ষ্য করেই আয়াতে বলা হয়েছে যে, তোমরা খাঁটি মু'মিন হও এবং আল্লাহর পথে ব্যয় করো।

৯. অর্থাৎ তুমি সেই সম্পদ থেকে ব্যয় করো যার মালিক তুমি নও। আল্লাহ তাঁর প্রতিনিধি হিসেবে এ সম্পদ তোমার হাতে দিয়েছেন তাঁর পথে ব্যয় করার জন্য। এ সম্পদের প্রকৃত মালিক তো তিনি। প্রকৃত মালিক যে যে কাজে ব্যয় করতে বলবেন

## فَالَّذِينَ امْنُوا مِنْكُرُوا نَفَقُوا لَهُمُ اَجْرٌكِبِيْرٌ ﴿ وَمَا لَكُرُلَا تُؤْمِنُونَ

অতএব তোমাদের মধ্য থেকে যারা ঈমান আনবে ও (অর্থ-সম্পদ) ব্যয় করবে (আল্লাহর পথে)<sup>১০</sup>, তাদের জন্য রয়েছে বড় প্রতিদান। ৮. আর তোমাদের কি হয়েছে—তোমরা ঈমান আনছো না

- من+كم)-مِنْكُمْ; সমান আনবে الْمَنُوا ; অতএব যারা (ف+الـذيـن)-فَالُـذَيْنَ (نـبالـذيـن)-فَالُـذَيْنَ (তামাদের মধ্যে ; ৩-و ; (অর্থ-সম্পদ) ব্যয় করবে ; الْهُمْ وَالْهُمْ وَالْمُواْنَ وَالْمُالُونَ وَالْمُلُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُالُونَ وَالْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُوالِمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونَ وَالْمُونُ وَالْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُونُ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونَ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلِمُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُلُولُونُ وَالْمُلْمُونُ وَالْمُلْمُ وَالْم

সেসব কাজেই তা ব্যয় করা প্রতিনিধির কর্তব্য। তাছাড়া এ সম্পদ আগেও তোমার কাছে ছিলো না, সাময়িক কিছুদিনের জন্য আল্লাহ তোমাদের কাছে এ সম্পদ আমানত রেখেছেন। আবার কিছুদিন পর তা তোমার হাত থেকে অন্যের হাতে চলে যাবে। স্তরাং যে কয়েকদিন তোমার কাছে এ সম্পদের দায়িত্ব রয়েছে সেই কয়েকদিন সময়ের মধ্যে সম্পদের প্রকৃত মালিক আল্লাহর ইচ্ছা অনুসারে তা ব্যয় করে আখিরাতের উত্তম ফল লাভ করাই বুদ্ধিমানের কাজ।

মানুষের নিজের সম্পদ তো সেটাই যা সে আল্লাহর নির্দেশিত পথে ব্যয় করে আখিরাতের জন্য সঞ্চয় করে রাখে। আর যেসব সম্পদ সে দুনিয়াতে জমা করে রেখে যায় সেগুলো তো অপরের সম্পদ তথা উত্তরাধিকারীদের সম্পদ।

তিরমিথী শরীফের একটি হাদীস থেকে জানা যায় যে, একবার রাসূলুল্লাহ সা.-এর ঘরে একটি বকরী যবেহ করে তার গোশত বন্টন করে দেয়া হলো। রাসূলুল্লাহ সা. ঘরে এসে জিজ্ঞেস করলেন— 'বকরীর আর কিছু কি বাকী আছে' ? মা আয়েশা বললেন, একটি হাত ছাড়া আর কিছু বাকী নেই। রাসূলুল্লাহ সা. বললেন, একটি হাত ছাড়া আছে। অর্থাৎ যতোটুকু আল্লাহর পথে দান করে দেয়া হলো, প্রকৃতপক্ষে সেটাই বাকী থাকলো।

বুখারী ও মুসলিম শরীফের হাদীসে আছে যে, রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন—
"তুমি এমন অবস্থায় দান করবে যে, তুমি সুস্থ-সবল ধন-সম্পদের অধিকারী এবং
দারিদ্রতার আশংকায় তা বিনিয়োগ করে আরো অধিক সম্পদের আশা করো। সে
সময়ের অপেক্ষা করো না, যখন তোমার প্রাণবায়ু বের হওয়ার উপক্রম হবে আর তুমি
ওসীয়ত করবে যে, এটা অমুকের জন্য এবং এটা অমুকের জন্য অথচ তখন তো তা
অমুকের কাছে এমনিতেই চলে যাবে।"

মুসলিম শরীফের অপর এক হাদীসে আছে যে, রাস্লুক্সাহ সা. ইরশাদ করেছেন—
"আদম সন্তান বলে আমার সম্পদ আমার সম্পদ অথচ তোমার সম্পদ তো তা, যা
তুমি খেয়ে ফেলেছো অথবা তুমি পরিধান করে পুরনো করে ফেলেছো এবং যা আল্লাহর

## بِاللهِ وَالرَّسُولَ يَـن عُـوْكُر لِـتُوْمِنُوا بِرَبِّكُرُ وَقَنْ أَخَلَ مِيْمَاقَكُرُ

আল্লাহর প্রতি, অথচ রাসূল তোমাদের প্রতিপালকের প্রতি ঈমান আনার জন্য তোমাদেরকে ডাকছেন<sup>১১</sup> এবং তিনি (রাসূল) তোমাদের থেকে নিশ্চিত প্রতিশ্রুতি নিরেছেন<sup>১২</sup>——

اَن كُنْتُرُمُوْمِنِيْنَ ۞ هُو الَّنِي يَنْزِلُ عَلَى عَبْلِ الْهِ الْبِي بَيِنْتِ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

الله -بالله -بالله -بالله -بالله -ندعو + كم - بَدْعُوكُم ; আল্লাহর প্রতি ; -আথচ ; الرسُولُ ; নাস্ল (ب+الله) -بالله -بالله -برب - كم -برب كم -برب كم -برب كم -برب كم - برب كم -برب كم -سامة والم - قد القد : अ मा पात अ विभाग कर अ वि : برب كم - القد القد : - القد القد الم - الم - القد الم - ال

পথে ব্যয় করে সঞ্চয় করে রেখেছো, তা ছাড়া বাকী সম্পদ তো একদিন তোমার হাতছাড়া হয়ে যাবে এবং তুমি তা অন্যদের জন্য রেখে যাবে।"

- ১০. অর্থাৎ ঈমানের অনিবার্য দাবী হলো আল্লাহর পথে জিহাদে আল্লাহর দেয়া সম্পদ থেকে ব্যয় করা। এটাই খালিস বা নিষ্ঠাপূর্ণ ঈমানের প্রমাণ।
- ১১. অর্থাৎ আল্লাহর প্রেরিত রাসূল তোমাদের মধ্যে অবস্থান করে তোমাদেরকে ঈমান আনার জন্য ডাক দিচ্ছেন, তারপরও তোমরা আল্লাহর পথে ব্যয় করতে অনিচ্ছুক হয়ে ঈমানের বিরোধী কাজ করছো। এটা সত্যিকার ঈমানের পরিচয় নয়।
- ১২. অর্থাৎ তোমরা রাস্লের হাতে হাত রেখে ঈমান আনার সময় তিনি যে ওয়াদা বা প্রতিশ্রুতি তোমাদের থেকে নিয়েছেন এটা ছিলো আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য করার তোমাদের সচেতন ওয়াদা। সূরা আল মায়িদার ৭ম আয়াতে এই ওয়াদার কথাই বলা হয়েছে "তোমরা তোমাদের প্রতি আল্লাহর নিয়ামতের কথা এবং তাঁর সেই ওয়াদার কথা, যা তিনি তোমাদের নিকট থেকে নিয়েছেন, যখন তোমরা বলেছিলে, আমরা ভনলাম এবং মেনে নিলাম; নিক্রই (তোমাদের) অন্তরে যা আছে, সে বিষয়ে আল্লাহ পুরোপুরী খবর রাখেন।"

মুসনাদে আহমাদে উল্লিখিত হযরত উবাদা ইবনে সামিত বর্ণিত একটি হাদীসে রাস্পুল্মাহ সা. কর্তৃক গৃহীত ওয়াদা প্রতিশ্রুতির কথা প্রকাশ পেয়েছে। ইবনে সামিত বলেছেন— "রাস্পুল্লাহ সা. আমাদের থেকে এ প্রতিশ্রুতি নিয়েছিলেন যে, আমরা যেন খুশী বা অখুশী উভয় অবস্থায় (তাঁর কথা) শুনি ও মেনে চলি, আর সচ্ছলতা ও

## ر الله بكر كر و الله بكر كر و الله بكر كر و الله بكر كر كر و रयन िंकि তোমাদেরকে অন্ধকার থেকে বের করে আলোর পথে নিয়ে আসতে পারেন ; আর আল্লাহ অবশ্যই তোমাদের প্রতি নিচিত বড়ই মেহেরবান অতিশয় দয়াল।

وَمَا لَكُرُ اللَّا تَنْفَقُوا فَي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيْرَاتُ السَّوْتِ وَ الْأَرْضِ كُولِ وَمَا لَكُرُ اللَّا تَنْفَقُوا فَي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيْرَاتُ السَّوْتِ وَ الْأَرْضِ كَانَ عَلَى عَمْدَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى عَمْدَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيْرَاتُ السَّوْتِ وَ الْأَرْضِ كَانَ عَمْدَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الللللَّلْمُ ال

رَبِخْرِجَكُمُ (لِيخْرِجَكُمُ - एयन তिनि তোমাদেরকে বের করে নিয়ে আসতে পারেন ;
﴿ আর ﴿ আর ﴿ الله - النور ﴾ الله - النقلف ﴿ আর ति ﴿ الله - النقلف ﴿ আর ﴿ وَالله - النقلف ﴿ আর ﴿ وَالله - الله ﴿ وَالله - وَالله وَالله ﴿ وَالله - وَالله وَالله ﴿ وَالله - وَالله ﴿ وَالله - وَالله وَالله وَالله ﴿ وَالله - وَالله وَالله وَالله ﴿ وَالله - وَالله وَاله وَالله وَالله

অসচ্ছলতা উভয় অবস্থায়ই যেন আমরা আল্লাহর পথে খরচ করি এবং সংকাজের আদেশ করি ও অসৎ কাজে নিষেধ করি, আর আল্লাহ সম্পর্কে যেন সত্য বলি এবং তার জন্য কোনো তিরস্কারকারীর তিরস্কারকে ভয় না করি।"

১৩. অর্থাৎ তোমাদের সম্পদের সর্বশেষ উত্তরাধিকার তো আল্লাহ। কারণ এ সম্পদ তোমাদের হাতে চিরদিন থাকবে না। তোমাদের হাত থেকে মালিকানা হস্তান্তর হওয়ার সময় তোমাদের ইচ্ছা-অনিচ্ছার প্রতি কোনো ভ্রুক্ষেপ করা হবে না। সুতরাং যতক্ষণ এ সম্পদ তোমাদের মালিকানায় আছে, ততক্ষণ সম্পদের মূল মালিক আল্লাহর ইচ্ছা অনুসারে তাঁর পথে বয়য় করে আখিরাতের পুরস্কার লাভ করাই তোমাদের বুদ্ধিমানের কাজ হবে। আর যদি তোমরা তাঁর পথে বয়য় না করো তাহলেও তা তোমাদের হাত থেকে আল্লাহর মালিকানায় চলে যাবে, কিন্তু সে অবস্থায় তোমরা কোনো পুরস্কার লাভ করবে না। আর তোমাদের এ আশংকা করাও উচিত নয় যে, আল্লাহর পথে বয়য় করলে তোমরা নিঃস্ব-দরিদ্র হয়ে যাবে; কেননা, তোমাদেরকে যে সম্পদ তিনি দিয়েছেন, তাঁর সম্পদ ভধু এতটুকুই নয়, বরং তাঁর কাছে রয়েছে আসমান-যমীনের সমস্ত সম্পদ, তিনি রাজী-খুশী হলে কাল তোমাদেরকে আরো বেশী সম্পদ দিতে পারেন।

সূরা আস সাবার ৩৯ আয়াতে উপরোক্ত কথা এভাবে বলা হয়েছে—"(হে নবী) আপনি বলুন, আমার প্রতিপালক তাঁর বান্দাহদের মধ্য থেকে যাকে চান প্রচুর জীবনোপকরণ

لاَ يَسْتُوى مِنْكُرُسُ أَنْفَقَى مِنْ قَبُلِ الْفَتْرِ وَقَتَلَ الْوَلِيَكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً रा प्रांता (प्रका) विकरांत्र आरां (आन्नाहत नार्थ) तांत्र करतरह ७ क्षिशां करतरह जांता (न्ववर्जीरान्त्र) नमान राज ना ; धता मर्यामां स्वतन्त्र अन्ततः

سَّ الَّنِ يُسَى اَنْ غَقُوا مِنْ بَعْنُ وَقَتَلُوا وَكُلًّا وَعَلَىٰ اللهُ اَحُسنَى ﴿ وَكُلًّا وَعَلَىٰ الله اَحُسنَى ﴿ وَاللَّهِ الْحُسنَى ﴿ وَاللَّهِ الْحُسنَى ﴿ وَاللَّهِ الْحُسنَى ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ الْحُسنَى ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ عالم اللَّهُ ال

## والله بِهَا تَعْهَلُونَ خَبِيرٌ

আর তোমরা যা করছো সে সম্পর্কে আ**ল্লা**হ ভালোভাবেই অবহিত।<sup>১৫</sup>

رن+كم (من+كم) -منكم (अत्वर्णितित) (من+كم) -منكم (المنستوي) -الفقت (المنستوي) -الفقت (المنستوي) -الفقت (المنستوي) -الفقت (المنستوي) -الفقت (المنستوي) - الفقت (المنستوي) - الفقت (المنستوي) - الفقت (المنستوي) - الفقت (المنستوي) - من أبعث (ال

দান করেন, আর যাকে চান সীমিত পরিমাণে দেন, আর যা কিছু তোমরা ব্যয় করবে, তিনি তার বিনিময় (তোমাদেরকে) দেবেন আর তিনি সর্বোত্তম রিযিকদাতা।"

১৪. অর্থাৎ মক্কা বিজয়ের আগে তথা নবুওয়াতের প্রাথমিক দুঃসময়ে যারা আল্লাহর দীনের জন্য ধন-সম্পদ ব্যয় করেছে এবং মক্কা-বিজয়ের পরে তথা ইসলামের সুসময়ে ইসলাম গ্রহণ করেছে এবং আল্লাহর দীনের জন্য নির্দ্ধিয় ব্যয় করেছে— এ উভয় দলের জন্যই মাগফিরাত ও রহমতের সুসংবাদ রয়েছে। কিন্তু আল্লাহর দরবারে এ উভয় দলের লোকদের মর্যাদা সমান নয়। কারণ একদল এমন এক কঠিন সময়ে দীনের জন্য অকাতরে দান করেছে, যখন ইসলামের বিজয় লাভের সামান্যতম লক্ষণও দেখা যাচ্ছিলো না। বরং সার্বক্ষণিক এমন আশংকা বিদ্যমান ছিলো য়ে, কাফিররা যদি বিজয়ী হয়ে যায়, তাহলে তারা সত্যের অনুসারীদেরকে পিষে মেরে ফেলবে। এমতাবস্থায় যারা জীবনের ঝুঁকি নিয়ে আল্লাহর দীনকে বেগবান করার জন্য অর্থ বয়য় করেছে, তাদের মর্যাদা আল্লাহর দরবারে সেসব লোকদের চেয়ে অনেক বেশী, যারা মক্কা বিজয়ের পরে ইসলাম গ্রহণ করে দীনকে বিজয়ী রাখার জন্য অকাতরে অর্থ বয়য় করেছে।

আয়াতে 'আল ফাতহ' বা বিজয় কথাটি দ্বারা মক্কা বিজয় বুঝানো হলেও এর অর্থী এটা নয় যে, একথা তথুমাত্র মক্কা বিজয়ের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য। এটা একটা মূলনীতি— পৃথিবীর যেখানে ও যখন ইসলামকে বিজয় করার আন্দোলন শুরু হবে, তখন আন্দোলনের গঠনকালীন ঝুঁকিপূর্ণ সময়কালের ত্যাগী কর্মীদের মর্যাদা এবং আন্দোলন সুসংগঠিত হয়ে যাবার পরবর্তীকালীন ক্মীদের মর্যাদা আল্লাহর দরবারে সমান হতো না।

১৫. অর্থাৎ মর্যাদা বাড়িয়ে দেয়া বা কমিয়ে দেয়ার ব্যাপারটা আল্পাহ অন্ধভাবে করেন না। আল্পাহ তোমাদের বাহ্যিক কাজকর্ম এবং অন্তরের অবস্থা ভালোভাবেই জানেন। সুতরাং তিনি যাদের মর্যাদা বাড়িয়ে দেন, তাদের নিষ্ঠাপূর্ণ কাজ দেখেই বাড়িয়ে দেন। আর যাদের মর্যাদা কমিয়ে দেন, তা-ও তাদের অবস্থা জেনেই কমিয়ে দেন।

#### (১ম রুকৃ' (১-১০ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- ১. আসমান-যমীনের দৃশ্যমান বা অদৃশ্যমান সকল সৃষ্টিই সার্বক্ষণিক আল্লাহর প্রশংসা এবং পবিত্রতা-মহিমা ঘোষণারত অবস্থায় আছে।
- ২. কালের সূচনালগ্ন থেকে আল্লাহর এ তাসবীহ বা পবিত্রতা-মহিমা ঘোষিত হয়ে আসছে, বর্তমানেও এ ঘোষণা চলছে, কিয়ামত পর্যন্ত এবং অনন্তুকাল পর্যন্ত তা চলতে থাকবে।
- ৩. আল্লাহ তা'আলার-ই পবিত্রতা-মহিমা সর্বদা ঘোষণা করা মানুষের জন্য অপরিহার্য কর্তব্য, কারণ তিনিই একমাত্র অপ্রতিরোধ্য মহাপরাক্রমশালী ও মহাশক্তির অধিকারী এবং তিনিই একমাত্র প্রজ্ঞাময় সন্তা।
- 8. আল্লাহ তা আলার তাসবীহ এজন্যও পাঠ করতে হবে, কেননা আসমান-যমীনের সার্বভৌম মালিক তিনি এবং জীবন দেন তিনি ও মৃত্যুও তিনি দেন।
- ৫. জীবন-মৃত্যু দেয়ার ব্যাপারে এবং সর্ব বিষয়ে তিনিই সর্বশক্তিমান। তাই সদা-সর্বদা তাঁরই
   তাসবীহ পাঠ করতে হবে।
- ৬. যখন কিছু ছিলো না তখন একমাত্র আল্লাহ-ই ছিলেন এবং যখন কিছুই থাকবে না তখন তিনিই একমাত্র থাকবেন। তাই তাঁর পবিত্রতা মহিমাই-ই সর্বদা ঘোষণা করতে হবে।
- ৭. পৃথিবীর সকল বস্তুতেই তাঁর নূর প্রকাশমান, তাই তিনি প্রকাশ্য সকল কিছুর চেয়ে প্রকাশ্য। মানুষ তাঁর ইন্দ্রীয় দিয়ে তাঁর সন্তাকে অনুভব করতে পারে না, তাই তিনি সকল গোপনের চেয়ে গোপন। অতএব পবিত্রতা-মহিমা তাঁরই ঘোষণা করতে হবে।
- ৮. আল্পাহ আসমান-যমীনকে সময়ের ছয়টি অধ্যায়ে সৃষ্টি করেছেন— তিনি তাদের স্রষ্টা, পরিচালক, ব্যবস্থাপক এবং সার্বভৌম মালিক। তাঁর সার্বভৌমত্ত্বে কোনো অংশীদার নেই। তাই তিনি ছাড়া পবিত্রতা ও প্রশংসার পাত্র কেউ নেই।
- ৯. আল্লাহ তা আলা আসমান-যমীনের মতো তাঁর বিশাল সৃষ্টির যেমন প্রতিপালক-ব্যবস্থাপক, তেমনি তাঁর ক্ষুদ্র থেকে ক্ষুদ্রতর সৃষ্টির-ও প্রতিপালক ও ব্যবস্থাপক।
- ১০. আল্লাহর ইচ্ছা ও ব্যবস্থাপনায়-ই ক্ষুদ্র থেকে ক্ষুদ্র বীজের অঙ্কুরোদাম হয় এবং নদী-সাগরের পানি বাষ্প হয়ে ওপরে উঠে যায় এবং পুনরায় বৃষ্টিরূপে যমীনে পতিত হয়।
- ১১. বিশাল থেকে বিশালতর এবং ক্ষুদ্র থেকে ক্ষুদ্রতর কোনো কিছুই আল্লাহর জ্ঞান ও ক্ষমতার বাইরে নেই। সুতরাং সকল প্রশংসা ও পবিত্রতা একমাত্র তাঁরই।

- ১২. মানুষ সার্বক্ষণিক আল্লাহর জ্ঞান ও দৃষ্টির আওতাধীন আছে। কোনো মানুষ একটি মুহূর্তের *জन्যु ७ ठाँत खान ७ पृष्टित वाইतে शाकर*७ भारत ना । *এটা ऋत*ं ताथलारे जाल्लारत नारुत्रमानी থেকে বেঁচে থাকা সহজ হবে।
- ১৩. আমাদেরকে অবশেষে আল্লাহর কাছেই ফিরে যেতে হবে—এতে কোনো সন্দেহ-সংশয়ের অবকাশ নেই। সুতরাং তাঁর হিসেব দেয়ার প্রস্তুতি এখন থেকে গ্রহণ করাই বুদ্ধিমানের কাজ।
- ১৪. রাত-দিনের আবর্তন তিনি করান, তিনি মানুষের অন্তরের নিভৃত কোণের খবর জানেন। সুতরাং তাঁর নিকট থেকে কোনো কিছু গোপন রাখার সাধ্য কারো নেই।
- ১৫. আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের প্রতি ঈমান আনা, সংকর্ম করা এবং আল্লাহর পথে আল্লাহর দেয়া সম্পদ থেকে ব্যয় করা-ই খাঁটি মু'মিনের কাজ।
- ১৬. আল্লাহ তা'আলা মু'মিনদেরকে তাদের ঈমান ও সংকর্মের যথায়থ প্রতিদান দেবেন—এতে কোনো সন্দেহ নেই।
- ১৭. নিজেদেরকে মু'মিন বলে পরিচয় দানের পরে আল্লাহর পথে ধন-সম্পদ ব্যয় করতে অনিচ্ছা পোষণ করা ঈমান-বিরোধী কাজ।
- ১৮. আল্পাহ তা'আলা মানুষকে শির্ক ও কৃফরীর অন্ধকার থেকে হিদায়াতের আলোকময় রাজ পথে নিয়ে আসার জন্য অসংখ্য সুস্পষ্ট নিদর্শন আমাদের প্রতি নাযিল করেছেন। অতএব ঈমান ও সংকর্মের বিকল্প নেই।
- ১৯. সকল ধন-সম্পদের মূল মালিক আল্লাহ। তাঁর ইচ্ছানুসারে ব্যয় করার জন্য মানুষকে সাময়িকভাবে প্রতিনিধি করা হয়েছে। তাঁর দেয়া সম্পদ তাঁর ইচ্ছানুসারে ব্যয় করাই মানুষের কাজ।
- ২০. जान्नारत সম্পদ जान्नारत পথে तारा कतात माधारम मानुष जाथितारा मांভ कतरत উত্তম विनिभग्न । এ সুযোগ হারানো বুদ্ধিমানের কাজ নয় ।
- ২১. কোনো মানুষের হাতেই কোনো সম্পদ চিরস্থায়ী থাকে না। ইচ্ছায় হোক বা অনিচ্ছায় মৃত্যুর সাথে সাথে সম্পদ অন্যদের হাতে চলে যায়। সুতরাং রল্প সময়ের মধ্যে যা কিছু আল্লাহর পথে খরচ করা হবে, তা-ই হবে সঞ্চয়।
- २२. मका विष्यस्त आरंग याता षाष्ट्रास्त भर्थ षिद्याप निर्फापत मन्नम वाग्न करतरह, जापत भर्यामा ওদের চেয়ে অনেক বেশী, याता भक्का विজয়ের পরে ব্যয় করেছে।
- २७. षाद्वार ठा'पाना উভয়ের দানের বিনিময়ে উত্তম পুরস্কার দানের ওয়াদা করেছেন। पाद्वारुর এ ওয়াদা নিশ্চিত এতে কোনো সন্দেহ নেই।
  - २८. प्रकल यूरावे देप्पनायी जात्नालत्नत कना नाग्रकातीत्मत উत्कर्णा जान्नाव এ उग्रामा पिरायहन । २৫. সকল यूर्गरे विজয় পূर्व ७ विজয় পরবর্তী ব্যয়কারীদের মর্যাদার পার্থক্য অবশ্যই থাকবে।

#### সূরা হিসেবে রুক্'-২ পারা হিসেবে রুক্'-১৮ আয়াত সংখ্যা-৯

@مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرِضُ اللهَ تَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفُهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيرٌ فَ

১১. কে আছে এমন, যে আল্লাহকে উত্তম ঋণ দেবে ? অতপ্র তিনি তার জন্য তা বহুগুণ বাড়িয়ে দেবেন এবং তার জন্য রয়েছে সম্মানজনক পুরস্কার। ১৬

@يَوْاَتْرَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنْتِ يَسْعَى تُورُهُمْ بَيْنَ أَيْنِي مِهُو

১২. সেদিন আপনি দেখতে পাবেন মু'মিন পুরুষদেরকে ও মু'মিন নারীদেরকে— তাদের নূর ছুটে চলছে তাদের সামনে ও

- قَرْضًا ; ब्याह्म व्ययन و بقرْضٌ ; الّذِي - عَرْضًا - مَنْ ذَا ﴿ اللّذِي - عَرْضًا - مَنْ ذَا ﴿ اللّذِي - حَمْنَ أَنَا ﴿ اللّهُ - عَمْنَ أَنَا ﴿ عَلَى اللّهُ - كَرِيْمٌ ; अथ - خَسَنًا ; अ७० - خَسَنًا ; अ७० - خَسَنًا ; अ७० - خَسَنًا ; अ०० - خَسَنًا ; अ०० - خَسَنًا - पूतकांत ﴿ ﴿ وَمَا اللّهُ اللهُ ال

১৬. আল্লাহ তা আলা তাঁর দেয়া অর্থ-সম্পদ তাঁর দীনের জন্য ব্যয় করাকে 'উত্তম ঋণ' হিসেবে গ্রহণ করেন। এর বিনিময়ে তিনি দু'টো ওয়াদা দিয়েছেন। একটি হলো—তিনি এ ঋণকে কয়েকগুণ বাড়িয়ে ফেরত দেবেন। দ্বিতীয় হলো—তিনি নিজের পক্ষ থেকে সম্মানজনক পুরস্কার দান করবেন। তবে এটা নিঃশর্ত নয়। শর্ত হলো—এ ঋণ হবে উত্তম ঋণ এবং এটার জন্য নিয়ত হতে হবে বিশুদ্ধভাবে আল্লাহর জন্য। কোনো প্রকার ব্যক্তিগত উদ্দেশ্য ও প্রদর্শনী বা লোক দেখানোর মনোভাব-এর সংমিশ্রণ এর সাথে থাকতে পারবে না। নির্ভেজাল আল্লাহর উদ্দেশ্যে তাঁরই নির্দেশিত খাতে ব্যয়িত হলেই এটা 'করজে হাসানা' বা উত্তম ঋণ বলে গণ্য হবে। এটা আল্লাহ তা'আলার অপরিসীম দয়া ও উদারতার বহিঃপ্রকাশ। হাদীসে সাহাবায়ে কিরাম এবং তৎকালীন মু'মিনদের কর্ম থেকে আল্লাহকে এ জাতীয় 'করজে হাসানা' দেয়ার অনেক উদাহরণ রয়েছে।

হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ থেকে বর্ণিত একটি হাদীস উল্লিখিত আছে যে, আলোচ্য আয়াত যখন নাযিল হয় এবং লোকেরা যখন রাসূলুল্লাহ সা.-এর পবিত্র মুখে তা শুনতে পায়, তখন আবুদ দাহদাহ আনসারী রা. রাসূলুল্লাহ সা.-কে জিজ্ঞেস করেন, باَيهانِهِ بَشُرِ سُرُ الْيُو اَجَنْتُ تَجُرِی مِن تَحْتِهَا الْأَنْهُ كُلِ بِي فِيهَا الْأَنْهُ كُلِ بِي فِيهَا الْأَنْهُ كُلِ بِي فِيهَا الْأَنْهُ وَ كُلِ بِي فِيهَا اللهُ نَهْرُ بَشُر سُرُ الْيُو اَجْنَتُ تَجُرِی مِن تَحْتِهَا الْأَنْهُ وَ كُلُ بِينَ فِيهَا اللهُ ا

ذُلِكَ هُو الْفُوزِ الْعَظِيرِ ﴿ يَوْ يَقُولُ الْمَنْفَقُونَ وَالْمَنْفَقَى لِلَّانِينَ اَمْنُوا الْمَانُولُ مَا الْمَانُولُ الْمَنْفَقُونَ وَالْمَنْفَقَى لِلَّانِينَ اَمْنُوا اللَّهِ مَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا ال

ইয়া রাস্লাল্লাহ সা. 'আল্লাহ কি আমাদের কাছে করজে হাসানা চান ?' রাস্লুল্লাহ সা. উত্তরে বললেন, 'হে আবুদ দাহদাহ, হাঁ।' তখন আবুদ দাহদাহ বললেন, 'আপনার হাতটা আমাকে একটু দেখান।' রাস্লুল্লাহ সা. নিজের হাত তাঁর দিকে বাড়িয়ে দেন। তিনি রাস্লুল্লাহ সা.-এর হাতখানা নিজের হাতে নিয়ে বললেন— 'আমি আমার রবকে আমার বাগান করজে হাসানা দিলাম। উল্লেখ্য যে, আবুদ দাহদাহর বাগানে ছয়শত খেজুর গাছ ছিলো এবং তার মধ্যে তাঁর বাড়ীও ছিলো। তাঁর ছেলে-মেয়েরা সেই বাড়িতেই থাকতো। রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাথে কথা শেষ করে তিনি বাড়িতে গিয়ে তাঁর স্ত্রীকে ডেকে বললেন— 'দাহদাহর মা বের হয়ে এসো, আমি এ বাগান আমার রবকে করজে হাসানা হিসেবে দিয়ে দিয়েছি।' তাঁর স্ত্রী বললেন, হে দাহদাহর বাপ, তুমি অত্যন্ত লাভজনক ব্যবসা করেছো'। অতপর সেই মুহুর্তেই তাঁরা আসবাবপত্র ও ছেলে-মেয়েদের নিয়ে বাড়ী থেকে বের হয়ে গেলেন। এটাই ছিলো সাহাবায়ে কিরামের ত্যাগ ও কুরবানীর নমুনা।

১৭. এখানে 'ইয়াওমা' বা 'সেদিন' দ্বারা কিয়ামতের দিন বুঝানো হয়েছে। কিয়ামতের দিন 'নূর' বন্টন সম্পর্কে আবু উমামা রা. বর্ণিত হাদীসে উল্লিখিত আছে যে, সেদিন মানুষকে কবর থেকে যখন হাশরে স্থানান্তরিত করা হবে। তখন তাদেরকে বিভিন্ন মন্যিল অতিক্রম করতে হবে। এক মন্যিলে আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে কিছু লোকের চেহারাকে উজ্জ্বল করে দেয়া হবে এবং অপর কিছু লোকের চেহারাকে কালিমালিগু করে দেয়া হবে। অপর এক মুন্যিলে মু'মিন-কাফির স্বাইকে অন্ধকারে

اَنْظُرُونَا نَقْتَبِسَ مِنْ نُورِكُمْ قَيْلَ ارْجِعُو اورَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُـورَا وُ 'आমাদের দিকে একট্ ফিরে তাকাও, যেন তোমাদের আলো থেকে আমরা কিছু আহরণ করতে পারি ;" (তাদেরকে) বলা হবে—'তোমরা তোমাদের পেছনের দিকে ফিরে যাও এবং আলো খুঁজে নাও';

الْعَنَّابُ ﴿ يَنَادُونَهُمُ الْمُرْنَكُنَ مَعْكُرُ ﴿ قَالُوا بَلَى وَلَكَنَّكُمْ فَتَنْتُمُ الْعَنَّابُ ﴿ فَا يَكُنَّ مُعَكَّرُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا الْعَنَّابُ ﴿ فَا يَلَى وَلَكَنَّكُمْ فَتَنْتُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

खंदिंदी। (انظروا+نا)-انظروا ) - आমাদের দিকে একটু তাকাও ; انظروا+نا)-انظروا و (انظروا+نا)-انظروا و (তাদেরকে) করতে পারি ; و (তাদেরকে) - (তামাদের জালো ; انور کم ) - (তাদেরকে) - و راء + کم) - و راء کم ) - (نور + کم) - نور کم أ ( তামরা ফিরে যাও ) - و راء + کم) - و راء - کم ) - و راء - کم ) - و راء - کم ) - و نالت سوا ) - ف نالت سوا ) - سور ) - سور ) - سور ) - سور ) - بسور ) -

আচ্ছনু করে ফেলা হবে। তখন কিছুই দেখা যাবে না। এরপর নূর বর্ণীন করা হবে। প্রত্যেক মু'মিনকে নূর দেয়া হবে।

হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ রা. থেকে বর্ণিত আছে যে, প্রত্যেক মু'মিনকে তাঁর আমল পরিমাণে নূর দেয়া হবে। ফলে কারো নূর পর্বতের সমান, কারো খেজুর গাছের সমান, কারো মানুষের সমান, আবার কারো নূর এতো কম হবে যে, তা তার বুড়ো আঙ্গুলের সমান হবে; তা-ও আবার কখনো জ্বলে উঠবে আবার কখনো নিভে যাবে। এ ব্যক্তির নূর হবে সবচেয়ে কম। (ইবনে কাসীর)

### اَنْفُسَكُرُ و تَر بَصْتُرُ و ارتَبْتُرُوعُ وَتُحَرِّ الْأَمَا نِي حَتَّى جَاءَ اَمُو اللهِ (छाप्राप्तत्र निक्तान्त्रत्रुण आत्र खरमात्र हिल (खाप्राप्तत खरमग्रापत्र) अवर (त्राग्र्यत खानी छ नेन मम्मर्क) मिनशन हिल, क् खाद रहाप्राप्तत्र कुनित्र (दार्थहिला विशा खाना-खाकाका, खरत्यत्य धरम गड़्ला खात्राव्य खार्मन्थ

وَ صَالَمُ النَّفَ الْفُسَاكُمُ وَ وَ चात : وَ وَ चात : وَ النَّفْسَاكُمُ النَّفْسَاكُمُ النَّفْسَاكُمُ النَّفُسَاكُمُ (النَّفْسَاكُمُ وَ النَّفْسَاكُمُ وَ النَّفْسَاكُمُ (النَّفْسَاكُمُ وَ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

- ১৮. অর্থাৎ মু'মিনরা যখন তাদের ঈমান ও আমলের আলোতে জান্নাতের দিকে এগিয়ে যেতে থাকবে, তখন মুনাফিক নারী-পুরুষরা অন্ধকারে ঠোকর খেতে থাকবে এবং মু'মিনদেরকে ডেকে বলবে— 'আমাদের দিকে একটু ফিরে তাকাও, যাতে তোমাদের আলোতে আমরা পথ চলতে পারি।' এসব মুনাফিক তো দুনিয়াতে মু'মিনদের সাথে একই সমাজেই 'মুসলিম' পরিচয়েই বসবাস করেছে।
- ১৯. অর্থাৎ মু'মিন ও মুনাফিকদের মাঝে আড়াল হয়ে যাওয়া দেয়ালের একটি মাত্র দরজা থাকবে। যে দরজা দিয়ে মু'মিনরা জানাতে প্রবেশ করবে, সে দরজার ভেতরে থাকবে জানাত এবং বাইরে থাকবে জাহানাম। মু'মিনরা ভেতরে প্রবেশ করার পর দরজা বন্ধ হয়ে যাবে। ফলে মুনাফিকরা আর ভেতরে প্রবেশ করতে পারবে না।
- ২০. অর্থাৎ মুনাফিকরা বলবে যে, দুনিয়াতে আমরা তোমাদের সাথে একই মুসলিম সমাজে মুসলিম পরিচয় নিয়েই বসবাস করেছি, তোমাদের সাথে নামায পড়েছি, রোযা রেখেছি, হজ্জ করেছি, যাকাতও দিয়েছি, তোমাদের সাথে বিয়ে-শাদী ও আত্মীয়তার সম্পর্কও ছিলো। তবে কেনো আজু আমাদেরকে ফেলে চলে যাচ্ছো।
- ২১. অর্থাৎ মু'মিনদের পক্ষ থেকে জবাবে বলা হবে যে, তোমরা আমাদের সাথে একই সমাজে বসবাস করলেও তোমরা ঈমান ও কুফরের মাঝামাঝি অবস্থান করে নিজেদেরকে বিপদে ফেলেছো। তোমরা খাঁটি মু'মিন ছিলে না। বরং ঈমান ও কুফরের মাঝে দোদুল্যমান অবস্থায় ছিলে এবং তোমাদের মনে কুফরের আকর্ষণ ছিলো। কাফিরদের আইন-কানুন ও বিধি-বিধানকে ইসলামের আইন-কানুন ও বিধি-বিধানের ওপর গুরুত্ব দিয়েছো।
- ২২. অর্থাৎ তোমরা ইসলাম ও কৃষরের দ্বন্দ্বে এমন সুযোগ-সুবিধার অপেক্ষায় ছিলে যে, যে দিকের পাল্লা ভারী দেখা যায় সেদিকেই তোমরা যোগ দেবে। তোমরা ভেবেছিলে— যদি মুসলামানদের বিজয়ের সম্ভাবনা স্পষ্ট দেখা যায়, তাহলে তাদের সাথে কালিমায় বিশ্বাসের সম্পর্ককে কাজে লাগিয়ে তাদের দলভুক্ত হয়ে যাবে। আর যদি কাফিরদের বিজয়ের সম্ভাবনা দেখা যায় তাহলে তার সহযোগীদের সাথে শামিল হয়ে যাবে।

## وَغُرِّكُمْ بِاللهِ الْغُرُورُ فَالْيَوْ اَلايُؤْخَلُ مِنْكُرْ فِنْ يَدُّ وَلَا مِنَ الَّذِيثَ

এবং মহাপ্রতারক (শয়তান)<sup>২৫</sup> আল্লাহ সম্পর্কে তোমাদেরকে ধৌকায় কেলে রেখেছিলো। ১৫, অতএব আজ্ঞ তোমাদের থেকে কোনো মুক্তিপণ গ্রহণ করা হবে না, আর না তাদের থেকে যারা

كَفُرُوا مُأُوْ لِكُمُ النَّارُ وِي مَوْلِكُمْ وَبِئْسَ الْمَصِيْرُ ﴿ اَكُرْيَانِ لِلَّذِينَ

কৃষ্ণরী করেছিলো<sup>১৬</sup> ; জাহানামই তোমাদের শেষ ঠিকানা ; সে-ই তোমাদের <del>অভিভা</del>বক<sup>১৭</sup>——আর (তা) কডইনা নিকৃষ্ট গন্তব্যস্থল। ১৬. সে সময় কি এখনও তাদের জন্য আসেনি, যারা

রাসূলুল্লাহ সা.-এর সময়কালীন কৃষ্ণর ও ইসলামের দ্বন্দ্বে মুনাফিকদের ভূমিকা যেমন এটাই ছিলো, তেমনি এ যুগের মুনাফিকদের ভূমিকাও তার ব্যতিক্রম নয়। সর্বকালের কৃষ্ণর ও ইসলামের দ্বন্দ্বে এ ধরনের মুনাফিকদের উপস্থিতি দেখা যাবে।

২৩. অর্থাৎ তোমরা দুনিয়াতে আল্লাহর অন্তিত্ব, রাসূলের রিসালাত, আল্লাহর কিতাব, আথিরাত, আথিরাতের জান্নাত-জাহান্নাম ইত্যাদি বিষয়ে সন্দেহ সংশ্যের মধ্যে পড়েছিলে। হক ও বাতিলের দ্বন্দকে তোমরা মনে করতে অনর্থক ঝগড়া এবং এজন্য তোমরা হকপন্থীদেরকে দোষারোপ করতে। তোমাদের মতে সুথে শান্তিতে নির্মঞ্জাট জীবনযাপনই আসল জীবন।

মুনাফিকরা উপরোক্ত সন্দেহ-সংশয় পোষণ করার কারণেই নিফাকের রোগে আক্রান্ত হয়ে থাকে।

২৪. অর্থাৎ তোমাদের নিফাকী অবস্থায়ই আল্লাহর হুকুম তথা তোমাদের মৃত্যু এসে পৌছলো। অথবা এর অর্থ—তোমাদের নিফাকী অবস্থায় ইসলাম বিজয় লাভ করলো, আর তোমরা তোমাদের সন্দেহ-সংশয়ের মধ্যেই পড়ে রইলে।

২৫. 'আল-গারর' দারা এখানে শয়তান উদ্দেশ্য। এর শাব্দিক অর্থ 'মহাধোঁকাবায'। তবে এর দারা ধন-সম্পদ, দুনিয়া ও প্রবৃত্তির কামনা-বাসনা ইত্যাদি অর্থও নেয়া যেতে

# مَنُوا اَنْ تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِ كُو اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَ لَا يَكُونُوا اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَ لَا يَكُونُوا اللهِ عَلَمَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَي عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَ

كَالَّنِينَ اُوْتُوا الْكِتْبَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِرُ الْأَمَلُ فَعَسَتُ قُلُوبُهُرُ अटमत भरठा, यारमत्रक ইिष्म्र किछाव रमग्रा श्राहिला, अछ्मत छारमत अमत मिरा अछिवाश्चि श्रा शाला मीर्च मभग्न, कल छारमत अस्तरमृश् किन श्रा भएला ;

তাদের অন্তর্ম ( تَلُوبَهُمُ : यश्रेन বিগলিত হবে ) تَخْشَعَ : जेंदी-शिंगों क्रियान विद्याले । क्रियान विद्याले । विद्या

পারে। শয়তান মানুষকে এ বলে ধোঁকা দেয় যে, আল্পাহ তা ক্ষমা করেই দেবেন, অতএব গুনাহ করতে অসুবিধা নেই। এভাবে শয়তান মানুষকে গুনাহ করে যাওয়ার উৎসাহ যোগায়। আল্পাহর ক্ষমার সম্ভাবনা যদিও আছে তার উদাহরণ এমন যে, কোনো ব্যক্তি এ বিশ্বাসের ওপর বিষ পান করলো যে, বিষের প্রতিক্রিয়া তার নিজের স্বাভাবিক প্রক্রিয়ায়ই ধ্বংস হয়ে যাবে। (নিহায়া)

২৬. এর দারা এটাই প্রমাণিত হয় যে, আখিরাতে মুনাফিকদের পরিণতি কাফিরদের মতোই হবে। কাফির ও মুনাফিক কাউকেই কোনো প্রকার ছাড় দেয়া হবে না।

২৭. অর্থাৎ তোমরা আল্লাহকে অভিভাবক না বানিয়ে শয়তানকে অভিভাবক বানিয়েছিলে। এখন শয়তানের অভিভাবক যেমন জাহান্নাম, তোমাদের অভিভাবকও জাহান্নাম। জাহান্নামই তোমাদের তত্ত্বাবধান করবে।

২৮. অর্থাৎ যারা নিজেদেরকে মু'মিন হিসেবে দাবী করে, তাদের অবস্থা তো এমনই হওয়া তাদের ঈমানের দাবী যে, আল্লাহর বাণী শুনে তাদের মন নরম হয়ে যাবে ; আল্লাহর দীনের সাথে কুফরী শক্তির যে মুকাবিলা চলছে, তাতে নিজেদের জানমাল নিয়ে অংশ গ্রহণ করবে ; আরবের বিভিন্ন অঞ্চলে মু'মিনদের ওপর যে জুলুম-নির্যাতন চলছে, তাতে তারা নিরব বসে থাকবে না, বরং সাধ্যমতো মাযলুমদের সহায়তায় এগিয়ে আসবে। আল্লাহ তা'আলা নিজেই যেখানে তাঁর কালামের মাধ্যমে এ দানকে উত্তম 'ঋণ' হিসেবে আখ্যায়িত করেছেন এবং আখিরাতে তা বহুগুণে প্রবৃদ্ধি দান করে

قَنْ بَيْنَا لَكُرُ الْأَيْسِ لَعَلَّكُر تَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ الْمُصْرِقِينَ وَ الْمُصْرِقَتِ الْمُصْرِقَتِ الْمُصْرِقِينَ وَ الْمُصْرِقَتِ الْمُصَرِقِينَ وَ الْمُصَرِقِينَ وَ الْمُصَرِقَتِ الْمُعَرِقِينَ وَ الْمُصَرِقِينَ وَالْمُعَلِينَ وَالْمُعِينَ وَالْمُعِينَ وَالْمُعِينَ وَلِينَا لَكُولَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَيْنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

- فَسِفُونَ ; অধিকাংশই ছিলো : (من+هم)-مَنْهُمْ - الله - كَثِيْرٌ : আধিকাংশই ছিলো - كَثِيْرٌ : পাপাচারী । ﴿ الله : তামরা জেনে রাখো : أله - আল্লাহ-ই - يُعْي : সজীব করেন الله : অল্লাহ-ই - يُعْي : শরু - তার নিজীব হয়ে পড়ার করেন : الأرض - আর নিজীব হয়ে পড়ার পর : الأرض - নিঃসন্দেহে আমি সুস্পষ্টভাবে বর্ণনা করেছি : مَنْ بَيْنًا : নিঃসন্দেহে আমি সুস্পষ্টভাবে বর্ণনা করেছি - الأيات - الله - ال

ফেরত দেয়া, উপরস্থ সম্মানজনক পুরস্কারের ঘোষণা দিয়েছেন, সেখানে কোনো সত্যিকার মু'মিন ভাবদেশহীন হয়ে নিচুপ বসে থাকতে পারে না।

২৯. অর্থাৎ ইয়ান্থদী ও খ্রিস্টান জাতির প্রতি নবী ও কিতাব দেয়া হয়েছিলো; কিন্তু তাদের নবীদের ইন্তেকালের শত শত বছর পর তারা যেমন চেতনাহীন এবং নৈতিকতার দিক থেকে মৃত হয়ে গেছে, তোমরা মু'মিনরা তো এখনই তাদের মতো হয়ে যেতে পারো না। কারণ তোমাদের রাসূল এখনও তোমাদের মধ্যে বর্তমান আছেন; এখনও তাঁর ওপর ওহী নাযিল হচ্ছে এবং তাঁকে আল্লাহর পক্ষ থেকে দিক-নির্দেশনা দেয়া হচ্ছে।

৩০. অর্থাৎ রহমতের বৃষ্টিপাতের দ্বারা যেমন শুরু ও মৃত যমীন সবুজ-শ্যামল হয়ে উঠে, তেমনি রিসালাত ও আসমানী কিতাব নাযিলের মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা জাহেলিয়াতের খরাপীড়িত অনুর্বর মানব সমাজকে সঞ্জীবিত করে তোলেন। কুরআন মাজীদের বেশ কয়েক স্থানেই রিসালাত ও কিতাব নাযিলের বিষয়টাকে আল্লাহ তা'আলা শুরু ও খরাপীড়িত অঞ্চলে রহমতের বৃষ্টিধারার সাথে তুলনা করেছেন। এখানেও একই কথা বলা হয়েছে যে, মৌসুমের প্রথম বৃষ্টিপাতের দ্বারা মৃত ভূমি যেমন জীবনী শক্তি লাভ করে সজীব হয়ে উঠে, তেমনি নবুওয়াত-রিসালাত ও ওহীর মাধ্যমে জাহেলিয়াতের অন্ধকার সমাজও আলোয় আলোকিত হয়ে উঠে। আর এটা আরববাসীদের নিকট সুদ্র অতীতের ইতিহাস ছিলো না। রাস্ল এবং তাঁর ওপর অবতীর্ণ কিতাব তাদের সামনেই বর্তমান ছিলো। বৃষ্টিপাতের দ্বারা মৃত ভূমি সঞ্জীবিত হওয়ার দৃষ্টান্তও তাদের সামনে সুস্পষ্ট ছিলো। সুতরাং তারা যদি নিজেদের মানবীয়

وَا قُرْضُو اللهُ قَرْضًا حَسْنًا يُضْعَفُ لَمْرُ وَلَمْرُ الْجَرِّ كُرِيرُ هُ وَالَّنِ مِنَ الْمَثُوا طعر عاجا الله قرضًا حسنًا يضعفُ لَمْرُ وَلَمْرُ الْجَرِّ كُرِيرُ هُ وَالَّنِ مِنَ الْمَثُوا طعر عاجا الله قرضًا عالم عاجات المحاجة على المح

بالله ورسله أولئك هر الصّريقون في والشّهن أعَنْ رَبِهمُ الْهُمُ الْمَرْ السّهان أعَنْ رَبِهمُ الْهُمُ اللّه আল্লাহর প্রতি এবং তাঁর রাস্লগণের প্রতি<sup>৩২</sup>, তারা—তারাই তাদের প্রতিপালকের নিকট সিদ্দীক<sup>৩৩</sup> ও 'শহীদ<sup>৩৪</sup> রূপে গণ্য; তাদের জন্য রয়েছে

يُضْعَفُ ; खेत : व्यतः : व्यतः : व्यतः : الله : आन्नार्क : وَرُضًا : व्यतः : وَرَضُوا : व्यतः - व्यत

বিবেক-বৃদ্ধি একটু খরচ করে, তবেই তারা তা থেকে উপকৃত হবে এবং তাদের দুনিয়া-আখিরাত কল্যাণকর হয়ে উঠবে।

- ৩১. 'সাদকা' দ্বারা এমন দানকে বুঝানো হয় যা সরল অন্তরে খাঁটি নিয়তে শুধুমাত্র আল্লাহর সন্তুষ্টির জন্যই দেয়া হয়ে থাকে। এতে লোক দেখানোর মনোভাব থাকে না এবং দান করার পর দানগ্রহিতাকে কখনো খোঁটা দেয়া হয় না। দানকারী আল্লাহর দাসত্ব ও আনুগত্যের খেয়াল মনে রেখেই দান করেন। কোনো দান-ই আল্লাহর কাছে ততক্ষণ পর্যন্ত 'সাদকা' হিসেবে গণ্য হয় না, যতক্ষণ না তা 'আল্লাহর পথে ব্যয়'- এর নিয়ত দ্বারা পরিচালিত হবে।
- ৩২. এখানে এমন সব মু'মিনের কথা বলা হয়েছে, তাদের ঈমানের দাবীতে নিজেদেরকে সত্যবাদী হিসেবে প্রমাণ করতে পেরেছেন। এসব মু'মিনের কর্মকাণ্ড ঈমানের মিথ্যা দাবীদার ও দুর্বল ঈমানের লোকদের থেকে সম্পূর্ণ আলাদা ছিলো। তাঁরা ইসলামের কঠিন সময়ে অন্যদের থেকে অনেক বেশী কুরবানী পেশ করেছেন এবং দীন প্রতিষ্ঠার আন্দোলনে জীবনপণ সংগ্রামে লিপ্ত ছিলেন।
- ৩৩. 'সিদ্দীকৃন' শব্দটি 'সিদ্দীক' শব্দের বহুবচন। এর অর্থ অতিশয় সত্যবাদী। যে ব্যক্তি আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের প্রতি ঈমান এনেছে তিনি সিদ্দীক অর্থাৎ যিনি আল্লাহ তাঁর রাস্লের প্রতি মৌখিকভাবে স্বীকৃতি দিয়েছেন, অন্তরে তা বিশ্বাস স্থাপন করেছেন এবং আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের বিধান অনুসারে জীবনযাপন করেছেন, তিনি আল্লাহর নিকট সিদ্দীক বা যথার্থ সত্যবাদী হিসেবে গণ্য। সিদ্দীক এমন সত্যবাদী মু'মিন যার

## أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِينَ كُفُرُوا وَكُنَّ الْمُوا بِالْتِنَا ٱولَئِكَ أَصْحُبُ الْجَحِيرِ

তাদের পুরস্কার এবং তাদের নূর<sup>৩৫</sup> আর যারা কুফরী করেছে ও আমার আয়াতসমূহকে অস্বীকার করেছে, তারাই জাহান্লামের বাসিন্দা।

- जातत पूतकात; وَ : 'जातत (نور +هم)-نُورُهُمْ ; जातत पूतकात पूतकात; وَ : जातत 'नृत') - जातत (اجر +هم) - أَجْرُهُمُ - जातत पूतकात पूतकात करतरह (اجر +هم) - أَجْرُهُمُ - जाता (اجر +هم) - أَجْرُهُمُ - जाता (الجر +هم) - जाता (जाता (जाता

মধ্যে কোনো ভেজাল নেই। এবং তিনি কখনো সত্য থেকে বিচ্যুত হননি। তিনি যা স্বীকার করেছেন বা মেনে নিয়েছেন, তাঁর ব্যতিক্রম তাঁর নিকট থেকে কখনো আশা করা যায় না। 'সিদ্দীক' নিজের কথাকে কাজ দ্বারা প্রমাণ করেন।

৩৪. অর্থাৎ যারা আল্লাহ ও রাস্লের প্রতি যথার্থভাবে ঈমান আনে তথা ঈমানের মৌথিক স্বীকৃতি, আন্তরিক বিশ্বাস ও আল্লাহ রাস্লের বিধানের অনুসরণ করে জীবন্যাপন করে তারাই তাদের প্রতিপালকের নিটক 'শহীদ' হিসেবে গণ্য। এর অর্থ সকল নিষ্ঠাবান মু'মিন-ই আল্লাহর নিকট শহীদ তথা সত্যের সাক্ষ্যদাতা হিসেবে গণ্য। এখানে 'শহীদ' দ্বারা সত্যের সাক্ষ্যদাতা বুঝানো হয়েছে। কুরআন মাজীদ ও হাদীসে এ অর্থের সমর্থন পাওয়া যায়। সূরা বাকারা'র ১৪৩ আয়াতে বলা হয়েছে—"আর এভাবেই আমি তোমাদেরকে একটি মধ্যপন্থী জাতি বানিয়েছি। যাতে তোমরা মানব জাতির জন্য সাক্ষ্যদাতা হও এবং রাসূল তোমাদের জন্য সাক্ষ্যদাতা হন।"

সূরা আল হজ্জের ৭৮ আয়াতে বলা হয়েছে— "তিনিই (ইবরাহীম) তোমাদের নাম রেখেছেন 'মুসলিম' পূর্বেও এবং এতে (কুরআনে)-ও যেন রাসূল তোমাদের জন্য সাক্ষ্যদাতা হন, আর তোমরা হও মানবজাতির জন্য সাক্ষ্যদাতা।"

হযরত বারা ইবনে আযেব থেকে বর্ণিত হাদীসে আছে যে, রাস্লুক্সাহ সা. ইরশাদ করেছেন যে, আমার উন্মতের মু'মিনরাই শহীদ। অতপর রাস্লুক্সাহ সা. সূরা হাদীদের আলোচ্য আয়াত তিলাওয়াত করেন।

হযরত আবু দারদা রা. থেকে বর্ণিত একটি হাদীসে রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেন যে, যে ব্যক্তি কঠিন পরিক্ষার সমুখীন হওয়ার আশংকায় তার দীন ও জীবন বাঁচাতে দেশ ত্যাগ করে, আল্লাহ তা'আলা তাকে 'সিদ্দীক' তথা 'অতিশয় সত্যবাদী' হিসেবে গণ্য করেন। আর যখন তার মৃত্যু হয়় তখন আল্লাহ 'শহীদ' হিসেবে তার রূহ কবজ করেন। অতপর রাসূলুল্লাহ সা. আলোচ্য আয়াত তিলাওয়াত করেন।

৩৫. অর্থাৎ 'সিদ্দীক' ও 'শহীদ'দের মর্যাদা অনুযায়ী 'পুরষ্কার' ও 'নূর' তাদের প্রত্যেকের জন্য এখন থেকেই সংরক্ষণ করে রাখা হয়েছে।

#### (২য় রুকৃ' (১১-১৯ আয়াত)-এর শিক্ষা)

- ). সকল সম্পদের মালিক আল্লাহ তা'আলা। তাঁর দেয়া সম্পদ তাঁর নির্দেশিত পথে ব্যয় করাই বান্দাহর কর্তব্য।
- ২. আল্লাহর পথে ধন-সম্পদ ব্যয় করাকে আল্লাহ 'উত্তম ঋণ' বলে অভিহিত করেছেন এবং তা বহুওণে বাড়িয়ে ফেরত দেবেন বলে ওয়াদা করেছেন।
- ৩. আল্লাহকে 'করজে হাসানা' দান করার পরিপ্রেক্ষিতে তিনি তা বহুগুণে ফেরত দানের পর করজদাতাকে অতিরিক্ত পুরস্কারে ভূষিত করবেন।
- ৪. সাহাবায়ে কিরাম আল কুরআনে বর্ণিত আল্লাহ তা'আলার সকল ওয়াদা-প্রতিশ্রুতিতে দৃঢ় বিশ্বাসী ছিলেন, তাই তারা বিনা আপত্তিতে তাৎক্ষণিকভাবে সে অনুসারে আমল করা শুরু করতেন। প্রকৃত মু'মিন হতে হলে আমাদেরকেও তাঁর পথ অনুসরণ করতে হবে।
- ৬. মু'মিন নারী-পুরুষেরা জান্নাতের চিরস্থায়ী বাসিন্দা হবে। তারা জান্নাত থেকে কখনো বের হবে না, এমনকি সেখান থেকে বের হওয়ার কোনো আশংকাও তাদের মনে জাগবে না।
- ৭. আখিরাতে চিরস্থায়ী জান্নাত লাভ করতে পারাই হবে সবচেয়ে বড় সফলতা, দুনিয়াতে জীবন যত দৃঃখ-কট্টের মাধ্যমেই কাটুক না কেনো। কারণ আখিরাতের জীবনই হলো আসল জীবন।
- ৮. দুনিয়াতে বাতিলের দ্বন্দ্বে যারা নিরব দর্শকের ভূমিকা পালন করে এবং যে পক্ষ বিজয়ী হওয়ার সম্ভাবনা দেখা যায়, সে পক্ষে যোগ দেয়ার অপেক্ষায় থাকে, তারা মুনাফিক যদিও তারা নামাযও পড়ে এবং রোষাও থাকে।
- ৯. মুনাফিকরা আল্লাহর একত্ববাদ, মুহাম্মদ সা.-এর রিসালাতে এবং আধিরাতের পুরস্কার ও শান্তির ব্যাপারে সন্দিহান। তাদের সন্দেহ-ই খাঁটিভাবে ঈমান আনতে বিরত রাখে, সুতরাং তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতের প্রতি আমাদের ঈমানকে সুদৃঢ় রাখতে হবে।
- ১০. মুনাফিকরা কিয়ামভের দিন মু'মিনদের কাছে নূর বা আলো চাইবে, কিছু তাদেরকে আলো দেয়া হবে না, তাই তারা অন্ধকারে পথ হাতুড়ে মরবে।
- ১১. মুনাফিকদেরকে বলা হবে যে, ভোমরা পেছনে ফিরে যাও এবং সেখান থেকে আলো নিয়ে এসো ; কিছু পেছনে যাওয়া আর কখনো সম্ভব হবে না।
- ১২. দুনিয়াতে মুনাফিকরা যদিও 'মুসলিম' পরিচয়ে মুসলিম সমাজেই মিলেমিশে বসবাস করেছিলো— এমনকি তারা নামায-রোযাও করেছিলো এবং মুখে মুখে আল্লাহ-রাস্লের নামও নিয়েছিলো— তবুও তারা দুঃশক্ষনক পরিণতি থেকে রেহাই পাবে না।
- ১৩. হক ও বাতিলের ঘদ্দে হকের পক্ষে জিহাদে অংশ না নেয়াই তাদের মুনাফিক হিসেবে গণ্য হওয়ার মূল কারণ।
- ১৪. মুনাফিকরা তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতের ব্যাপারে সন্দিহান হয়ে থাকে, ফলে তারা অপেক্ষমান থাকে যে, হক ও বাতিলের দ্বন্দ্বে যেদিকে বিজয়ের সম্ভাবনা দেখে সেদিকে সমর্থন করে।

- **্ঠি৫. মুনাঞ্চিকদের নামায, রোযা, হঙ্জ ও যাকাত ইত্যাদি কোনো ইবাদাত-ই আল্লাহর দরবারে<sup>র</sup>** গৃহীত হবে না।
- ১৬. আখিরাতে মুনাফিকদের স্থান হবে জাহান্নামের তলদেশে এবং সেখানে তারা চিরদিন পাকবে।
- ১৭. খালেস নিয়তে তাওৰা করে নিফাক পরিত্যাগ করে তাওহীদ, রিসালাত ও আখিরাতে বিশ্বাস করে তদনুযায়ী সংকর্ম করার মাধ্যমেই তাদের মুক্তির একমাত্র পথ।
- ১৮. মহাপ্রতারক শয়তানের ধোঁকায় পড়ে মুনাঞ্চিকরা দুনিয়ার জীবনকেই তাদের সকল আশা-আকাঙ্কার মূল লক্ষ্য স্থির করে নিয়েছিলো।
- ১৯. আখিরাতে তাদের এবং কাফিরদের পরিণামে কোনো পার্থক্য হবে না। তাদের ধন-সম্পদ সেখানে কোনো কাজে আসবে না এবং সেখানে তা দিয়ে আযাব থেকে মুক্তি লাভেরও কোনো সুযোগ থাকবে না।
- ২০. যাদের অন্তর আল্লাহর শ্বরণে বিগলিত হবে এবং আল্লাহর দীনের কঠিন সময়ে তারা জ্ঞান-মাল দিয়ে জিহাদ করবে তারাই প্রকৃত মু'মিন।
- ২১. আহলে কিতাবের কঠিন হদয়ের অধিকারী পাপাচারীদের মতো মু'মিনদের অন্তর কঠিন হবে না আল্লাহর দীনকে বিজয়ী করার জন্য মু'মিনরা সার্বক্ষণিক প্রস্তুত থাকবে—এটাই প্রকৃত মু'মিনের বৈশিষ্ট্য।
- ২২. শুষ্ক ও অনুর্বর ভূমির জন্য বৃষ্টিপাত যেমন সঞ্জীবনী শক্তি, তেমনি পথভ্রষ্ট মানব সমাজের জন্য রিসালাত ও ওহীর পরশ আল্লাহ তা'আলার বিশেষ রহমত স্বরূপ।
- ২৩. আল্লাহর নবী ও রাসূলগণই ছিলেন মানব জাতির জন্য সর্বাধিক কল্যাণকামী। মানব জাতির জন্য তাঁদের চেয়ে অধিক কল্যাণকামী আর কেউ হতে পারে না।
- ২৪. আল্লাহর পথে মু'মিনদের ব্যয়কে তিনি 'উত্তম ঋণ' হিসেবে গণ্য করেন—যা আখিরাতে বহুগুণ প্রবৃদ্ধি দান করে তিনি ফেরত দেবেন।
- ২৫. আল্লাহ তা'আলা ঋণের প্রতিদান তো বহুগুণে বাড়িয়ে দেবেনই ; উপরস্তু সন্মানজনক পুরস্কারও দেবেন।
- ২৬. যারা আল্পাহকে 'করজে হাসানা' দেবে তাদের জান্নাতে যাওয়ার পথ হবে আলোকোজ্জ্বল, যে পথে তারা স্বচ্ছদে জান্নাতে পৌঁছে যাবে।
- ২৭. আল্লাহর আয়াত অস্বীকারকারীরা অন্ধকার পথে হোঁচট খেতে খেতে জাহান্নামে পৌছবে। আর সেটাই হবে তাদের শেষ ঠিকানা।

П

#### সূরা হিসেবে রুক্'-৩ পারা হিসেবে রুক্'-১৯ আয়াত সংখ্যা-৬

تَكَا ثُرُّ فِي الْاَمُوالِ وَالْاَوْلَادِ لَمُثَلِ غَيْثِ اَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُــ لام-সম্পদ এবং সম্ভান-সম্ভতিতে পারম্পরিক প্রাচ্র্য লাভের প্রতিযোগিতা ; যেমন বৃষ্টি— তার ঘারা উৎপন্ন উদ্ভিদ কৃষককে আনন্দিত করে

رَّرَ يَهِيْجٍ فَتَرَّ لَهُ مُصَفَّرًا تُرِيكُونَ حُطَامًا وَفِي الْأَخِرَةِ عَنَ اَبُ شَلِيكً وَ سُلِيكً وَ مَعَالًا خِرَةِ عَنَ اَبُ شَلِيكً وَ سُلِيكً سُلِيكً سُلِيكً سُلِيكً سُلِيكً مُصَفَّرًا تُرِيكُونَ حُطَامًا وَكُمْ اللّهِ مَصَامَعًا अज्-कृष्ठा शति शठ ह्य ; आत आश्वितात्व त्र त्र त्र कि नािख

وَمَغُفَرَةً مِنَ اللهِ وَرِضُوانَ وَمَا الْحَيْهِ النَّانِيَّا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ وَمَا الْحَيْهِ النَّ এবং আল্লাহর পক্ষ থেকে ক্ষমা ও সন্তুষ্টি; আর দুনিয়ার জীবন নিছক ছলনামর্য ভোগের সামগ্রী ছাড়া কিছু নয়।

- الدُنْيَا ; জীবন তো - الْحَيْوة ; ভিশুমাত - الْحَيْوة - জীবন তো - اللهُنْيَا ; দুনিয়ার ; দুনিয়ার ; ৬-و ; লাকজমক - و - এবং ; লাকজমক - و - এবং - ভিল্-ভান ভাল ভাল - ভিল্-ভান ভাল - ভিল্-ভান ভাল - ভিল্-ভান ভাল - ভিল্-ভান ভাল ভাল - ভিল্-ভান ভাল ভাল - ভাল - ভাল - ভাল ভাল - ভাল - ভাল ভাল - ভাল -

## ٩ سَابِقُوۤ الله مَغْفِرةِ مِن رَبِّكُرُوجَةَةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّهَاءِ وَالْأَرْضِ السَّهَاءِ وَالْأَرْضِ

২১. তোমাদের প্রতিপাশকের পক্ষ থেকে ক্ষমা লাভের জন্য ভোমরা প্রতিবোগিতা করে দৌড়াও<sup>০৭</sup> এবং (দৌড়াও) সেই জান্নাতের দিকে, বার প্রশস্ততা আসমান ও যমীনের প্রশস্ততার মতো——\*

(المَّهُ وَهُ الْهُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

৩৬. আয়াতে দুনিয়ার জীবনকে অবুজ শিশুদের খেলাধুলা এবং ক্ষণস্থায়ী চিত্তবিনাদনের সাথে তুলনা করা হয়েছে। শিশুদের খেলাধুলায় যেমন কোনো উপকারের উদ্দেশ্য থাকে না, তেমনি বড়দের খেলায়ও কিছুক্ষণের চিত্ত বিনোদন হয় মাত্র। এখানে মানুষকে একথা বোঝানোর চেষ্টা করা হয়েছে যে, দুনিয়ার জীবন আসলেই একটি নিতান্ত ক্ষণস্থায়ী জীবন। দুনিয়াতে যা কিছু সম্পদ আছে তা সয়ই নিকৃষ্ট, নগণ্য এবং ক্ষণস্থায়ী। মানুষ নিজেদের অজ্ঞতার কারণেই এসব জিনিসকে বড় কিছু মনে করে এবং ভাবে যে, এসব জিনিস অর্জিত হলেই সফলতা লাভ করা যাবে। অথচ দুনিয়াতে কাজ্কিত ধন-সম্পদ ও ক্ষমতা-প্রতিপত্তি নিতান্তই নগণ্য এবং ক্ষণস্থায়ী। আবার এতেও কোনো বিপর্যয় আসলে দুনিয়াতেই তা ধ্বংস হয়ে যাওয়ার আশংকা সার্বক্ষণিক বিদ্যমান থাকে।

অপরদিকে আখিরাতের জীবন হলো এক বিশাল ও অনস্ত জীবন। সে জীবনে আল্লাহর ক্ষমা ও সন্তুষ্টি লাভ করতে পারাই মানুষের জন্য সবচেয়ে বড় সফলতা। সেই সফলতার সামনে দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী জীবনের সকল ধন-সম্পদ ও ক্ষমতা-প্রতিপত্তি নিতান্ত তুচ্ছ বলেও গণ্য করা যায় না। আর যদি সেখানে কেউ আল্লাহর আযাবে গ্রেফতার হয়ে যায়, তাহলে দুনিয়াতে তার আকাজ্কিত সবকিছু পেয়ে থাকলেও তার সার্বিক ব্যর্ধতা-ই প্রমাণিত হবে, এতে কোনো সন্দেহ-ই নেই।

৩৭. 'সাবিকৃ' অর্থ তোমরা একে অপরকে পেছনে ফেলে অগ্রগামী-হওয়ার প্রতিযোগিতা করে দৌড়াতে থাকো। এ প্রতিযোগিতা দুনিয়ার ধন-সম্পদ ও ক্ষমতা-কর্তৃত্ব লাভের জন্য নয়; বরং আখিরাতে আল্লাহর ক্ষমা ও সম্বৃষ্টি অর্জনের জন্য। এখন যে তোমরা দুনিয়ার ধন-সম্পদ ও ক্ষমতা-কর্তৃত্ব লাভের জন্য প্রতিযোগিতা করছো, তা পরিত্যাগ করো।

অর্থাৎ জীবন, স্বাস্থ্য ও শক্তি সামর্থ্যের কোনো বিশ্বাস নেই। অতএব সৎকাজে আলস্য না করে মৃত্যু ও অক্ষমতা আসার আগেই সংকাজের পুঁজি সংগ্রহ করে নাও, যাতে সহজেই আল্লাহর সম্ভুষ্টি ও ক্ষমা লাভ করে জানাতে পৌছে যেতে পারো।

হযরত আবদুল্লাহ ইবনে মাসউদ রা. বলেন—"জিহাদে প্রথম সারিতে থাকার জন্য

عَن اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ وَرُسُله ﴿ ذَلِكَ فَضَلَ اللهِ يَعْ نَيْهِ مِن اللهِ يَعْ نَيْهِ مِن اللهِ عَلَي اللهِ وَرُسُله ﴿ ذَلِكَ فَضَلَ اللهِ يَعْ نَيْهِ مِن اللهِ عَلَيْهِ مَن اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَن اللهِ عَلَيْهِ مَن اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَن اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْه

يَشَاءُ وَ اللهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظِيرِ ﴿ مَا اَصَابَ مِنْ سُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ اللهُ وَ الْفَصْلِ الْعَظِيرِ ﴿ مَا اَصَابَ مِنْ سُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ اللهَ اللهُ ال

আর না তোমাদের জীবনে, কিন্তু তা আমার ঘটানোর আগেই একটি দন্তরে
সংরক্ষিত রয়েছে : নিক্রই এটা আল্লাহর জন্য

وَاللَّهُ اللَّهُ ال

এগিয়ে যাও।" হযরত আনাস রা. বলেন—"জামাতের নামাযে প্রথম তাকবীরে উপস্থিত থাকার জন্য চেষ্টা করে যাও।" (রুহুল মা'আনী)

৩৮. এখানে জান্নাতের বিস্তৃতি বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ সমস্ত আকাশ জগত ও পৃথিবীর সমান জান্নাতের বিস্তৃতি হবে। গোটা বিশ্ব-জাহানই হবে একজন জান্নাতীর বিচরণ ক্ষেত্র। সেখানে সে যা চাইবে তা নিজের জায়গায় বসে বসেই দখতে পাবে এবং যেখানে যেতে চাইবে, বিনা বাধায় সে সেখানে যেতে পারবে।

৩৯. অর্থাৎ তোমাদের ওপর সমষ্টিগতভাবে যেসব বিপদ-মসীবত আসে, অথবা ব্যক্তিগতভাবে তোমাদের কারো ওপর যেসব বিপদ আপদ আসে।

৪০. অর্থাৎ সবকিছুই আমি একটি কিতাব তথা লাওহে মাহফুযে বিশ্ব-জগত সৃষ্টির আগেই লিখে রেখেছিলাম। 'বিপদ-মসীবত' দ্বারা এখানে দুর্ভিক্ষ, মহামারী, হানাহানী, يَسِيْرُ وَلاَ تَنْسُوا عَلَى مَا فَا تَكُرُ وَلاَ تَفْرَحُوا بِهَا أَتْبَكُرُ وَلاَ تَفْرَحُوا بِهَا أَتْبَكُر ब्रदेर त्रश्ख ا° २७. विषे वक्ता, यन তোমরা দুরবিত ना २७ তার क्रना, या তোমরা হারাও এবং তিনি या তোমাদেরকে দিয়েছেন তার क्ष्मा উন্নসিত ना २७<sup>६२</sup>; আর আল্লাহ

لَا يُحِبُّ كُلِّ مُخْتَالِ فَخُورِ ﴿ قَالِ إِلَّانِ مِنَ يَبْخُلُونَ وَيَا مُرُونَ النَّاسَ ভালোবাসেন না কোনো অহংকারী ঔদ্ধতকে—২৪. যারা কৃপণতা করে এবং মানুষকে নির্দেশ দেয়

بِالْبَحُلِ \* وَمَنْ يَتُولَ فَانَ اللهَ هُو الْغَنِيُ الْحَمِيْلُ ﴿ وَمَنْ يَتُولُ فَانَ اللهَ هُو الْغَنِيُ الْحَمِيْلُ ﴿ لَا اَللهَ مُو الْغَنِيُ الْحَمِيْلُ ﴿ وَمَنْ يَتُولُ فَانَ اللهُ هُو الْغَنِيُ الْحَمِيْلُ ﴿ وَمَنْ يَتُولُ فَانَ اللهُ مُو الْغَنِيُ الْحَمِيْلُ ﴿ وَمَنْ يَتُولُ فَانَ اللهُ مُو اللهُ مُعَالِمَ مُعَالِمَ مُعَالِمَ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مَا مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُنْ اللهُ مُعَالِمُ اللهُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُنْ اللهُ مُو اللهُ مُنْ اللهُ مُو اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ

मुश्चि ना २७ : وات الكي التاسوا الكي الكي التاسوا الكي التاسوا الكي التاسوا الكي التاسوا الكي التاسوا الكي التاسوا الكي التالي التالي

ব্যবসা-বাণিজ্যে ঘাটতি সম্পদ হানি, প্রিয়জনের মৃত্যু, রোগ-যন্ত্রণা ও ঘাত-প্রতিঘাত ইত্যাদি বুঝানো হয়েছে।

- 8). অর্থাৎ এসব কিছু ঘটার আগেই লিখে রাখা আল্লাহর জন্য কোনো কঠিন কাজ নয় : বরং এটা অত্যম্ভ সহজ কাজ।
- ৪২. অর্থাৎ তোমাদের ওপর যেসব ভয়-ভীতি, যুলুম-নির্যাতন, ক্ষুধা-দারিদ্র যা কিছুই আপতিত হচ্ছে, তা যে আমার পূর্ব-নির্ধারিত বিষয় তা তোমাদেরকে এজন্য জ্ঞানিয়ে দেয়া হচ্ছে যাতে তোমরা হতাশ ও মনক্ষুণ্ন হয়ে না পড়ো, বরং আথিরাতে বিনিময় লাভের আশায় ধৈর্য অবলম্বন করো। আর তোমাদেরকে যেসব নিয়ামত দান করা

# بِالْبَيِّنْتِ وَ اَنْزَلْنَا مَعَهُرُ الْكِتْبُ وَ الْبِيْزَانَ لِيقُو ۗ النَّاسَ بِالْقِسْطِ عَبِّهُ عَلَيْ النَّاسَ بِالْقِسْطِ क्रू अभागमर विश তाদের সাথে নাযিল করেছি কিতাব ও মীযান (মানদও) যাতে মানুষ ইনসাফের ওপর কায়েম থাকতে পারে: 80

بالْبَيَنت -সুস্পষ্ট প্রমাণসহ ; وَ-এবং ; الْزَلْنَا -নাযিল করেছি ; مُعَهُمُ -তাদের -بالْبَيَنت -আদের -أَزْرُلْنَا ; ৬-وَ ; কিতাব ; أَلْكتبَ - মাথে - মাথে (মানদণ্ড) ; أَلْكتبَ - যাতে কায়েম থাকতে পার্রে ; النَّاسُ -মানুষ ; بال المسط -بالمسط -بالمسط ) - بالمسط - النَّاسُ - ইনসাফের সাথে ;

হয়েছে, তাতেও তোমরা যেন গর্ব-অহংকারে মেতে না উঠ। বরং আমার প্রতি কৃতজ্ঞতা স্বরূপ আরো বেশী বেশী আনুগত্য প্রকাশ করো।

হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাস রা. বলেন—স্বাভাবিকভাবেই কোনো কোনো ব্যাপারে দুঃখিত হয়ে থাকে, আবার কোনো কোনো ব্যাপারে তারা আনন্দিত হয়ে থাকে। এমতাবস্থায় মানুষের উচিত দুঃখ-দৈন্যতায় সবরের মাধ্যমে এবং সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যের সময় আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞতার মাধ্যমে আখিরাতের পুরস্কার ও বিনিময় লাভের চেষ্টা করা। (রুহুল মা'আনী)

- ৪৩. এখানে মুনাফিকদের চরিত্রের দিকে ইংগীত করা হয়েছে। ঈমানের প্রকাশ্য স্বীকারোক্তি অনুসারে খাঁটি মু'মিন ও মুনাফিকদের মধ্যে কোনো পার্থক্য ছিলো না। বাহ্যিক দিক থেকে তারাও বিভিন্ন ইবাদাতে অংশগ্রহণ করতো ; কিন্তু নিষ্ঠা ও ঐকান্তিকতা না থাকায় সেসব আনুষ্ঠানিক ইবাদাত দ্বারা তাদের কোনো প্রশিক্ষণ সাধিত হয়ন। তারা তাদের সামান্য আর্থিক সচ্ছলতা ও কর্তৃত্ব লাভের ফলে অহংকারী হয়ে উঠেছিলো। তারা মৌখিকভাবে আল্লাহ বিশ্বাসী ও রাস্লের অনুসারীর স্বীকৃতি দিলেও তার জন্য যেমন নিজেরা কিছু খরচ করতে রাজী ছিলো না তেমনি অন্যদেরকেও আল্লাহর দীনের জন্য কিছু বয়য়া করতে নিমেধ করতো। আল্লাহ তা'আলা দুঃখানিন্যুতার কষ্টিপাথরে যাঁচাইয়ের মাধ্যমেই এসব মুনাফিকদেরকে খাঁটি মু'মিনদের থেকে আলাদা করে দিয়েছেন। আর খাঁটি মু'মিনদের হাতে দুনিয়ার নেতৃত্বের গুরুত্বপূর্ণ দায়িত্ব দান করেছিলেন। যার ফলে খেলাফতে রাশেদার যুগে দুনিয়ার মানুষ আল্লাহর দীনের বিজয়ী অবস্থার কল্যাণকারিতা দেখার সুযোগ পেয়েছিলো।
- 88. অর্থাৎ কারো নিকট আল্লাহ তা'আলার কোনো কিছুর প্রয়োজন নেই এবং তিনি কারো কাছ থেকে কোনো প্রকার প্রশংসা পাওয়ার মুখাপেক্ষী নন। আল্লাহর কালাম ও রাসূলের উপদেশবাণী শোনার পরও কেউ যদি তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নিজের শুমরাহীর ওপর অটল থাকে, তাতে আল্লাহর কোনো ক্ষতি নেই। আর কেউ শুমরাহী থেকে ফিরে এসে হিদায়াত লাভ করলেও আল্লাহর কোনো লাভ নেই। তিনি সকল প্রকার প্রয়োজনীয়তা থেকে মুক্ত।
  - ৪৫. অর্থাৎ আল্পাহ তা'আলা তিনটি বিষয় দিয়ে রাসূলদেরকে দুনিয়াতে পাঠিয়েছিলেন-

## وَٱنْزَلْنَا الْعَدِيْنَ فِيْدِ بَاشَ شَوِيْنَ وْمَنَا فِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَرُ اللَّهُ

আর আমি লৌহ নাযিল করেছি, যাতে রয়েছে প্রচণ্ড শক্তি এবং মানুষের জ্বন্য অনেক প্রকার কল্যাণ ;<sup>8৬</sup> আর (এটা এজন্য) যাতে আল্লাহ জেনে নিতে পারেন

و بَاْسُ : যাতে রয়েছে وَيْهِ : লৌহ -الْحَدِيْدَ : আমি নাযিল করেছি -انْزَلْنَا : লৌহ -فَيْهِ -যাতে রয়েছে - بأس শক্তি : ক্রি-এচণ্ড -এবং : مَنَافِعُ -এবং -وَّ -এবং -شَدِيْدُ -অনেক প্রকার কল্যাণ -اللَهُ -আর -رَبَعُلَمَ -আর : سَلَهُ -আর -رَبَعُلَمَ - আর -رَبَعُلَمَ - আর -رَبَعُلَمَ - আর -رَبَعُلَمَ - আর -رَبَعُلَمَ - اللَهُ - سَالَهُ - اللّهَ - سَالَهُ - اللّهَ - سَالَهُ - سَالْهُ - سَالَهُ - سَالَةً - سَالَهُ - سَالْهُ - سَالَهُ - س

এক ঃ 'বাইয়্যেনাত' বা সুস্পষ্ট প্রমাণ যা তাঁদের আল্লাহর পক্ষ থেকে রাসূল হওয়ার প্রমাণ বহন করে। এ প্রমাণসমূহের মাধ্যমে এটা সুপ্রতিষ্ঠিত যে, তাঁরা যেটাকে সত্য বলে পেশ করেছেন সেটাই একমাত্র সত্য এবং তারা যেটাকে বাতিল হিসেবে চিহ্নিত করে দিয়েছেন সেটাই বাতিল। মানব জীবনে বিশ্বাস, চরিত্র, সংকর্ম ও আদান-প্রদানের ক্ষেত্রে তাঁদের দিক-নির্দেশনাই একমাত্র সঠিক পথ।

দুই ঃ 'কিতাব'—মানব জীবনে প্রয়োজনীয় সকল দিক-নির্দেশনার জন্য মানুষকে একমাত্র এ কিতাবের শরণাপনু হতে হবে।

তিন ঃ মীযান—এটা হক ও বাতিলের মানদণ্ড। এটা মানুষের চিন্তা-চেতনা, নৈতিকতা ও পারস্পরিক লেনদেনে দাঁড়িপাল্লার মতোই ইনসাফ বা ন্যায়বিচার প্রতিষ্ঠা করবে।

আল্লাহ তা'আলা উপরোক্ত তিনটি বিষয় দিয়েই নবী-রাসূলদেরকে দুনিয়াতে পাঠিয়েছেন যাতে তাঁরা এগুলোর মাধ্যমে মানুষের ব্যক্তিগত জীবন থেকে নিয়ে সামাজিক জীবনের সর্বস্তরে তাদের অধিকার ও কর্তব্য পালনের ক্ষেত্রে ইনসাফ বা ন্যায় বিচার প্রতিষ্ঠা করতে পারেন। নবী-রাসূলগণ মানুষের ব্যক্তিগত জীবনে যেমন ন্যায়-বিচার প্রতিষ্ঠায় তৎপর ছিলেন, তেমনি তাঁরা মানুষের সামাজিক জীবনেও ন্যায় বিচার প্রতিষ্ঠায় তৎপর ছিলেন, যাতে দুনিয়া থেকে যুলুম-অত্যাচার নির্মূল হয়ে মানব জীবনের সর্বস্তরে ভারসাম্য প্রতিষ্ঠিত হয় এবং ব্যক্তি ও সমষ্টির মধ্যে পারস্পরিক উনুতির পথে প্রতিবন্ধকতা দূর হয়ে সহযোগিতার নীতি প্রতিষ্ঠিত হয়।

8৬. এ আয়াতে লৌহ নাযিল করা দারা লৌহ সৃষ্টি করা বুঝানো হয়েছে। সূরা আয যুমার-এর ৬ আয়াতে চতুষ্পদ জন্তুর ব্যাপারেও 'নাযিল করা' কথাটি ব্যবহার করে সৃষ্টি করা বুঝানো হয়েছে। এর দারা এটা বুঝানো হয়েছে যে, কোনো কিছুই আল্লাহর নির্দেশ ছাড়া নিজে নিজেই সৃষ্টি হয়নি।

তাছাড়া সৃষ্টি করাকে নাযিল বা অবতীর্ণ করা শব্দে ব্যক্ত করার দ্বারা এদিকেও ইংগীত পাওয়া যায় যে, সৃষ্টির অনেক আগেই এসবকিছু লাওহে মাহফুযে লিখিত ছিলো— এদিক থেকে দুনিয়ার সবকিছুই আসমান থেকে নাযিল করা হয়েছে। (রহুল মা'আনী)

### مَنْ يَسْنُصُو لَا وَرُسُلُمُ بِالْفَسْدِينِ اللهِ قَسُويَ عَزِيْسِرُ اللهِ قَسُويَ عَزِيْسِرُ اللهِ قَسُويَ ع কে না দেখা সন্ত্বেও সাহায্য করে তাঁকে এবং তাঁর রাস্পদেরকে নিক্রই আল্লাহ মহাশক্তিধর প্রবল পরাক্রমশালী।89

ें ( رسل+ه)-رُسُلَهُ ; এव९ - وَ ; अवाराया करते - وَنصر +ه)-يُنْصُـرُهُ ; कात्र्वात्य करते - وَنُهُ - وَنَ तात्र्वाद्य : اللَّهُ ; निक्तय़ ; إن اللهُ إن المالية : नात्र्वाद्य بالفَيْبِ नात्र्वाद्य ; إن اللهُ عَيْبِ - اللهُ عَيْبِ - بالفَيْبِ - ब्यवव शताक्रमानी .

নবী-রাসৃল পাঠানোর উদ্দেশ্য উল্লেখ করার পর পরই লৌহ নাযিল করার কথা বলা হয়েছে। এর দু'টো রহস্য বর্ণনা করা হয়েছে—

এক ঃ এতে রয়েছে প্রচণ্ড শক্তি—এখানে লৌহ দ্বারা রাজনৈতিক ও সামরিক শক্তির দিকে ইংগীত করা হয়েছে। কারণ এ শক্তির দ্বারাই আল্পাহর দীন কায়েমের বিরুদ্ধে শক্তির অপতৎপরতাকে নিয়ন্ত্রণে রাখা যায়। আর তাই দীন কায়েমের জন্য তথা দীনকে বিজ্ঞয়ী করার জন্য, রাজনৈতিক ও সামরিক শক্তি অর্জনে সচেষ্ট হওয়াও নবী-রাসুলদেরকে পাঠানোর মূল উদ্দেশ্যাবলীর অন্তর্ভুক্ত।

দুই ঃ মানুষের জন্য লৌহতে রয়েছে আরো অনেক প্রকার কল্যাণ। একথা দারা এদিকে ইংগীত করা হয়েছে যে, মানুষের জন্য কল্যাণকর শিল্প-সংস্কৃতি কল-কারখানা বর্তমানে যা আবিষ্কৃত হয়েছে এবং ভবিষ্যতে হবে, সবই লৌহের ওপর নির্ভরশীল। লোহা ছাড়া শিল্প কারখানা উনুয়নের কথা চিন্তাই করা যায় না।

8৭. এখানে আল্লাহকে সাহায্য করার অর্থ আল্লাহর প্রেরিত নবী রাস্লের সাহায্য করা। আল্লাহ তা'আলা নবী-রাস্লদের সাথে কিতাব, মীযান বা ইনসাফের মানদণ্ড এবং লৌহ নাযিল করেছেন। এসব কিছুর দ্বারা দুনিয়াতে তাঁরা ন্যায় বিচার প্রতিষ্ঠা করবেন। যারা এ ন্যায় বিচার প্রতিষ্ঠায় বাধা সৃষ্টি করবে, তাদেরকে নিয়য়্রণ করার জন্য লৌহ তথা রাজনৈতিক ও সামরিক শক্তি ব্যবহার করবেন। আর এ কাজে যারা নবী-রাস্লদেরকে সাহায্য করবে, তারাই আল্লাহর সাহায্যকারী হিসেবে পরিগণিত হবে। প্রকৃতপক্ষে এটা এমন একটা পরীক্ষা যার মাধ্যমে বাছাই হয়ে যায়—কারা তাদের স্কমানের দাবীতে নিষ্ঠাবান, কারা স্কমানের মৌখিক দাবীদার, আর কারা সত্যের সক্রিয় বিরোধী।

#### তয় রুকৃ' (২০-২৫ আয়াত)-এর শিকা

- ১. মানুষের আসল জীবন হলো আধিরাতের জীবন। দুনিয়ার জীবন হলো কিছুক্ষণ হাসি-তামাশা মাত্র।
- ২. মানুষ দুনিয়াতে পারস্পরিক গর্ব-অহংকার, ধন-সম্পদ ও সন্তান-সন্ততিতে প্রাচুর্য লাভের প্রতিযোগিতায় লিও।

- ঁ ৩. দুনিয়াতে যা নিয়ে মানুষ অনর্থক প্রতিযোগিতায় লিও, আখিরাতে তার কানাকড়ি মূল্যও থাকবে না। যদি না তা দুনিয়াতে আল্লাহর নির্দেশিত উপায়ে অর্জিত হয় এবং তাঁর নির্দেশিত পথে ব্যবহার হয়।
- 8. হালাল পথে সম্পদ অর্জিত না হলে ও আল্লাহর নির্ধারিত পথে ব্যয়িত না হলে আখিরাতে তা শান্তির কারণ হয়ে দাঁড়াবে।
- ৫. সম্ভান-সম্ভতিকে দীনী শিক্ষা দিয়ে মুসলিম হিসেবে গড়ে না তুললে আখিরাতে তারা নিজেরা যেমন জাহান্নামের ইন্দন হবে। তেমনি পিতা-মাতা ও অভিভাবকদেরকেও জাহান্নামে টেনে নেবে।
- ৬. দুনিয়ার সকল দ্রব্য-সামগ্রী ক্ষণিকের উপভোগ ও ধোঁকার উপকরণ মাত্র। মৃত্যুর সাথে সাথেই মানুষের সামনে এ ধোঁকা ধরা পড়বে, কিন্তু তখন আর জীবনকে ওধরে নেয়ার কোনো উপায় অবশিষ্ট থাকবে না।
- ৭. মানুষের মৌলিক সফলতা হলো আখিরাতের অন্তহীন জীবনে আল্লাহর পক্ষ থেকে ক্ষমা ও তাঁর সম্ভুষ্টি লাভ করতে পারা।
- ৮. সৎকর্মে পারস্পরিক প্রতিযোগিতার মাধ্যমে অর্থগামী হয়ে আখিরাতে আল্পাহর ক্ষমা ও সন্তুষ্টি লাভের চেষ্টা করে যাওয়াই মানুষের মৌলিক কর্তব্য।
- ৯. মানুষের উচিত দুনিয়ার সকল সম্পদের মোহ পরিত্যাগ করে আখিরাতের স্থায়ী সম্পদ জান্লাত লাভের জন্য প্রতিযোগিতা করা।
- ১০. বিশ্ব-জগতের প্রশস্ত্রতার মতো যে জান্নাতের প্রশস্ত্রতা, তা নির্ধারণ করে রাখা হয়েছে সেসব মানুষের জন্য যারা আল্লাহ ও তাঁর রাসৃলের আনীত জীবনব্যবস্থায় বিশ্বাস করে, সে অনুসারে নিজেদের জীবন গড়ে।
- ১১. আল্লাহ মহান দয়ার মালিক, তিনি যাকে চান দয়া করে হিদায়াত দান করার মাধ্যমে জান্লাতের অধিকারী করেন।
- ১২. বান্দাহর ওপর যেসব বিপদ-মসীবত আপতিত হয়, তা আল্লাহর পক্ষ থেকে অনেক আগেই লাওহে মাহফুযে লিপিবদ্ধ করে রাখা হয়েছে। সুতরাং বিপদ-মসীবতে হতাশ না হয়ে, তাকে আল্লাহর ফায়সালা মনে করে সবর করতে হবে।
- ১৩. বিপদ-মসীবত যেমন আল্লাহর পক্ষ থেকে পূর্ব-নির্ধারিত, তেমনি সকল সুখ-সম্পদও তাঁরই পক্ষ থেকে নির্ধারিত। সুতরাং বিপদ-মসীবতে যেমন আল্লাহর রহমত থেকে নিরাশ না হয়ে সবর করতে হবে. তেমনি সুখ-সম্পদেও উল্লসিত না হয়ে আল্লাহর শোকর আদায় করতে হবে।
- ১৪. আল্লাহর ভালোবাসা পেতে হলে অহংকার ও ঔদ্ধত্যকে সর্বোতভাবে পরিত্যাগ করতে হবে।
- ১৫. অহংকার ও উদ্ধত লোকেরাই আল্লাহর পথে অর্থ ব্যয় না করে কৃপণতা করে এবং অন্যদেরকেও আল্লাহর পথে অর্থ ব্যয়ে বাধা প্রদান করে।
- ১৬. আল্লাহর পথে অর্থব্যয় করা দারা বান্দাহ তার নিজেরই কল্যাণ করে ; আল্লাহ তাঁর দানের মুখাপেক্ষী নন ; কেননা তিনি সকল প্রয়োজনীয়তা থেকে মুক্ত।
- ১৭. আল্লাহ তাঁর বান্দাহদের প্রশংসারও মুখাপেক্ষী নন ; সুতরাং কেউ আল্লাহর বিধান থেকে মুখ ফিরিয়ে নিলে অথবা আল্লাহর গুণাবলীর প্রশংসা না করলে তাঁর কোনো লাভ-ক্ষতি নেই।

- ্র ১৮. আল্লাহ তা'আলা সকল নবী-রাস্পকেই তিনটি জিনিস দিয়ে পাঠিয়েছেন—রিসালাতের<sup>স্</sup> সুস্পষ্ট প্রমাণ, কিতাব এবং মীযান বা ইনসাকের মানদও।
- ১৯. পৃথিবীতে ন্যায়-ইনসাফ প্রতিষ্ঠা করার লক্ষ্যেই নবী-রাসুলদেরকে উল্লিখিত তিনটি জ্ঞিনিস দিয়ে দুনিয়াতে পাঠিয়েছেন।
- २०. न्यात्र-रेनमारू क्षिष्ठीत विकृष्क षड्यञ्चकाती भेक्तिक प्रयत्नत क्षन्य जाल्लार ठा'जामा लॉर नायिम करतरूम ।
- ২১. পৌহের মধ্যে রয়েছে রাজনৈতিক ও সামাজিক শক্তির উপাদান। সুতরাং আক্লাহর দীনের বিজয় এবং তা কায়েম রাখার জন্য রাজনৈতিক ও সামরিক শক্তি অর্জন করা অপরিহার্য।
- ২২. কল-কারখানা ও বৈষয়িক উনুয়নের জন্য লৌহ এক অপরিহার্য উপাদান। সামরিক অন্ত্র-সম্ভার তৈরিও লৌহের ওপরই সম্পূর্ণ নির্ভরশীল।
- ২৩. আল্লাহ তা আলা এসব বিষয় এজন্য নাযিল করেছেন, যাতে তাঁর নিষ্ঠাবান মু'মিন বান্দাহদেরকে বাছাই করে পুরস্কৃত করতে পারেন।
- २८. यात्रा आष्ट्राट, ठाँत खान्नाठ-खाटान्नाभ टैंणािन ना एत्य छपुमात्र ठाँत त्रामृत्मत कथात छमत छमत छमन थान थान थान छम्। यात्र छम्। इसे प्रकार करात्र छम्। इसे प्रकार करात्र छम्। इसे प्रकार करात्र छम्। इसे प्रकार इसे प्रकार इसे प्रव

### সুরা হিসেবে রুক্'-৪ পারা হিসেবে রুক্'-২০ আয়াত সংখ্যা-৪

﴿ وَلَقَنَ ٱرْسَلْنَا نُوحًا وَ الْرَهِيرَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّ يَتِهِمَا السَّبُوةَ وَالْكِتْبَ ১৬. चात निःসনেহে আমিশ नृद ७ देवतादीयक तामृन ऋत्न পार्ठितिहिनाय এवर তात्मत उप्लब्धत वर्नथतात्तव अर्था नव्धतां ७७ कि ठात्वत्र थातावादिक ठा वक्षात्र तिर्विहनाय."

क्ष जातन अधा खरक करक हिनाबाज्यात इरहार चांत जातन अधा कार विकार में हरहार भाभागती। الله عَلَى الْمَارِهِمُ بِرُسُلنا وَ قَفِينَا عَلَى الْمَارِهِمُ وَمُعَمِّى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

৪৮. মুহাম্মদ সা.-এর আগেকার যেসব নবীকে বাইয়েনাত, কিতাব ও মীযান সহকারে পাঠানো হয়েছিলো তাদের আনীত দীনে তাদের অনুসারীদের দারা যেসব বিকৃতি সাধন হয়েছিলো তা এখানে বর্ণিত হয়েছে।

'বাইয়েনাত' অর্থ মু'জিযা বা নবুওয়াতের সুস্পষ্ট প্রমাণাদি। আর বিধানাবলীর জন্য কিতাব নাযিল করা হয়েছে। (ইবনে কাসীর)

৪৯. অর্থাৎ কিতাব নিয়ে শেষ রাস্লের আগে যেসব নবী-রাস্ল এসেছিলেন তারা সকলেই নহ আ. ও ইবরাহীম আ.-এর বংশধর ছিলেন।

৫০. অর্থাৎ সেসব নবী-রাসূলদের অল্প কিছু সংখ্যক ছাড়া অধিকাংশই অবাধ্য হয়ে গিয়েছে। তারা আল্পাহ ও রাস্লের আনুগত্য বাদ দিয়ে নিজেদের কামনা-বাসনা ও নিজেদের উদ্ভাবিত বিদয়াতের অনুগত হয়ে গিয়েছিলো।

## بِعِيسَى ا بَنِ مَرْيَمُ وَ اَتَيْنَدُ الْإِنْجِيلُ ۗ وَجَعَلْنَا فِي قَلُوبِ الَّذِينَ الَّبَعُولُا अत्रा हेतत मात्रहेतामतक जात जांतक मान कत्रनाम हैनकीन এवং याता जांत जन्मत्रव कत्तिहिला, जांभि जांतन जखत्त मृष्टि कत्त मिनाम

رُافَةَ وَرَحْمَةً \* وَرَهْبَانِيةَ مِا الْبِتَنَّ عُوهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا الْبَعْاءَ بَالِهَ श्वा-भग्ना ७ मंत्रा-भग्ना ७ मंत्रा-भग्ना ७ मंत्रा-भग्ना ७ मंत्रा-भग्ना ७ प्यां ७ मंत्रा ७ प्रांत ७ प्रांत

৫১. 'রা'ফাত্ন' ও 'রাহমাতুন' শব্দ দু'টো সমার্থবোধক হলেও এতে কিছুটা পার্থক্য রয়েছে। 'রা'ফাত' অর্থ অন্যের দুঃখ-কষ্ট দেখে অন্তরে জাগ্রত সদয় অনুভূতি আর 'রাহমাত' অর্থ সেই আবেগ যদ্বারা মানুষ দুঃখী মানুষকে সাহায্য করতে এগিয়ে আসে।

উল্লেখ্য যে, হযরত ঈসা আ. ছিলেন অত্যন্ত দয়ার্দ-হৃদয়। তাই তাঁর ওপর নাযিলকৃত ইঞ্জীলের সঠিক অনুসারী—বিশেষ করে ইসা আ.-এর সাহাবী তথা হাওয়ারীদের উল্লিখিত দু'টি গুণ উল্লেখ করা হয়েছে। ঈসা আ.-এর চরিত্রের প্রভাবেই তাদের মধ্যে এ গুণ সৃষ্টি হয়েছিলো। ফলে আল্লাহর বান্দাহদের জন্য তারা দয়া-অনুগ্রহ দেখাতো এবং অত্যন্ত সহানুভূতি সহকারে তাদের সেবা করতো।

৫২. 'রাহবানিয়্যাত' শব্দটি 'রাহবান'-এর সাথে সম্পর্কযুক্ত। 'রাহিব' ও 'রাহবান' শব্দম্বের অর্থ 'ভীত' বা যে ভয় করে। এ অর্থের দিক থেকে 'রাহবানিয়্যাত' বলা হলে অর্থ হবে ভীতদের পথ বা পছা। হয়রত ঈসা আ.-এর পর বনী ইসরাঈলের মধ্যে পাপাচার ব্যাপক হারে ছড়িয়ে পড়ে। বিশেষত ধনাঢ়্য ও ক্ষমতাসীন শাসক শ্রেণী ইঞ্জীলের বিধানাবলীর প্রতি প্রকাশ্য বিদ্রোহ তক্ত করে। বনী ইসরাঈলের মধ্যেকার হকপন্থী আলেমগণ এবং সৎকর্মশীল লোকেরা এ পাপাচার ও ধর্মহীনতার বিক্তদ্ধে ক্রখে দাঁড়ায়। শাসক শ্রেণী তাদের অনেককে হত্যা করে। যে কয়জন প্রাণে বেঁচে যায়, তাঁরা তাঁদের দীন ও ঈমান রক্ষার উদ্দেশ্যে লোকালয় থেকে দ্রে চলে গেলেন এবং আল্লাহর ভয়ে সমস্ত আরাম-আয়েশ ত্যাগ করে, বিয়ে শাদী না করে

## رِضُوا بِ اللهِ فَهَا رَعُوهَا حَتَّى رِعَايَتِهَا ۚ فَا تَيْنَا الَّذِينَ الْمَنُوا مِنْهُمُ اَجُرَهُمُ ۗ وَضُ चात्तारत अबुष्टिण, किबु छा-७ छाता त्यत हलानि, यथातागाछात त्यछात छा त्यत हमा श्वासन हिलाण:

হির সন্তুষ্টি<sup>co</sup>, কিন্তু তা-ও তারা মেনে চলেনি, যথাযোগ্যভাবে যেভাবে তা মেনে চলা প্রয়োজন ছিলো<sup>co</sup> তবে তাদের মধ্যে যারা ঈমান এনেছিলো আমি তাদেরকে তাদের পুরস্কার দান করেছি ;

- حَنَّ : কন্তু তা-ও তারা মেনে চলেন - فَمَا رَعَوْهَا : আল্লাহর - رضُواَن - কিন্তু তা-ও তারা মেনে চলেন - رضُواَن - বথাযোগ্যভাবে (عايتها - رعَايتها )-رعَايتها ; বথাযোগ্যভাবে (عايتها - তিবে আমি দান করেছি : أَمْنُوا : কমান - الْذَيْنَ - কমান - الْذَيْنَ - তিবে আমি দান করেছি (ف + اتينا) - তাদের পুরস্কার ; এনেছিলো (من + هم) - তাদের পুরস্কার ;

এমনকি বৈধ ভোগ্য সামগ্রীও গ্রহণ না করে আল্লাহর ধ্যানে মগ্ন থেকে জীবনযাপনের সিদ্ধান্ত নেয়। তারা বসবাসের জন্য বাড়ীঘর নির্মাণ করাকেও নিজেদের জন্য নিষিদ্ধ করে নেয় এবং পাহাড়-জঙ্গল বা যাযাবরদের ন্যায় ভবঘুরে জীবনযাপনের সিদ্ধান্ত নেয়। তারা যেহেতু আল্লাহর ভয়ে এসব পথ-পন্থা গ্রহণ করে সে জন্য তাদেরকে রাহিব (ভীত) এবং তাদের গৃহীত পথ ও পন্থাকে 'রাহবানিয়্যাত' তথা সন্ত্রাসবাদ বলে আখ্যায়িত করা হয়।

৫৩. অর্থাৎ 'রাহ্বানিয়্যাত' তথা বৈরাগ্যবাদ বা সন্মাসবাদ আমি তাদের ওপর চাপিয়ে দেইনি ; বরং তারাই আমার সন্তোষ লাভের আশায় নিজেরাই এটা উদ্ভাবন করে নিয়েছে।

এ আয়াত থেকে যে কথাটি সুস্পষ্ট হয়ে যায় তা হলো, দুনিয়াতে আগত নবী-রাসূলদের প্রচারিত কোনো ধর্মেই বৈরাগ্যবাদ বা সন্মাসবাদ বিধিবদ্ধ ছিলো না। ঈসা আ.-এর পর তার অনুসারীদের মধ্যকার কতেক লোকই এ বিদআত-এর সূচনাকারী। সকল নবীর দীন ছিলো ইসলাম। আর ইসলামে বৈরাগ্যবাদ কখনো বিধিবদ্ধ ছিলো না। খ্রিস্টানরাই এর প্রবর্তক। রাস্লুল্লাহ সা.-এর একটি হাদীসে বর্ণিত আছে, তিনি ইরশাদ করেছেন—"ইসলামে কোনো বৈরাগ্যবাদ নেই।" তিনি আরো বলেছেন—"আল্লাহর পথে জিহাদ করাই এ উমতের 'রাহবানিয়াত' বা আধ্যাত্মিক উন্নতির পথ।"

হাদীস থেকে আরো জানা যায় যে, তিনজন সাহাবীর মধ্যে একজন বললেন, 'আমি সদা-সর্বদা সারারাত নামাযে কাটিয়ে দেবো।' দ্বিতীয়জন বললেন, 'আমি অবিরাম রোযা রাখবো।' তৃতীয়জন বললেন— 'আমি কখনো বিয়ে করবো না এবং নারীদের সাথে কোনো সম্পর্কই রাখবো না।' সাহাবা তিন জনের এসব কথা শুনে তিনি ইরশাদ করলেন— "আল্লাহর কসম! আমি তোমাদের সকলের চেয়ে আল্লাহকে অধিক ভয় করি এবং তাকওয়া অবলম্বন করি ; কিন্তু (নফল) রোযাও রাখি ; রোযা না রেখেও থাকি এবং রাতের বেলা নামাযও পড়ি, নিদ্রাও যাই ; আমি নারীদের বিয়েও করি—এটাই আমার সুন্নাত। যে ব্যক্তি আমার সুন্নাতকে অপছন্দ করে, তার সাথে আমার কোনো সম্পর্ক নেই।

## وَكَثِيرٌ مِنْهُرُفْسِقُ وَنَ ﴿ آَيَا يُهَا آلَٰنِينَ أَمَنُوا آتَقُوا اللهَ وَامِنُوا بِرَسُولِهِ আর তাদের অধিকাংশই হলো পাপাচারী। ২৮. হে যারা ঈমান এনেছো, তোমরা আল্লাহকে ভয় করো এবং তাঁর রাসুল (মুহামদ সা.)-এর প্রতি ঈমান আনো—°°

- आत ; أَسْفُونَ ; शांशान (من+هم)-مِنْهُمْ ; शांशान وَسُفُونَ ; आत - كَثَيْرٌ ; आत - وَنَهُمْ : याता | اللّذِينَ : याता | याता | वात्वाहरक | مَنُوا : अयावाहरक | مَنُوا : येवर | مَنُوا : अयावाहरक | مَنُوا : येवर | مَنُوا : येवर | عَنْمُوا : येवर | مَنُوا : येवर | عَنْمُوا : येवर | येवर : येवर : येवर | येवर : येवर

হযরত আনাস রা. থেকে বর্ণিত একটি হাদীসে আছে যে, রাস্লুক্সাহ সা. বলতেন—
"তোমরা নিজেদের ওপর কঠোরতা আরোপ করো না, তাহলে আল্পাহও তোমাদের
প্রতি কঠোর হবেন ; একটি জাতি কঠোরতা অবলম্বন করলে আল্পাহও তাদেরকে
কঠোরভাবে পাকড়াও করলেন ; তারা এবং তাদের অবশিষ্ট লোকেরা গীর্জা ও
উপাসনালয়ে বর্তমান আছে।"(আবু দাউদ)

৫৪. এখানে খ্রিন্টানদের দু'টো বিভ্রান্তির কথা উল্লেখিত হয়েছে। তাদের প্রথম বিভ্রান্তি হলো, তারা নিজেদের ওপর এমন সব কঠোর বিধি-বিধান আরোপ করে নিয়েছিলো, যা মানুষের স্বভাব-প্রকৃতির বিরোধী এবং এসব বিধি-বিধান আল্লাহ তাদের ওপর আরোপ করেননি। আর ঈসা আ.-ও তাদেরকে এমন কঠোর পন্থা অবলম্বন করতে নির্দেশ দেননি। তারা নিজেরাই এসব কঠোরতা নিজেদের ওপর চাপিয়ে নিয়েছে।

তাদের দিতীয় বিভ্রান্তি হলো, তারা যেসব বিধি-বিধান নিজেদের ওপর আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভের উদ্দেশ্যে চাপিয়ে নিয়েছিলো, তারা সেসব বিধি-নিষেধ পালনে ব্যর্থ হয়েছে। কারণ মানব প্রকৃতির বিরুদ্ধে এসব বিধি-নিষেধ ব্যর্থ হতে বাধ্য। এখানে এমন কিছু মনে করার কোনো কারণ নেই যে, তারা যদি তাদের অবলম্বিত বৈরাগ্যবাদের বিধি-নিষেধগুলো সঠিকভাবে মেনে চলতে পারতো, তাহলে তারা আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভ করতে সামর্থ হতো। কেননা, বৈরাগ্যবাদের সাথে ইসলামের কোনো দূরতম সম্পর্ক-ও নেই। কোনো নবী-রাস্লই এ ধরনের কোনো কঠোরতা মানুষের ওপর চাপিয়ে দেননি। তাদের এসব কর্মকাণ্ড যেহেতু তাদের নিজেদের উদ্ধাবিত, তাই এ পথে আখিরাতে মুক্তিলাভ সম্ভব নয়। দুনিয়াতেই বৈরাগ্যবাদের ব্যর্থতা সুস্পষ্টভাবে প্রকাশ পেয়েছে। তাদের আচার-আচরণ দ্বারা আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভের পরিবর্তে তাঁর গযব খরিদ করে নিয়েছে।

বৈরাগ্যবাদীদের কলংকজনক ঘটনায় ইতিহাসের পাতা পরিপূর্ণ। এ সম্পর্কে বিস্তারিত অবগতির জন্য তাফহীমূল কুরআন ১৬ খণ্ড সূরা হাদীদের টীকা ৫৪ দ্রষ্টব্য।

৫৫. "হে যারা ঈমান এনেছো"—এ আয়াতে সেসব মুসলমানদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে যারা মুহাম্বদ সা.-এর প্রতি ঈমান এনে মুসলিম উম্মাহর মধ্যে শামিল হয়েছে।

## يَ وَ تَكُرُ كُفَلَيْنِ مِنْ رَحْبَهُ وَيَجْعَلُ لَكُرُ نُورًا تَمْسُونَ بِهُ وَيَغْفُرُ لَكُرُ وَ छिनि छोत तर्माछ (थरक छामात्मतरक विश्न প्रछिमान (मरवन चात छामात्मतरक व्यमन नृत मान कतरवन चा निरत छामता कनारका कतरवण, ववर छामात्मतरक कमा करत (मरवनण):

- رُحْمَتِهِ ; থেকে - مِنْ ; খিগুণ - كِفْلَيْنِ ; ভিগুণ - رَحْمَتِهِ - (يؤت+كم) - يُؤْتكُمُ - الله - كَامَ - كُمْ - كُمْ - كُمْ - كُمْ - كُمْ - كَامَ - كَامَ - كُمْ -

তাদেরকে বলা হয়েছে যে, তোমরা যারা মৌখিকভাবে ঈমান এনেছো, তোমরা সরল মনে নিষ্ঠার সাথে ঈমান গ্রহণ করো এবং ঈমানের হক আদায় করো এভাবে তোমরা দ্বিগুণ পুরস্কার লাভ করবে। একটি পুরস্কার কুফরী ত্যাগ করে ইসলাম গ্রহণের জন্য। দ্বিতীয় পুরস্কার নিষ্ঠা ও ঐকান্তিকতা সহকারে ইসলামের খেদমত করা ও ঈমানের ওপর সুদৃঢ়ভাবে দাঁড়িয়ে থাকার জন্য। সূরা সাবা ৩৭ আয়াতে এর সমর্থন পাওয়া যায়। সেখানে বলা হয়েছে—"তোমাদের ধন-সম্পদ ও সন্তান-সন্ততি এমন নয়, যা তোমাদেরকে মর্যাদায় আমার নিকটবর্তী করে দেবে; অবশ্য যারা ঈমান আনে ও সংকর্ম করে, তারাই তাদের কাজের বহুগুণ পুরস্কার পাবে এবং তারা (জানাতের) কক্ষগুলোতে নিরাপদে থাকবে।" সূরার বিষয়বস্তুর আলোকে আলোচ্য আয়াতের এ ব্যাখ্যা অধিক সামঞ্জস্যপূর্ণ বলে মনে হয়।

তাফসীরকারদের এক দলের মতে, আলোচ্য আয়াতে সেসব লোকদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে, যারা প্রথমে হযরত ঈসা আ.-এর প্রতি ঈমান এনেছিলো অতপর মুহাম্মদ সা.-এর আবির্জাব হলে তাঁর প্রতি ঈমান এনেছিলো। তাদেরকে বলা হয়েছে যে, তাদেরকে দ্বিগুণ পুরস্কার দেয়া হবে—একটি পুরস্কার ঈসা আ.-এর প্রতি ঈমান আনার জন্য, আর অপর পুরস্কার মুহাম্মদ সা.-এর প্রতি ঈমান আনার জন্য। সূরা আল কাসাস-এর ৫২ থেকে ৫৪ আয়াতে এর সমর্থন রয়েছে। সেখানে বলা হয়েছে— "ইতিপূর্বে আমি যাদেরকে কিতাব দিয়েছিলাম, তারা এর (কুরআনের) প্রতি বিশ্বাস করে। যখন তাদের সামনে এটা (কুরআন) তিলাওয়াত করা হয়, তখন তারা বলে— আমরা এর প্রতি ঈমান আনলাম, এটা আমাদের প্রতিপালকের পক্ষ থেকে আগত সত্য, আমরা তো এর আগেও মুসলিম ছিলাম। এদের সবরের কারণে এদের দু'বার পুরস্কৃত করা হবে, তারা ভালো দিয়ে মন্দের মুকাবিলা করে এবং আমি তাদেরকে যা দিয়েছি তা থেকে ব্যয় করে।" এ ছাড়া হযরত আবু মূসা আশ'আরী রা. থেকে বর্ণতি একটি হাদীসেও এর প্রতি সমর্থন রয়েছে। রাস্লুল্লাহ সা. ইরশাদ করেছেন, তিন ব্যক্তির জন্য দ্বিগুণ পুরস্কার রয়েছে, তার মধ্যে একজন সে ব্যক্তি যে আগেকার নবীর প্রতি ঈমান এনেছিলো, অতপর মুহাম্মদ সা.-এর প্রতিও ঈমান এনেছে।

এখানে উভয় ব্যাখ্যাই গুরুত্বপূর্ণ। অতএব উভয় ব্যাখ্যাই গ্রহণযোগ্য।

बात बातार राम निकातमा कानार वाहार बन्धर अर्थ के कि वाहार वाहार अर्थ के कि वाहार वाहार वाहार वाहार वाहार वाहार व बात बातार रामन नित्र क्यांनीन, नित्र मियांगर्य। २৯. (जायामत क्षिण बातारत व बन्धर वक्ष्मा) यार बाहार कि जावार कानार कानार निर्माण कानार निर्माण कानार विष्यांव विष्यांव विष्यांत ताहै,

وَإِنَّ الْفَضْلَ بِينِ اللهِ يَوْتَيهُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيرِ فَ وَإِنَّ الْعَظِيرِ فَ عَرَّ الْفَضْلَ بِينِ اللهِ يَوْتَيهُ مِنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيرِ فَرَا الْفَضْلِ الْعَظِير عَرَّ الْفَضْلُ بِينِ اللهِ يَوْتَيهُ مِنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيرِ الْعَظِيرِ اللهُ عَرَّ الْعَظِيرِ اللهُ عَرَّ الْعَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

৫৬. অর্থাৎ তোমরা যদি মুহাম্মদ সা.-এর প্রতি ঈমান আন এবং আল্লাহকে ভয় করো, তাহলে আল্লাহ তোমাদেরকে আখিরাতে দ্বিগুণ পুরস্কার তো দেবেন, তার সাথে সাথে তোমাদেরকে দীনের এমন জ্ঞান দান করবেন যার সাহায্যে তোমরা হক ও বাতিলের মধ্যে পার্থক্য করতে সক্ষম হবে এবং সেই জ্ঞানের আলো দ্বারা দ্নিয়াতে জাহেলিয়াতের অন্ধকার পথে নির্বিল্লে হকের পথে চলতে সক্ষম হবে।

৫৭. অর্থাৎ ঈমান আনার আগে জাহেলী জীবনে তোমাদের দ্বারা যেসব ক্রটি-বিচ্যুতি হয়েছে এবং ঈমান আনার পরেও তোমাদের আন্তরিক প্রচেষ্টা থাকা সত্ত্বেও যেসব ভূল-ক্রটি তোমরা করে ফেলেছো, সেসব অপরাধ তিনি ক্ষমা করে দেবেন।

### (৪র্থ রুকৃ' (২৬-২৯ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. २रत्रण नृर जा. এবং जाँत भरत २रत्रण दैवताशीय जा.-कে जाल्लार जा'जामा तामूम रिस्तर्य यानवक्षािवत्र रिमाग्रास्वत्र क्षना भागिरग्रस्म ।
- ২. হযরত নৃহ আ. ও ইবরাহীম আ.-এর পরে শেষ নবী মুহাম্মদ সা. পর্যন্ত দূনিয়াতে যত নবী-রাসূপ এসেছেন তারা সকলেই ছিলেন উল্লিখিত দু'জন নবীর বংশধরদের অন্তর্ভুক্ত।
- ७. नवी-त्रामृमापत्र वश्यधतपत्र मध्य त्थाक प्यानक्य विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व विश्व हिल्ला ;

- ৫. হযরত ঈসা আ.-এর সঠিক অনুসারীদের অন্তরে আল্লাহ তা আলা মানবজাতির প্রতি দয়া-অনুগ্রহ সৃষ্টি করে দিয়েছিলেন, যার ফলে তারা দুনিয়াতে মানব সেবার কাজে উদাহরণ সৃষ্টি করেছিলো।
- ৬. পরবর্তীকালে ঈসা আ.-এর অনুগত লোকেরা তাঁর শিক্ষা থেকে দূরে সরে গিয়ে রাহবানিয়্যাত তথা বৈরাগ্যবাদ-এর বিদআত উদ্ভাবন করেছিলো, যা আল্লাহ তা'আলার বিধান ছিলো না।
- तकाता नवी-त्रामृण देवत्रागायाम-अत्र भिक्का मान करतनिन अवश अठा कारान कारान इमामाप्रत विधान ছिला ना ।
- ৮. বৈরাগ্যবাদ মানুষের স্বভাব-প্রকৃতি বিরোধী একটি ভ্রান্ত মতবাদ। এর দ্বারা কখনো আল্লাহর সম্ভোষ অর্জন সম্ভব নয়।
- ৯. মানুষের স্বভাব-প্রকৃতির বিরোধী কোনো বিধান ইসলামের বিধান হতে পারে না। আপাত দৃষ্টিতে তা যতই ভালো মনে হোক না কেনো।
- ১০. কোনো নবী-রাসৃলের প্রচারিত ধর্ম মানব প্রকৃতির বিরোধী ছিলো না। সুতরাং নবী রাসুলদের শিক্ষার সাথে সাংঘর্ষিক কোনো বিধানের মাধ্যমে আখিরাতের মুক্তি সম্ভব নয়।
- ১১. হযরত ঈসা আ.-এর অনুসারীদের মধ্য থেকে যারা মুহাম্মদ সা.-এর নবুওয়াতকাল পেয়েছিলো এবং তাঁর প্রতি ঈমান এনেছিলো, তাঁরা আখিরাতে দিগুণ পুরস্কার লাভ করবে—একটি ঈসা আ.-এর প্রতি ঈমান আনার জন্য। অপরটি মুহাম্মদ সা.-এর প্রতি ঈমান আনার জন্য।
- ১২. আল্লাহ তা আলা নিষ্ঠাবান মু মিন ও মুন্তাকীদেরকে দুনিয়াতে দীনী-ইলমের নূর দান করবেন, যার সাহায্যে তারা হক ও বাতিলের মধ্যে পার্থক্য করতে সমর্থ হবে এবং হকের পথে সহজেই চলতে পারবে।
- ১৩. আল্লাহ তা'আলা নিষ্ঠাবান মু'মিনদের ঈমান গ্রহণের আগের সকল গুনাহ এবং পরের অনিচ্ছাকৃত সকল ক্রটি-বিচ্যুতি ক্ষমা করে দেবেন।
  - ১৪. আল্লাহ তা'আলার চেয়ে ক্ষমাশীল এবং দয়াময় আর কেউ নেই—হতে পারে না।
- ১৫. আল্লাহর অনুগ্রহ ও ক্ষমা লাভ করার জন্য তিনি ছাড়া আর কারো দ্বারস্থ হওয়ার কোনো প্রয়োজন নেই : কারণ তাঁর এ ক্ষমতা একমাত্র তাঁর নিজের হাতেই রয়েছে।
- ১৬. আল্লাহ যাকে চান তাকে তাঁর দয়া-অনুগ্রহ দান করেন। আল্লাহর সিদ্ধান্তে বাধা দেয়ার ক্ষমতা করে। নেই।
- ১৭. আল্লাহ মহান, তিনি তাঁর অনুমহ, ন্যায় ও ইনসাফপূর্ণভাবে তার মাখলুকের প্রতি বন্টন করেন।

## সূরা আল মুজাদালা-মাদানী আয়াত ঃ ২২ রুকু' ঃ ৩

#### নামকরণ

সূরার প্রথম আয়াতের 'তুজাদিলুকা' শব্দ থেকে এর নাম 'মুজাদালাহ' বা 'মুজাদিলাহ' রাখা হয়েছে। 'মুজাদালা' অর্থ বিতর্ক বা আলোচনা ; আর 'মুজাদিলাহ' অর্থ বিতর্ককারিণী। এ নামকরণের দ্বারা সেই মহিলার দিকে ইংগীত করা হয়েছে, যে তার স্বামীর যিহারের ঘটনা রাস্লুল্লাহ সা.-এর নিকট পেশ করে তার সমাধানের জন্য পীড়াপীড়ি করছিলো যাতে সে এবং তার সম্ভানদের জীবন ধ্বংসের হাত থেকে রক্ষা পায়।

#### নাযিলের সময়কাল

হাদীসের কোনো বর্ণনা দ্বারা এ সূরার নাযিলকাল সম্পর্কে সুস্পষ্ট কিছু জানা যায় না। তবে সূরা আহ্যাবের ৪র্থ আয়াতে উল্লিখিত যিহার সম্পর্কিত প্রাথমিক বক্তব্যের পরিপ্রেক্ষিতে অনুমান করা যায় যে, এ সূরা ৫ম হিজরীর শাওয়াল মাসে সংঘটিত আহ্যাব যুদ্ধের পরে নাযিল হয়েছে। সূরা আহ্যাবের উল্লিখিত আয়াতে যিহার সম্পর্কে সংক্ষিপ্ত আভাস পাওয়া গেছে। সেখানে যিহারের বিস্তারিত বিধান দেয়া হয়নি।

অতপর আলোচ্য সূরায় যিহারের বিস্তারিত বিধান দেয়া হয়েছে। এ থেকে অনুমিত হয় যে, আলোচ্য সূরার প্রাথমিক আয়াতগুলো ৫ম হিজরীর শাওয়াল মাসের পরে নাযিল হয়েছে।

#### আলোচ্য বিষয়

আলোচ্য স্রায় তৎকালীন মুসলিম সমাজের বিদ্যমান সমস্যাসমূহ সম্পর্কে দিক-নির্দেশনা দেয়া হয়েছে। একটি সুসভ্য জাতি হিসেবে গড়ে উঠার জন্য তাদের এসব সমস্যাসমূহ কাটিয়ে উঠা অত্যন্ত জরুরী ছিলো।

নিম্নোক্ত বিষয়সমূহ সম্পর্কে এ সূরার দিকনির্দেশনা দেয়া হয়েছে—

এক ঃ তৎকালীন জাহেলী সমাজে একটি কুপ্রথা প্রচলিত ছিলো যে, তারা স্ত্রীদের সাথে মতপার্থক্যের পরিপ্রেক্ষিতে স্ত্রীদেরকে বা স্ত্রীদের শরীরের কোনো অঙ্গ-প্রত্যঙ্গকে তাদের মায়েদের সাথে বা মায়েদের কোনো অঙ্গ-প্রত্যঙ্গর সাথে তুলনা করার মাধ্যমে স্ত্রীদেরকে নিজেদের জন্য চিরতরে হারাম করে নিতো। মুসলমানদের কারো কারো মধ্যে এ কুপ্রথা তখনো বিদ্যমান ছিলো। এটাকে শর্মী পরিভাষায় 'যিহার' বলা হয়। হয়রত আওস ইবনে সামিত রা. একবার তাঁর স্ত্রী খাওলা রা.-কে বললেন—তুমি আমার পক্ষে আমার মায়ের পিঠের মতো অর্থাৎ হারাম। এ ঘটনার পর হয়রত খাওলা রা. এ সম্পর্কে শরীয়তের বিধান জানার জন্য রাস্লুল্লাহ সা.-এর নিকট গেলেন। অত্র সূরার প্রথম দিকের ৬টি আয়াতে আল্লাহ তা'আলা যিহারের শর্মী বিধান নাযিল করেছেন।

দুই ঃ এরপর থেকে ১০ আয়াত পর্যন্ত মুনাফিকদের আচরণের তীব্র সমালোচনার মাধ্যমে মুসলমানদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। মুনাফিকরা ইসলাম ও মুসলমানদের ক্ষতি করার উদ্দেশ্যে নানারকম গোপন শলা-পরামর্শ করতো। তারা রাস্লুল্লাহ সা.-কে ইয়াহুদীদের মতো সালাম দিতো, যার দ্বারা বদ দোয়ার অর্থ বুঝাতো। এ পর্যায়ে আল্লাহ তা'আলা মুসলমানদেরকে সাজ্বনা দিয়েছেন যে, মুনাফিকরা তোমাদের কোনো ক্ষতি করতে পারবে না। অতএব তোমরা আল্লাহর ওপর পূর্ণ ভরসা রেখে নিজের কাজ করে যাও। মুসলমানদেরকে শিক্ষা দেয়া হয়েছে যে, তোমাদের পারস্পরিক শলা-পরামর্শ হবে দীনী কাজ এবং তাকওয়া বা পরহেযগারী অর্জনের জন্য। গুনাহ, যুলুম ও বাড়াবাড়ির উদ্দেশ্যে শলা-পরামর্শ করা মুসলমানদের কাজ হতে পারে না।

তিন ঃ অতপর স্রার ১১ থেকে ১৩ আয়াতে মুসলমানদের কিছু কিছু সামাজিক আদব-কায়দা বা শিষ্টাচার শিক্ষা দেয়া হয়েছে। এ পর্যায়ে তাদেরকে মজলিসের আদব-কায়দা শিক্ষা দেয়া হয়েছে। যেমন কোনো মজলিসে আগে আসা লোকেরা নিজেরা নড়েচড়ে বসে পরে আসা লোকদেরকে জায়গা করে দেয়া। রাস্লুল্লাহ সা.-এর মজলিসে এমন অবস্থা হতো যে, আগে আসা লোকেরা নিজ নিজ স্থানে অনড় হয়ে বসে থাকতো। অথচ ভেতরে তখনো অনেক জায়গা থাকতো। তখন পরে আসা লোকেরা দাঁড়িয়ে থাকতো অথবা অন্যদেরকে ডিঙিয়ে ভেতরে যেতে হতো। এতে বিশৃংখলা সৃষ্টি হতো। এ ক্ষেত্রে নির্দেশ দেয়া হয়েছে যে, তোমরা নড়েচড়ে বা একটু গুটিয়ে বসে পরে আসা লোকদেরকে স্থান করে দাও।

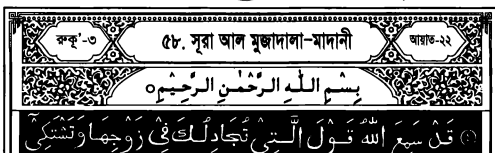
চার ঃ মুসলমানদের আর একটি শিষ্টাচার শিক্ষা দেয়া হয়েছে যে, তোমরা যখন কোনো প্রয়োজনে রাসূলুল্লাহ সা.-এর নিকট যাও, তখন অনর্থক বসে না থেকে নিজের প্রয়োজন সেরে যথাসম্ভব তাড়াতাড়ি চলে যাও। কারণ সেখানে অনর্থক বসে থাকা রাস্লুল্লাহ সা.-এর কষ্টের কারণ হয়ে দাঁড়ায়। তিনি তোমাদেরকে প্রকাশ্যে উঠে যেতে বললে তোমাদের নিকট খারাপ লাগবে; আর ইংগীতে তোমাদেরকে উঠে যাওয়ার কথা বললেও তোমরা তা শুনেও বুঝতে চেষ্টা করবে না। তাঁর সময় তো অনেক মূল্যবান, তাঁকে আরো অনেককে সময় দিতে হয়, সূতরাং তোমাদেরকে অবশ্যই এদিকে খেয়াল রাখতে হবে।

পাঁচ ঃ মানুষের আরেকটি অপছন্দনীয় আচরণ হলো—নেতৃস্থানীয় লোকদের সাথে অযথা একান্তে কথা বলার চেষ্টা করা। রাসূলুল্লাহ সা.-এর সাথেও তখনকার মুসলমানদের একান্তে কথা বলার প্রবণতা ছিলো। এতে তাঁর কষ্ট হতো। তাদের এ আচরণ নিয়ন্ত্রণের উদ্দেশ্যে এবং তাদেরকে সতর্ক করে দেয়ার জন্য আল্লাহ তা'আলা রাসূলুল্লাহ সা.-এর সাথে একান্তে কথা বলার আগে সাদকা দান করা বাধ্যতামূলক করে নির্দেশ জারী করেছেন। অতপর যখন মানুষের এ অনাকাচ্চ্চিত আচরণ সংশোধন হয়ে গেলো, তখন রাস্লের সাথে আলোচনার আগে সাদকা প্রদানের নির্দেশও রহিত হয়ে গেলো।

ছয় ঃ স্রার ১৪ আয়াত থেকে শেষ পর্যন্ত যথার্থ নিঃস্বার্থ মু'মিনের মানদণ্ড সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। কারণ মুসলমানদের মধ্যে খাঁটি মু'মিন, মুনাফিক ও দুর্বল ঈমানের অধিকারী মানুষ সব মিলেমিশে গিয়েছিলো। কিছু কিছু মুসলমান ইসলামের শত্রুদের সাথে বন্ধুত্ব রাখে। তারা স্বার্থের খাতিরে ইসলামের সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করতেও কুষ্ঠাবোধ করে না। তারা ইসলামের মধ্যে নানা রকম সন্দেহ-সংশয় খুঁজে বেড়ায় এবং সেসব প্রচার করে মানুষকে ঈমানের পথে আসতে বাধা প্রদান করে। তারা নিজেদের মুসলিম পরিচয় ও ঈমানের মিধ্যা দাবীকে ঢাল হিসেবে ব্যবহার করে।

অপরদিকে খাঁটি মুসলমানরা দীনের ব্যাপারে কারো সাথে আপোষ করে না। যারা আল্লাহর দীনের শত্রু তাদেরকে তাঁরা নিজেদের শত্রু বলে মনে করে। যদিও দীনের শত্রুতাকারীরা তাদের মাতা-পিতা, ভাই-বেরাদার বা স্ত্রী-পূত্র, পরিজন তথা ঘনিষ্ট আত্মীয়-স্বন্ধন হোক না কেনো। এ শ্রেণীর মুসলমানদের অন্তরে আল্লাহ তা'আলা সমানকে দৃঢ়মূল করে দিয়েছেন এবং নিজের পক্ষ থেকে তাদের জন্য রহানী শক্তিদান করেছেন। যার ফলে তারা আল্লাহর দলের অন্তর্ভুক্ত হয়ে জান্নাত লাভের যোগ্যতা লাভ করেছে। আল্লাহ তাদের প্রতি সন্তুষ্ট। তারাও আল্লাহর প্রতি সন্তুষ্ট। আখিরাতে এমন লোকেরাই হবে সফলকাম।

П



১. নিঃসন্দেহে আল্লাহ তার (সেই ব্রীলোকটির) কথা তনেছেন<sup>১</sup>, যে তার স্বামী সম্পর্কে আপনার সাথে বাদানুবাদ করছে এবং ফরিয়াদ করছে

إِلَى اللهِ اللهِ اللهُ يَسْمَعُ تَحَاوُركُهَا وإِنَّ اللهُ سَمِيعٌ بُصِ يُوسِي اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهُ يَسْمُعُ تَحَاوُركُهَا وإِنَّ اللهُ سَمِيعٌ بُصِ يُوسِي اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

আল্লাহর কাছে ; আর আল্লাহ আপনাদের উভয়ের কথাবার্তা ভনছেন<sup>২</sup> ; নিক্যাই আল্লাহ সর্বশ্রোতা সর্বদুষ্টা । ২. যারা

- ১. আল্লাহ তাআলা দ্রীলোকটির কথা শুনেছেন—অর্থাৎ তার দোয়া কবুল করেছেন এবং তাকে সমূহ বিপদ থেকে রক্ষা করেছেন।
- ২. আয়াতে ইংগীতে উল্লিখিত দ্বীলোকটি ছিলেন হ্যরত খাওলা বিনতে সা'লাবা রা.। তিনি তাঁর স্বামী হ্যরত আওস ইবনে সামেত রা.-এর বিরুদ্ধে এ অভিযোগ নিয়ে রাসূলুল্লাহ সা.-এর খেদমতে হাজির হয়েছেন যে, তাঁর স্বামী তাঁর সাথে যিহার করেছেন, এখন তাঁর ও তাঁর সন্তানদের ভরণ-পোষণ ও অন্যান্য খরচাদি কিভাবে চলবে। আল্লাহর কাছেও তিনি বারংবার এ সমস্যার সমাধানের জন্য দোয়া করতে থাকেন। যার ফলে আল্লাহ তা'আলা তার দোয়া কবুল করে তাঁকে সম্বানিত করেছেন। অতপর আলোচ্য আয়াতসমূহ নায়িলের মাধ্যমে যিহারের পূর্ণাংগ বিধান নায়িল করেন।
- এ ঘটনার পর সাহাবায়ে কিরামের কাছে হযরত খাওলা বিনতে সা'লাবা রা.-এর সমান মর্যাদা অত্যন্ত বেড়ে যায়। কেননা তাঁর দোয়া আল্লাহর দরবারে কবৃল হওয়ার এবং সেমতে ওহী নাযিলের মাধ্যমে যিহারের পূর্ণাংগ বিধান দেয়ার এ ব্যাপার কোনো ছোট ব্যাপার ছিলো না।

## يَظْهِ رُونَ مِنْكُرُمِنَ نِسَائِهِ مِاهِنَ الْمَهِ مِوْ اِن الْمَهَ هُمْ الْلَا الَّذِي الْمَعْ وَلَا الْمُعَ বিহার করে ভোমাদের মধ্য থেকে নিজেদের দ্রীদের সাথেও, (তারা জেনে রাখুক) তারা (বীরা) ভাদের মাতা নয়; তাদের মাতা তো ওরা ছাড়া কেউ নয় যারা

- نَسَا َ هِمْ ; সাথে - مَنْ : তামাদের মধ্য থেকে - مَنْ كُمْ : নাথে - مَنْكُمْ : তারা করে - مَنْ - مَنْكُمْ : তারা করে - مَنْ - তারা করে - مَنْ - তারা করে - مَنْ - তারা করে - তারা করে নাখক) নয় : أَمُّهُمْ - তারা (ক্রিরা) : তাদের মাতা তো কেউ নয় : النَّهُمْ : তাদেরকে জন্মদান করেছে - তার : أَنْهُمْ : তারা : مَنْ : তারা : مَنْ : তারা : رامات الله : তারা করতে গিয়ে বলে : الله - القول د - তার : তারা - القول - তার : তারা - তারা : তারা - তার : তারা - তারা : তারা - তারা : তারা - তারা : তারা - তারা - তারা : তারা - তারা

নিম্নোক্ত ঘটনা থেকে সাহাবায়ে কিরামের কাছে তাঁর মর্যাদা সম্পর্কে ধারণা পাওয়া যাবে—

একবার দ্বিতীয় খলীফা হ্যরত ওমর রা. তাঁর খিলাফতকালে কতেক সংগীসহ কোথাও যাচ্ছিলেন। পথে এক বয়স্কা মহিলা তাঁকে থামতে বললে তিনি মাথা নিচু করে দাঁড়িয়ে পড়লেন এবং মহিলার কথা শেষ না হওয়া পর্যন্ত একইভাবে দাঁড়িয়ে থাকলেন। সাথীদের একজন বললেন, "হে আমীরুল মু'মিনীন, একজন বৃদ্ধা মহিলার জন্য আপনি কুরাইশ নেতৃবৃদ্ধকে এতো সময় দাঁড় করিয়ে রেখেছেন কেনো ?" তিনি বললেন, "সে কে, তা-কি তুমি জানো ? ইনি হলেন খাওলা বিনতে সা'লাবা, যার অভিযোগ সাত আসমানের ওপর গৃহীত হয়েছে। আল্লাহর কসম, তিনি যদি আমাকে সারা রাত দাঁড় করিয়ে রাখতেন, তাহলেও আমি দাঁড়িয়ে থাকতাম। তথুমাত্র নামাযের সময় ওয়র পেশ করতাম।"

৩. 'ইউযাহিরুনা' শব্দটি 'যিহার' শব্দ থেকে উদ্ভূত। এর অর্থ সওয়ারী বা বাহন বানানো। ইসলাম পূর্বকালে আরবে একটি প্রচলন ছিলো যে, কেউ যদি তার স্ত্রীর সাথে ঝগড়া করে চিরতরে তার সাথে দাম্পত্য সম্পর্ক ছিন্ন করার সিদ্ধান্ত নিতো, তাহলে স্ত্রীকে বলে দিতো "আনতা আলাইয়া কা-যাহরে উদ্দী" অর্থাৎ তুমি আমার নিকট আমার মায়ের পিঠের মতোই হারাম। এটা বলার দ্বারা তারা স্ত্রীকে চিরতরে হারাম করে নিত। এখানে পেটই আসল উদ্দেশ্য, কিন্তু রূপক ভঙ্গিতে পিঠ উল্লেখ করা হয়েছে। (কুরতুবী)

## لَعَفُو مَعُوْرٌ ۞ وَالَّذِينَ يُظْهِرُونَ مِنْ نِسَا يُهِرُثُرِ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا العاملة علامة علامة المامة العامة العامة المامة العامة العامة المامة المامة المامة المامة المامة المامة المامة

নিশ্চিত গুনাহ মাফকারী, অত্যন্ত ক্ষমাশীল। ৬ ৩. আর যারা নিজেদের দ্রীদের কারো সাথে যিহার করে, অতপর যা তারা বলেছে তা থেকে ফিরে আসতে চায় ৮,

-আর -وَ۞। নিশ্চিত গুনাহ মাফকারী; غَفُورٌ ; নিশ্চিত গুনাহ মাফকারী (ل+عَفُورُ)-لَعَفُورٌ -الْعَفُورُ -আর -وَسَا عَمْمُ : याता -نَسَا عَمْمُ : याता -مِنْ -यिহার করে ; يُظْهِرُونَ : याता -الَّذَيْنَ -यिহার করে ; الَّذَيْنَ -काता সাথে -يَعُودُونَ : काठ अत -ثُمُّ - অতপর -يَعُودُونَ : ফরে আসতে চার্য ; الله - تُمُّ

জাহেলী সমাজে এটা তালাকের চেয়ে কঠোর ছিলো। এভাবে স্ত্রীকে হারাম করার উদ্দেশ্যে তাকে মা, বোন বা মেয়ে তথা 'বিবাহ নিষিদ্ধ' কোনো স্ত্রীলাকের সাথে তুলনা করাকে 'যিহার' বলা হয়। আরবরা তালাক দেয়ার পর স্ত্রীকে ফিরিয়ে নেয়া যায় বলে মনে করতো, কিন্তু স্ত্রীর সাথে যিহার করার পর তাকে চিরতরে হারাম বলে মনে করতো।

- 8. অর্থাৎ কোনো মূর্য তার স্ত্রীকে মুখে মুখে 'মা' বলে ফেললে স্ত্রী 'মা' হয়ে যায় না ; কারণ 'মা' একমাত্র সেই মহিলা যিনি তাকে প্রসব করেছেন। সুতরাং বিবেক-বৃদ্ধির নীতি-নৈতিকতা ও আইন-কানুন ইত্যাদি কোনো বিচারেই স্ত্রী 'মা' হতে পারে না। এটা যিহার সম্পর্কে আল্লাহর ফায়সালা।
- ৫. অর্থাৎ যিহার-এর কোনো বৈধতা নেই বরং এটা একটা অপছন্দনীয় ও অসার-মিথ্যা কথা। কেউ যদি স্ত্রীকে বিচ্ছিন্ন করে দিতে চায়, তার জ্বন্য বৈধ পদ্ধা হচ্ছে তালাক। স্ত্রীকে মায়ের সাথে তুলনা করার কথা কোনো সুশীল-সভ্য মানুষ কল্পনাও করতে পারে না। স্ত্রীকে মায়ের মর্যাদা দেয়ারও কোনো অধিকার আল্লাহ কাউকে দেননি। একজন নারীকে কিছুদিন স্ত্রী হিসেবে ব্যবহার করবে, আবার চাইলেই তাকে মায়ের মর্যাদা দান করবে এমন অধিকার আল্লাহ তাকে দেননি। কেননা সে আইন রচয়িতা নয়, আইনের রচয়িতা একমাত্র আল্লাহ। আল্লাহ তা'আলা দাদী, নানী, শাভড়ী দুধমাতা এবং রাস্লুল্লাহ সা.-এর স্ত্রীগণকেই তথুমাত্র মাতৃত্বের মর্যাদায় আসীন করেছেন। স্ত্রীতো দূরের কথা দুনিয়ার কোনো নারীকেই এ মর্যাদা দেয়া যেতে পারে না। অতএব 'যিহার' করা একটা অর্থহীন শুনাহের কাজ এবং শান্তিযোগ্য অপরাধ।
- ৬. অর্থাৎ আল্পাহ তা'আলা গুনাহ মাফকারী ও অত্যন্ত ক্ষমানীল হওয়ার কারণে তোমাদের যিহারের মতো জঘন্য গুনাহ ও মিধ্যার জন্য তোমাদেরকে কঠিন শান্তি না দিয়ে ক্ষমা করে দিয়েছেন এবং তোমাদের পারিবারিক জীবনকে ধ্বংসের হাত থেকে রক্ষা করেছেন। তিনি তোমাদের এ গুরুতর অপরাধের জন্য একটি ইবাদাতকে লঘু শান্তি হিসেবে আবশ্যক করে দিয়েছেন। এতে গোলাম আযাদের বিধান দিয়ে আর্থিক শান্তি অপরাগতায় দু' মাস লাগাতার রোযা রাখার বিধান দিয়ে শারীরিক শান্তির বিধান দেয়া হয়েছে। এর সামর্থ না থাকলে ৬০ জন মিসকীনকে খাদ্য দানে লঘু শান্তির মাধ্যমে এ সমস্যার সুষ্ঠু সমাধান দেয়া হয়েছে।

# فَتَحْرِيْكُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا وَلَكُمْ تُسُوعَ عُوْنَ بِهِ وَاللَّهُ

তখন একে অপরকে স্পর্শ করার আগে তারা যেন একটি গোলাম আযাদ করে দেয় ; এটা এজন্য যে, এর দ্বারা তোমাদেরকে উপদেশ দেয়া হচ্ছে; আর আল্পাহ হলেন—

رُفَّتَعُرِيْرُ - अर्था एन एक एक एक एक हैं - अर्थन एक एक हैं के - अर्थन एक हैं के - अर्थन एक हैं के - अर्थन हैं के - अर्थन एक हैं के - अर्थन एक हैं के - अर्थन एक हैं के क्षेत्र हैं - अर्थन हैं के - अर्थन एक हैं के के कि - एक हैं के कि - एक हैं के कि - एक एक हैं के कि - अर्थन हैं के - अर्यन हैं के - अर्थन हैं के - अर्थन हैं के - अर्य

৭. যিহারের শর্মী বিধানের বর্ণনা এখান থেকে শুরু হয়েছে। রাস্ল্লাহ সা.-এর সময়ে যিহারের যেসব ঘটনা সংঘটিত হয়েছিলো, সেসব ঘটনার সমাধান তিনি এসব আয়াতের বিধান থেকেই দিয়েছিলেন। তাঁর সেসব সিদ্ধান্তের ওপর ভিত্তি করেই ইসলামে যিহার সম্পর্কিত বিস্তারিত বিধান রচিত হয়েছে। রাস্ল্লাহ সা.-এর সময়কালে যিহার-এর চারটি ঘটনা হাদীস থেকে জানা যায়। এর মধ্যে প্রথম ঘটনা হলো আওস ইবনে সামেত আনসারী রা. ও তাঁর স্ত্রী খাওলা বিনতে সা'লাবা রা.-এর ঘটনা। ঘিতীয় ঘটনার ব্যক্তির নাম জানা যায়নি। এসব ঘটনা হাদীসের নির্ভরযোগ্য বর্ণনা সূত্রে জানা যায়। এসব হাদীস থেকে আলোচ্য আয়াতসমূহের যিহার সম্পর্কিত বিধান ভালোভাবে জানা যায়।

৮. অর্থাৎ যিহার করার দ্বারা স্ত্রীকে হারাম করার সে সিদ্ধান্ত নিয়েছিলো তা পরিবর্তন করতে চায়, তথা স্ত্রীর সাথে মেলামেশা করতে চায়, তাহলে এর কাফ্ফারা হিসেবে একটি গোলাম বা ক্রীতদাস আযাদ করতে হবে।

এ থেকে জানা গেলো যে, স্ত্রীর সাথে মেলামেশা হালাল হওয়ার উদ্দেশ্যেই কাফ্ফারা ওয়াজিব হয়েছে। খোদ 'যিহার' কাফ্ফারার কারণ নয়। বরং যিহার করা এমন গুনাহ যার কাফ্ফারা হলো তাওবা করা ও ক্ষমা প্রার্থনা করা। আয়াতের শেষে 'লা-আফুউন গাফুর' বলে সেদিকেই ইংগীত করা হয়েছে। তাই যিহার করার পর যদি স্ত্রীর সাথে মেলামেশা করতে না চায়, তাহলে তাকে কাফ্ফারা দিতে হবে না। তবে স্ত্রীর অধিকার ক্ষুণ্ন করা জায়েয নয়। স্ত্রী দাবী করলে কাফ্ফারা আদায় করে মেলামেশা করা অথবা স্ত্রীকে তালাক দিয়ে মুক্ত করে দেয়া ওয়াজিব। স্বামী যদি স্বেচ্ছায় এতে রাজী না হয় তাহলে স্ত্রী আদালতের আশ্রয় নিয়ে তাকে বাধ্য করতে পারে।

৯. অর্থাৎ তোমাদেরকে সুসভ্য ও রুচিশীল মানুষে উন্নীত করার জন্য এটা তোমাদের জন্য উপদেশ বাণী। যাতে তোমরা জাহেলী আচার-আচরণ থেকে ফিরে আস। স্ত্রীর সাথে তোমাদের বিবাদ হবে ভদ্র ও রুচিশীল মানুষের মতো। স্ত্রীকে তালাক না দিয়ে যদি উপায় না থাকে তাহলে সরাসরি শরীয়তের নিয়ম অনুসারে তালাক দাও। মু'মিনরা যিহারের মতো জাহেলী নীতির অনুসারী হতে পারে না।

# بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ فَهَ نَ إِنَّهُ يَجِلُ فَصِياً مُ شَوْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ

তোমরা যা করছো সে সম্পর্কে সম্যক অবহিত। ১০ ৪. তবে যে ব্যক্তি পায়নি (কোনো গোলাম) তবে সে যেন লাগাতার দু' মাস রোযা রাখে—আগেই

اَن يَتَهَاسًا ۚ فَهِـَن لَّرِيسَتَطِعُ فَاطْعَا ٱسِتَّيْنَ مِسْكِينًا ﴿ ذَٰلِكَ لِتُوْمِنُـوُ ا পরস্পরকে স্পর্শ করার ; অতপর যে (রোযা রাখার) শক্তি রাখে না, তবে সে যেন ষাটজন মিসকীনকে খাওয়ায়ৢ১১, এটা এজন্য যে, তোমরা যেন ঈমান আন

ن+)-فَمَنُ (৩) সম্পর্কে যা - خَبِيْرٌ ; তোমরা করছো - بَمَالُوْنَ ; সম্যক অবহিত ارمَن - (بَمَن - بَمَا )-তবে যে ব্যক্তি : بَرَاءً - পায়নি (কোনো গোলাম) ; أن - অবে যেন রোযা রাখে ; بَنَمْ بَرَبُّن - শাগাতার بَنْ - আগেই ; টা - আগেই ; টা - করম্পরকে স্পর্ল করার ; أن أَ يَسْتَطِعْ ; অতপর যে - يُتَمَاسًا - (রোযা রাখার) শক্তি রাখে না - نَاطْعَامُ ) - তবে সে যেন খাওয়ায় ; الما المام - التَوْمَنُو الله - (ن - الطعام ) - نَاطْعَامُ ; ম্সকীনকে - سَكِيْنًا - (তামরা যেন স্বমান আন ;

১০. অর্থাৎ তোমরা কাউকে না শুনিয়ে যদি চুপে চুপে যিহার করো এবং কাফ্ফারা না দিয়ে তা প্রত্যাহার করে নাও তথা স্ত্রীর সাথে মেলামেশা শুরু করো, তাহলে দুনিয়ার কেউ তা না জানলেও আল্লাহ তা জানেন এবং এ কাজের জন্য তোমাদেরকে অবশ্যই শান্তি দেবেন। কেননা তিনি তোমাদের গোপন-প্রকাশ্য সব কাজের খবর রাখেন।

১১. এ আয়াতে যিহার সম্পর্কে আল্লাহর নির্দেশ বর্ণিত হয়েছে। এ আয়াত এবং রাসূলুল্লাহ সা.-এর এ ব্যাপারে সিদ্ধান্ত এবং ইসলামের সাধারণ নীতিমালার ওপর ভিত্তি করে ইসলামের ফকীহ তথা আইনজ্ঞগণ যে বিধান দিয়েছেন তা নিম্নরূপ—-

এক ঃ ইসলামী আইনের বিধানাবলী তিনটি ভিত্তির ওপর প্রতিষ্ঠিত। প্রথমত যিহার দ্বারা বিবাহ বন্ধন ছিন্ন হয় না। দ্বিতীয়ত, যিহার দ্বারা ব্রী সাময়িকভাবে স্বামীর জ্বন্য হারাম বা নিষিদ্ধ হয়ে যায়। তৃতীয়ত, স্বামী কর্তৃক কাফ্ফারা আদায় না করা পর্যন্ত এ হারাম বা নিষিদ্ধতা বহাল থাকে। কাফ্ফারাই একমাত্র এ নিষিদ্ধতা রহিত করতে পারে।

দুই ঃ যিহার গ্রহণযোগ্য হওয়ার জন্য স্বামীকে সুস্থ-বৃদ্ধি, প্রাপ্ত-বয়ন্ধ, সজ্ঞান ও সচেতন হতে হবে। কেউ ইচ্ছাকৃত নেশাগ্রস্ত হলে এবং সে অবস্থায় যিহার করলে তা গ্রহণ যোগ্য হবে; কেননা সে ইচ্ছা করেই নিজের ওপর এ অবস্থা চাপিয়ে নিয়েছে।

ওধুমাত্র মুসলমান স্বামীর যিহারই গ্রহণযোগ্য হবে। কেননা আয়াতে 'ইউযাহিরনা মিনকুম' বলে মুসলমানদেরকেই সম্বোধন করা হয়েছে। িকোনো মহিলা যদি পুরুষের মতো তার স্বামীকে বলে যে, তুমি আমার জন্য আমারী।
'পিতার মতো' অথবা যদি বলে, 'আমি তোমার জন্য তোমার মায়ের মতো' তাহলে।
স্ত্রীর এ বক্তব্য যিহার হিসেবে গণ্য হবে না।

তিন ঃ সুস্থ বিবেক-বৃদ্ধিসম্পন্ন সজ্ঞান ব্যক্তির হাসি-তামাশা, আদর-সোহাগী বা স্বাভাবিক অবস্থায় যিহারের শব্দাবলী উচ্চারণ করলেই তা যিহার বলে গণ্য হবে।

চার ঃ বিবাহিতা স্ত্রীর সাথেই শুধুমাত্র যিহার করা যায়। কেউ যদি কোনো নারীকে বলে যে, 'আমি যদি তোমাকে বিয়ে করি, তাহলে তুমি আমার জন্য আমার মায়ের পিঠের মতো' এরূপ ক্ষেত্রে সে যখনই সেই নারীকে বিয়ে করুক না কেনো, কাফ্ফারা আদায় ছাড়া তাকে স্পর্শ করা তার জন্য বৈধ হবে না। হযরত উমর রা.-এর ফতোয়া এটাই ছিলো।

পাঁচ ঃ হানাফী ও শাফেয়ী আইনবিদদের মতে সময়-নির্দিষ্ট যিহার নির্দিষ্ট সময় পর্যস্ত কার্যকর থাকবে। এ সময়ের মধ্যে স্ত্রীকে স্পর্শ করার জন্য কাফ্ফারা আদায় করতে হবে। নির্দিষ্ট সময় শেষ হয়ে গেলে যিহারের হুকুম অকার্যকর হয়ে যাবে।

ছয় ঃ শর্তযুক্ত যিহারের শর্ত ভঙ্গ হলেই কাফ্ফারা দিতে হবে।

সাত ঃ একাধিকবার যিহারের বাক্য উচ্চারণ করলে তা একই বৈঠকে হোক বা বিভিন্ন বৈঠকে —যতবার বলা হবে ততবার কাফ্ফারা দিতে হবে।

আট ঃ একাধিক স্ত্রীর সাথে এক সাথে যিহার করলে প্রত্যেককে হালাল করার জন্য আলাদা আলাদা কাফফারা দিতে হবে।

নয় ঃ একবার যিহারের কাফ্ফারা দেয়ার পর পুনরায় যিহার করলে পুনরায় কাফ্ফারা দিতে হবে।

দশ ঃ কাফ্ফারা দেয়ার আগেই স্ত্রীর সাথে মেলামেশা করা শুনাহ। কেউ যদি এমন করে তবে তাকে একটি কাফ্ফারা দিতে হবে। তবে তার একাজের জন্য আল্লাহর কাছে ক্ষমা চাওয়া উচিত এবং এমন কাজ না করা উচিত।

এগার ঃ হানাফীদের মতে স্ত্রীকে সেসব নারীর সাথে তুলনা করলেই যিহার হবে যারা বংশ, দুধপান অথবা দাম্পত্য সম্পর্কের কারণে চিরস্থায়ীভাবে হারাম। যেসব নারী অস্থায়ীভাবে হারাম এবং কোনো সময় হালাল হতে পারে, তারা এর অন্তর্ভুক্ত নয়।

বার ঃ "তুমি আমার জন্য আমার মায়ের পিঠের মতো।" যিহারের সুস্পষ্ট বাক্য এটাই। আরবদের মধ্যে যিহারের বাক্য এটাই ছিলো, এ সম্পর্কেই কুরআনে নাযিল হয়েছে। এটা ছাড়া অন্য বাক্য দারা যিহার গণ্য হবে অথবা হবে না, তা নির্ভর করবে উক্ত বাক্যের বক্তার নিয়তের ওপর।

তের ঃ কোনো ব্যক্তি যিহার করার পর যদি স্ত্রীর সাথে সহবাস করতে চায় তাহলেই তাকে কাফ্ফারা দিয়ে হুরমত বা নিষিদ্ধতা দূরীভূত করতে হবে, যে নিষিদ্ধতা যিহার

দকরার কারণে বলবৎ হয়েছিলো। অতএব কেউ যদি যিহার করার পর স্ত্রীর সাথে সহবাস করতে না চায় তাহলে তাকে কাফফারা দিতে হবে না।

চৌদ্দ ঃ কাফ্ফারা দেয়ার আগে কোনো যিহারকারী ব্যক্তির জন্য স্ত্রীর সাথে শুধুমাত্র সহবাস করাই হারাম নয়। বরং কামভাবের সাথে তাকে স্পর্শ করাও হারাম।

পনর ঃ কোনো ব্যক্তি যদি যিহার করার পর স্ত্রীকে তালাক দেয় অতপর রাজায়াত করে তথা স্ত্রীকে পুনরায় গ্রহণ করে, তারপরও কাফ্ফারা দেয়ার আগে স্ত্রীকে স্পর্ল করা তার জন্য জায়েয হবে না। তালাকে বায়েন-এর পর স্ত্রীকে পুনঃ বিবাহ করার পরও কাফ্ফারা দেয়ার আগে স্ত্রীকে স্পর্ল করা তার জন্য জায়েয হবে না। এমনকি তিন তালাক দেয়ার পর যদি স্ত্রীর অন্যের সাথে বিবাহ হয় এবং সে স্বামী মারা যায় বা সে স্বামীও তাকে তালাক দেয় অতপর যিহারকারী স্বামী তাকে পুনঃ বিবাহ করে তাহলেও কাফফারা দেয়ার আগে স্বামীর জন্য তাকে স্পর্ল করা জায়েয হবে না।

ষোল ঃ যিহারকারী স্বামীকে কাফ্ফারা দেয়ার আগে নিচ্ছেকে স্পর্শ করতে না দেয়া দ্রীর কর্তব্য। তাই স্বামী কাফ্ফারা না দিলে স্ত্রী আদালতের আশ্রয় নিয়ে কাফ্ফারা দিয়ে স্বামীকে বাধ্য করতে পারবে। আদালতের নির্দেশ অমান্য করলে আদালত তাকে প্রহার বা কারাদণ্ড অথবা উভয় প্রকার শাস্তি দিতে পারবে।

সতের ঃ কাফ্ফারার তিন প্রকারের কোনোটার সামর্থ না থাকলে সমাজের লোকদের উচিত, তারা যেন তৃতীয় কাফ্ফারা শোধ করতে তাকে সাহায্য করে। অর্থাৎ অন্ততপক্ষে সে যেন ৬০ জন মিসকিনকে খাদ্য দান করে নিজের ওপর হারামকৃত স্ত্রীর সাথে সম্পর্ক পুনঃ স্থাপন করে নিতে পারে।

আঠার ঃ কাফ্ফারা আদায়ের ক্ষেত্রে মুসলিম বা অমুসলিম যে কোনো প্রকার দাস বা দাসী মুক্ত করা যাবে।

উনিশ ঃ দাস-দাসী মুক্ত করা সম্ভব না হলে দু'মাস লাগাতার রোযা রাখতে হবে। এক্ষেত্রে চান্দ্র মাসের হিসাব ধর্তব্য হবে। চান্দ্র মাসের মাঝামাঝি থেকে রোযা শুরু করলে ৬০ (ষাট) দিন রোযা রাখতে হবে।

এ ষাট দিনের মধ্যে—রোযা রাখা নিষিদ্ধ এমন দিন না পড়ে, রোযা শুরু করার আগে সেদিকে খেয়াল রাখতে হবে।

এ ষাট দিনের মধ্যে কোনো ওযর বশত বা বিনা ওযরে রোযা ভঙ্গ করলে, পুনরায় প্রথম থেকে রোযা শুরু করতে হবে।

রোযা ষাটটি পূর্ণ হওয়ার আগে যিহারকারী যদি স্ত্রীকে স্পর্শ করে তাহলে রোযার ধারাবাহিকতা বিনষ্ট হয়ে যাবে এবং পুনরায় প্রথম থেকে রোযা রাখতে হবে।

বিশ ঃ শ্বরণীয় যে, কাফ্ফারার প্রথম প্রকার অসম্ভব হলেই, দ্বিতীয় প্রকার এবং এটা অসম্ভব হলেই তৃতীয় প্রকার তথা ষাটজন মিসকীনকে খাদ্য দান করতে হবে।

# بِاللهِ وَرَسُولِهِ • وَتِلْكَ مُنُودُ اللهِ • وَلِلْكِورِيْ عَنَابُ الِيْرُ

আল্লাহর প্রতি ও তাঁর রাস্লের প্রতি<sup>১২</sup>; আর এগুলো আল্লাহর নির্ধারিত সীমারেখা, আর (এ সীমারেখা) লংঘনকারীদের জ্বন্য রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক আযাব।<sup>১৩</sup>

## @إِنَّ الَّذِيْنَ يُحَادُوْنَ اللهُ وَرَسُولُهُ كُبِتُوْاكُمَا كُبِتَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِرْ

৫. নিশ্চয়ই যারা বিরোধিতা করে আল্লাহর এবং তাঁর রাস্লের<sup>১৪</sup>, তাদেরকে লাঞ্ছিত করা হবে, যেমন লাঞ্জিত করা হয়েছিলো ওদেরকে যারা ছিলো তাদের আগে<sup>১৫</sup>,

- وَ ; आत्वारत প্রতি ; وَ - وَ رَسُولُه ; وَ - وَ بَاللَه ) - وَ بَالْه ) - وَ بَاللَه ) - وَ بَالْه ) اللَه ) - وَ بَالْه ) اللّه ) - وَ بَالْه ) - وَ بَالْه ) - وَ بَالْه ) - وَ بَالْهُ ) - وَ بَالْهُ ) اللّه ) - وَ بَالْهُ إِلْهُ ) اللّه ) - وَ بَالْه

(বিশেষ দ্রষ্টব্য ঃ যিহারের মাসয়ালা বিস্তারিত জানার জন্য ফিকাহর কিতাবগুলো দ্রষ্টব্য। তাফহীমূল কুরআনের ১৬ খণ্ডের সূরা মুজাদালার ১১ টীকা অংশের বিস্তারিত আলোচনা অংশ দ্রষ্টব্য)

- ১২. এখানে আগে থেকে ঈমান আনা মুসলমানদেরকে সম্বোধন করে ঈমান আনার কথা বলে বুঝানো হয়েছে যে, তোমরা যেহেতু আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের প্রতি ঈমান এনেছো, সুতরাং আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের নির্দেশ পুরোপুরি পালন করো। ঈমান আনার পর জাহেলী রীতিনীতি ও রসম-রেওয়াজ মেনে চলা ঈমান-বিরোধী কাজ। ঈমান আনার পর আল্লাহ ও রাসূলের দেয়া বিধানের বিপরীত দুনিয়ার অন্য কোনো আইন মেনে চলা কোনো মু'মিনের জন্য সংগত নয়।
- ১৩. এখানে 'কাফির' দ্বারা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লকে অস্বীকারকারী 'কাফির' বুঝানো হয়নি; বরং এর দ্বারা বুঝানো হয়েছে— যারা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আদেশ-নিষেধকে কথা ও কাজের মাধ্যমে প্রত্যাখ্যান করে তারা আল্লাহর নিকট মু'মিন বলে গণ্য হয় না। এসব লোকই আল্লাহর নির্ধারিত সীমা তথা ফরয, হালাল, হারাম ইত্যাদির ধার ধারে না, নিজের ইচ্ছাকেই তারা প্রাধান্য দিয়ে কাজ করে।
- ১৪. পূর্বের আয়াতে আল্লাহর বিধানের যেসীমারেখা বর্ণিত হয়েছে, আলোচ্য আয়াতে সেই সীমারেখা লংঘনকারীদের প্রতি কঠোর শান্তির সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে।

আয়াতে 'ইউহাদ্দ্নাল্লাহা' অর্থ, 'ইউখালিফুনাল্লাহা' অর্থাৎ আল্লাহর সীমারেখা বা বিধি-নিষেধ না মেনে নিজের মনগড়া সীমারেখা ও বিধি-নিষেধ বানিয়ে নেয়া।

# وَقُنُ ٱنْزِلْنَا الْهِ بَيِّنْتِ وَلِلْكَفِرِينَ عَنَ الْجُهِينَ فَيَوْا يَبْعَثُهُمُ اللهُ

আর আমি তো নিঃসন্দেহে নাযিল করেছি সুস্পষ্ট আয়াতসমূহ ; আর (সেসব আয়াত) অস্বীকারকারীদের জন্য রয়েছে অপমানকর শান্তি। ১৬ ৬. যেদিন পুনর্জীবিত করবেন

## جَمِيعًا فَينبِئُهُمْرِ بِمَا عَمِلُوا وَاحْصَدُ اللهُ وَنَسُوهُ وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَرْعِ شَوِينً

আল্লাহ তাদের সকলকে, (সেদিন) তিনি তাদেরকে জানিয়ে দেবেন সে সম্পর্কে যা তারা করতো ; আল্লাহ তা সযত্নে সংরক্ষণ করে রেখেছেন, অথচ তারা তা ভূলে গিয়েছে<sup>১৭</sup> ; আর আল্লাহ সকল বিষয়ে সম্যক দ্রষ্টা।

وَ اللّهِ وَ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ

১৫. এখানে আল্লাহর সীমারেখা লংঘনকারী এবং নিজেদের মনগড়া আইনের অনুসরণকারীর শান্তির ধরন বর্ণিত হয়েছে। বলা হয়েছে যে, তাদের এ কাজের জন্য পূর্ববর্তী নবীগণের অবাধ্য উত্মতদের পরিণতি ভোগ করতে হবে। তারা যেভাবে আল্লাহর রহমত থেকে দুনিয়ার জীবনে লাঞ্ছনা, বিভ্রান্তি, অনাচার, নৈতিক ও সামাজি ক অবক্ষয়ের শিকার হয়েছে, তেমনি উত্মতে মুহাম্মাদীও যদি তাদের পদাংক অনুসরণ করে আল্লাহর আইনের বিরুদ্ধাচরণ করে, তাদের পরিণতিওওদের চেয়ে ভিনু হবে না।

১৬. এ আয়াতের প্রথমাংশে যে শান্তির কথা বলা হয়েছে, তাহলো দুনিয়ার শান্তি। আর শেষাংশে বলা হয়েছে আখিরাতের শান্তির কথা। আল্লাহর আইনের বিরুদ্ধাচরণকারীদের জন্য এ উভয় শান্তি দেয়া হবে।

১৭. অর্থাৎ আল্লাহর আইনের বিরোধিতা করে নিজেদের মনগড়া আইন তৈরী করে আল্লাহ বান্দাদেরকে সে আইন মানতে বাধ্য করা এবং তার ফলে দুনিয়াতে যেসব বিপর্যয় সৃষ্টি হয়েছে—এসব আল্লাহ তাঁর রেজিষ্টারে সংরক্ষণ করে রাখছেন। যদি অপরাধীরা এ কাজকে গুরুত্বীন মনে করে ভুলে যাক না কেনো। তাদের ধারণায় এসব কাজ যদিও গুরুত্বীন হোক না কেনো, আল্লাহর কাছে কোনো কাজই গুরুত্বীন নয়। আথিরাতে তাদের ছোট-বড় সকল অপরাধ তাদের সামনে পেশ করা হবে।

#### ১ম রুকৃ' (১-৬ আয়াত)-এর শিকা

- ১. সূরার প্রথম আয়াতে ইংগীতকৃত দ্বীলোকটি ছিলেন হযরত আওস ইবনে সামেত রা.-এর স্ত্রী হযরত খাওলা বিনতে সা'লাবা রা.।
- ২. এ সূরায় যিহার সম্পর্কিত বিস্তারিত বিধান নাযিল হয়েছে। বিবাহিতা দ্রীকে চিরতরে হারাম করার উদ্দেশ্যে বিবাহ নিষিদ্ধ চিরমূহরিমাত মহিলাদের সাথে অথবা দ্রীর কোনো অঙ্গকে তাঁদের কোনো অঙ্গের সাথে তুলনা করাকে যিহার বলা হয়। 'ষিহার' একটি জাহেলী রেওয়াজ। কোনো মু'মিনের জন্য একাজ শোভনীয় নয়।
- ৩. কোনো সঙ্গত কারণে স্ত্রীকে বিচ্ছিন্ন করার জ্বন্য ইসলামের অনুমোদিত বিধান 'তালাক'। 'তালাক' দেয়ার ক্ষেত্রেও তালাকের 'সুনাত' পদ্ধতি অনুসরণ করা মু'মিনদের কর্তব্য।
- ৪. 'যিহার' করতে গিয়ে যে বাক্য উচ্চারণ করা হয়, তা উচ্চারণ করাতো দ্রের কথা এরূপ কথা কল্পনা করাও কোনো সুসভ্য মানুষের পক্ষে সংগত নয়।
- ৫. কাউকে মুখে মুখে 'মা' বলে ডাকলে অথবা মায়ের মতো মনে করলেই সে মহিলা মা হয়ে যেতে পারে না। 'মা'-তো তিনিই য়িন তাকে গর্ভে ধারণ করেছে এবং প্রসব করেছে।
- ৬. শরয়ী আইনের রচয়িতা হলেন আল্লাহ। তিনি মায়ের সাথে যেসব নারীকে মাতৃত্বের মর্যাদা দান করেছেন, তারা হলেন—দাদী, নানী, শান্ডড়ী, দুধমা এবং রাসূলুল্লাহ সা.-এর পবিত্র দ্রীগণ।
- ৭. কোনো মূর্খ যদি স্ত্রীর সাথে যিহার করে বসে, তার এ আচরণের দ্বারা তার স্ত্রী চিরতরে হারাম হয়ে যাবে না ; বরং তার এ মূর্খতাসুলভ কাজের জন্য তাকে কিছু দণ্ড দিতে হবে।
- ৮. 'যিহার'-এর প্রথম দণ্ড হলো একজন ক্রীতদাসকে আযাদ করে দিতে হবে এবং তা করতে অসমর্থ হলে চান্দ্রমাসের দু'মাস অথবা ৬০দিন লাগাতার রোযা রাখতে হবে। ষাট দিন রোযা রাখতে অসমর্থ হলে ৬০ জন মিসকীনকে দু'বেলার খাদ্য দান করতে হবে।
- ৯. ষাট দিনের রোযা শেষ হওয়ার আগে স্ত্রীকে স্পর্শ করতে পারবে না । যদি তা করে তবে পুনরায় নতুন করে রোযা রাখতে হবে।
  - ১০. 'যিহার'-এর এ নির্ধারিত দণ্ড মুসলিম জাতিকে সুসভ্য ও ব্লুচীবান মানুষে উন্লীত করার জন্য।
- ১১. কেউ যদি 'যিহার' করার পর তার কাফ্ফারা পরিশোধ না করে দ্রীকে স্পর্শ করে তা দুনিয়ার কেউ না জানলেও আল্লাহ তা জানেন এবং যখাসময়ে তার শাস্তি তাকে ভোগ করতে হবে।
- ১২. আল্লাহ তা'আলা মানুষের ছোট-বড় সকল কাজই সযত্নে সংরক্ষণ করে রাখছেন। সূতরাং আল্লাহর পাকড়াও থেকে কেউ রক্ষা পেতে পারে না।
- ১৩. আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের প্রতি ঈমান আনার পর আল্লাহর দেয়া সীমারেখা লংঘন করার কোনো অধিকার কোনো মু'মিনের থাকে না। আবার আল্লাহর বিধানের বিরোধী কোনো মানব রচিত বিধানকে উত্তম মনে করে তার অনুসরণকারী মু'মিন থাকতে পারে না।
- ১৪. যারা আল্লাহর বিধানের বিপরীত কোনো মানব রচিত বিধান অনুসরণ করে এবং আল্লাহর বিধান মানতে অন্যকে বাধা দেয়, তাদের জন্য দুনিয়া ও আখিরাত উভয় স্থানেই শাস্তি রয়েছে।
- ১৫. আল্লাহর বিধানের বিরোধী লোকদের জন্য রয়েছে দুনিয়াতে লাঞ্ছনা এবং আল্লাহর রহমত থেকে বঞ্চনা এবং আখিরাতে অপমানকর শাস্তি। এটাই হবে তাদের চরম শাস্তি, যা থেকে মুক্তির কোনো উপায় থাকবে না।

#### স্রা হিসেবে রুক্'-২ পারা হিসেবে রুক্'-২ আয়াত সংখ্যা-৭

# ﴿ ٱلْرُبُونَ اللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُونَ مِنْ نَجُوى

 থাপনি কি লক্ষ্য করেননি যে, আল্লাহ অবশ্যই জানেন যা কিছু আছে আসমানে এবং যা কিছু আছে যমীনে<sup>১৮</sup>; এমন কোনো পরামর্শ হয় না

# تُلْتُةِ إِلَّاهُ وَرَابِعُهُ وَلَا خَسْهِ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُ وَلَّا أَذْنَى مِنْ ذَٰلِكَ

তিন জনের যাতে তিনি না হন তাদের চতুর্থ জন, আর না পাঁচ জনের (পরামর্শ হয়) যাতে তিনি না হন তাদের ষষ্ঠ জন<sup>১৯</sup>, আর না (কোনো পরামর্শ হয়) এর চেয়ে কম

﴿ عَلَمُ : ﴿ عَلَمُ اللّٰهُ : ﴿ عَلَمُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰ

১৮. এ আয়াত ইয়াহ্দী ও মুনাফিকদের সম্পর্কে নাথিল হলেও মুসলমানদেরকে-ও পাপাচার, বাড়াবাড়ি, আল্পাহ ও রাস্লের অবাধ্য হয়ে পারম্পরিক কানাঘুষা করতে নিষেধ করা হয়েছে। ইয়াহ্দী ও মুসলমানদের মধ্যে শান্তি চুক্তি ছিলো। তারা কোনো মুসলমানকে আসতে দেখলে নিজেদের মধ্যে কানাঘুষা করতো, যাতে আগত মুসলমানের মনে কোনো সন্দেহ-সংশয় সৃষ্টি করে দেয়া যায়। মুনাফিকরা-ও নিজেদের মধ্যে একই রকম কানাকানি বা ফিসফিসানীতে লিপ্ত ছিলো। আল্পাহ তা'আলা উভয় প্রকার লোককে সতর্ক করে দিয়েছেন এই বলে যে, তোমাদের এসব আচরণ দ্বারা মুসলমানদের কোনো ক্ষতিই করতে পারবে না।

১৯. আয়াতে কানাঘুষাকারীর সংখ্যা তিন বা পাঁচ উল্লেখ করা হয়েছে। তিন এরপর দুই এবং পরে চার সংখ্যাকে বাদ দেয়া হয়েছে। এর কারণ মুফাস্সিরীনে কিরাম বিভিন্ন সম্ভাব্য জবাব দিয়েছেন। এর আরেকটি জবাব এটাও হতে পারে যে, কুরআন মাজীদ আল্লাহর কিতাব। এর সাহিত্যিক মান ও ভাষা-মাধুর্য অনুপম। কুরআনের সাহিত্যিক বৈশিষ্ট্য ও ভাষার মাধুর্য রক্ষার জন্যই এমনটি করা হয়েছে। পরবর্তী বাক্যে

# وَلَا ٱكْثَرِ إِلَّا هُومَعَهُ ﴿ آيَى مَا كَانُوا ۚ ثَرَّيُنَبِّئُهُ ﴿ بِمَا عَمِلُوا يَـ وَ ۗ ٱلْقِيمَةِ ﴿

এবং না বেশী যাতে তিনি না থাকেন ভাদের সাথে—তারা যেখানেই থাকুক না কেনো<sup>১০</sup> ; অতপর কিয়ামতের দিন তিনি তাদেরকে সেসব জানিয়ে দেবেন যাকিছু তারা করেছে

إِنَّ اللَّهِ بِكُلِّ شَيْ عَلِيْرٌ ﴿ الْمُرْتَرِ إِلَى الَّذِيثَ نُهُ وَا عَنِ النَّجُ وَى ثُرَّ

নিশ্চয়ই আল্লাহ সকল বিষয় সম্পর্কে সর্বজ্ঞ। ৮. আপনি কি তাদের প্রতি লক্ষ্য করেননি, যাদেরকে কানাঘুষা করা থেকে নিষেধ করা হয়েছিলো, কিন্তু

يَعُودُونَ لِمَا نَهُو اعْنَهُ وَيَتَنْجُونَ بِالْإِثْرِ وَالْعُنُ وَانِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ نَعُودُونَ لِالْإِثْرِ وَالْعُنُ وَانِ وَمَعْصِيتِ الرَّسُولِ نَعُودُونَ لِللَّا يَعُودُونَ لِلْآثِرِ وَالْعُنُ وَانِ وَمَعْصِيتِ الرَّسُولِ نَعُودُونَ لِلَا ثَمُودُ وَنَا لِللَّالِيَّةِ الْمُؤْلِنَ فَيَا لَا لَهُ اللَّعُونَ لِللَّالِيَّةِ وَلَا لَا لَهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

বাড়াবাড়ি এবং রাসূলের অবাধ্যতায় তারা কানাকানি করতেই থাকে ;

অবশ্য দুই এবং পাঁচ-এর অধিক সংখ্যক শূন্যতা-ও এ বলে পূরণ করা হয়েছে যে, "কানাঘুষাকারীর সংখ্যা তিন-এর কম বা পাঁচ-এর অধিক হলেও আল্লাহ তাদের সাথেই আছেন।

২০. অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা সর্বজ্ঞ, সর্বশ্রোতা, সর্বদ্রষ্টা ও সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী হওয়ার জন্যই বলা হয়েছে যে, বান্দাহ যেখানেই থাকুক না কেনো আল্লাহ সার্বক্ষণিক বান্দাহর সাথে থাকেন। সুতরাং বান্দাহ সকল কাজ-কর্ম, কথাবার্তা, চিন্তা-ভাবনায় যেন আল্লাহর উপস্থিতির কথা মনে করে নিজেকে সংযত রাখেন। পাপাচার, যুলুম এবং আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের বিরোধিতা থেকে যেন নিজেকে রক্ষা করে।

## وَإِذَاجَاءُوكَ حَيُوكَ بِهَا لَرِيْحَيِكَ بِهِ اللهُ وَيَعْدُولُونَ فِي النَّهُ سِهِرُ আর যখন তারা আপনার নিকট আসে, আপনাকে এমন শব্দে সালাম দেয়, যধারা আল্লাহ আপনাকে সালাম দেননিংং, আর তারা নিজেদের মনে মনে বলে—

২১. অর্থাৎ আলোচ্য আয়াত নাযিলের আগেও রাস্পুল্লাহ সা. মুনাফিক ও ইয়াহুদীদেরকে পারস্পরিক কানাকানির ক্ষতিকর দিক সম্পর্কে অবহিত করেছিলেন, কিন্তু তারা এ থেকে বিরত থাকেনি। অতপর আলোচ্য আয়াতে তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে।

২২. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা আপনাকে সালাম বা অভিবাদনের জন্য যে শব্দ নির্ধারণ করে দিয়েছেন, ইয়াহুদী ও মুনাফিকরা তাকে বিকৃত করে ভিন্ন অর্থ বৃথাতে সচেষ্ট রয়েছে। আল্লাহর নির্ধারিত শব্দ হলো— 'আস্সালামু আলাইকুম' যার অর্থ আপনার ওপর শান্তি বর্ষিত হোক, অথচ এসব পাপীরা বিকৃতভাবে বলে 'আসসামু আলাইকুম' যার অর্থ আপনার মৃত্যু হোক। রাসূলুল্লাহ সা. তাদের এ কারসান্তি থেকে বেখবর ছিলেন না, তিনি জবাবে বলেছেন, 'ওয়া আলাইকুম' অর্থাৎ 'তোমাদের ওপরও' এ সময় হ্যরত আয়েশা রা. উপস্থিত ছিলেন। তিনি তাদের চালাকী বৃথতে পেরে বলে দিলেন— "তোমাদের মৃত্যু হোক এবং তোমার ওপর আল্লাহর গযব ও অভিশাপ পড়ক।" রাস্লুল্লাহ সা. বললেন, "হে আয়েশা! আল্লাহ তা'আলা কটু কথা পসন্দ করেন না।' আয়েশারা. বললেন— "ইয়া রাস্লুল্লাহ তারা কি বলেছেন, আপনি শোনেননি ?' তিনি বললেন, "আমি বলে দিয়েছি 'তোমাদের ওপরও' অর্থাৎ তোমরা আমার ওপর যে কথা বলে বদদোয়া করেছো, তোমাদের ওপরও তা বর্ষিত হোক।"

২৩. অর্থাৎ ইয়াহূদী ও মুনাফিকরা মনে করতো যে, মুহামদ সা. যদি সত্যিই রাসূল হয়ে থাকেন, তাহলে আমরা 'আস্সামু আলাইকুম' বলে তাঁর মৃত্যু কামনা করার পর<sub>ু</sub>

# وَإِنَّهُ الَّذِينَ الْمُوْ إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلَا تَتَنَاجُوْا بِالْإِثْرِ وَالْعُنُ وَانِ

৯. হে যারা ঈমান এনেছো! তোমরা যখন পরস্পর গোপন আলোচনা করো, তখন পাপাচার ও যুলুম

ومعْصِيرَ السَّوْلِ وَتَنَاجُوْا بِالْبِرِّ وَالسَّقُوى وَالسَّهُ الَّذِي َ الْيَهِ وَمَعْصِيرِ السَّوْلِ وَتَنَاجُوْا اللهُ الَّذِي الْيَهِ وَمَعْصِيرِ السَّوْلِ وَتَنَاجُوْا بِالْبِرِّ وَالسَّقُوى وَاللهُ الَّذِي الْيَهِ وَمَعْمِي اللهُ الْبِيرِ وَالسَّقُولِ اللهُ الْنِي الْيَهِ وَمَعْمِي اللهُ اللهُ الْمِي وَمَعْمِي اللهُ ال

رُون  $^{\odot}$  النّجوى مِن الشّيطى لِيحْزُنَ النّبِي اَمَنُوا وَلَيْسَ اَمْنُوا وَلَيْسَ اَمْنُوا وَلَيْسَ (اللّبَيْطَ وَلَيْسَ (اللّبَيْطَ وَلَيْسَ الْمَنُوا وَلَيْسَ (তামাদেরকে একত্রিত করা হবে ا $^{38}$  ১০. এ কানাঘুষা তো শুধুমাত্র শ্রহতানের পক্ষ থেকে হয়ে থাকে, তাদেরকে দুঃখ দেয়ার জন্য যারা ঈমান এনেছে; তবে নয়

পরম্পর গোপন আলোচনা করো; أمنُوا ; শ্বমান এনেছো ; آناجَوْء -الَّذِيْن ; তথন নানানি করো পরম্পর গোপন আলোচনা করো ; آتَنَاجَوا )-فَلاَ تَتَنَاجَوا ; وَالْ الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَ

অবশ্যই আল্লাহর পক্ষ থেকে আমাদের ওপর কোনো আযাব আসতো। যেহেতু আমরা সর্বদা এরূপ আচরণ করার পরও আমাদের ওপর কোনো আযাব আসছে না সুতরাং ইনি রাসূলই নন।

২৪. আগের আয়াতে মুনাফিক ও ইয়াহ্দীদের অবৈধ কানাঘ্যার ব্যাপারে তাদেরকে সতর্ক করে দেয়া হয়েছে। আলোচ্য আয়াতে মুসলমানদের প্রতি নির্দেশ দেয়া হছে যে, তাদের পরস্পরিক গোপন পরামর্শের বিষয়বস্থ যেন পাপাচার-যুলুম, আল্লাহ ও তাঁর রাসূলের বিরোধী না হয়; বরং তা যেন সংকর্ম ও আল্লাহ ভীতি সম্পর্কিত হয়।

গোপন পরামর্শ বা আলাপ-আলোচনা আসলে একেবারে নিষিদ্ধ কোনো বিষয় নয়। এর বৈধতা-অবৈধতা বিষয়বস্তু, পরিস্থিতি, পরিবেশ তথা স্থান-কাল-পাত্রের ওপর নির্ভরশীল।

# بِضَارِّهُ مُسَيِّعًا اللَّهِ بِاذْنِ اللهِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ 3 أَنَّهُ اللهِ فَلْيَتُوكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ 3 अ जात्मत्र किছ्याव कि कतरा सक्त्र, आन्नाहत देव्हा हाज़ ; आत आन्नाहत उनतह भू भिनत्मत छत्रमा कता उठिए। 3 33. द

الن يَسَ امنوا إذا قيل لكر تفسكو إفي المجلس فأفسكوا يفسر الله याता मैंमान वाताहा, यथन তোমाদেরকে वला रस 'মাজলিসের মধ্যে জারগা প্রশন্ত করে দাও', তখন তোমরা জারগা প্রশন্ত করে দেবেন

بضارهم - কছা ; باذن ; ভাড়া ; الله - কছুমাত্র ; بضارهم - خسارهم - بضارهم - কছা - بضارهم -

যেমন সমাজের সংকর্মশীল ও আল্লাহ ভীরু দু-চারজন লোকের সংকর্মও আল্লাহর ভয় তথা কোনো দীনী গোপন আলোচনা কোনো দৃষণীয় কাজ নয়, তেমনি সমাজের মধ্যকার কোনো অন্যায় নয়, তেমনি সমাজের মধ্যকার কোনো অন্যায়, যুলুম ও পাপাচার দূরীকরণের উদ্দেশ্যে গোপন পরামর্শও কোনো গুনাহের কাজ নয়।

অপরদিকে অন্যায়কারী, যালিম, পাপাসক্ত, জাহিল ও চরিত্রহীন লোকদের গোপন পরামর্শ মানুষের মনে এ আশংকা সৃষ্টি করে যে, কোনো গোলযোগ-বিশৃংখলা সৃষ্টির পায়তারা চলছে। আবার মুসলমানদের মধ্যে দলাদলি সৃষ্টির উদ্দেশ্যে গোপন শলা-পরামর্শ করা, অথবা নাশকতা সৃষ্টির উদ্দেশ্যে শলা-পরামর্শ করা — এসবই অবৈধ। মোটকথা অসদুদ্দেশ্যে শলা-পরামর্শ করা তথা অপরাধ; পক্ষান্তরে সদুদ্দেশ্যে শলা-পরামর্শ করা সওয়াবের কাজ।

২৫. অর্থাৎ দুষ্কৃতকারীদের গোপন শলা-পরামর্শ ও কৃটিল ষড়যন্ত্রের কারণে মু'মিনদের উদ্বেগ-উৎকণ্ঠায় থাকা উচিত নয়; কারণ তারা বিশ্বাস করে যে, আল্লাহর ইচ্ছা ছাড়া দুনিয়ার কোনো শক্তিই তাদের কোনো ক্ষতি করতে পারবে না। সূতরাং শক্রদের শলা-পরামর্শ দেখে সন্দেহের বশবর্তী হয়ে কোনো পাল্টা ব্যবস্থা গ্রহণ করা মু'মিনদের উচিত নয়। বরং সর্বাবস্থায় আল্লাহর ওপর পূর্ণ ভরসা করাই মু'মিনদের উচিত। আর আল্লাহর ওপর পূর্ণ ভরসা থাকলে কোনো মু'মিনই ভীত-সম্ভন্ত ও বিচলিত হতে পারে না এবং বাতিলের উক্ষানীতে উত্তেজিত ও ধৈর্যহারা হয়ে ইনসাফ-বিরোধী তৎপরতায় জড়িয়ে পড়ার আশংকাও তাকে বিচলিত করতে পারে না।

## لَكُرْعَ وَإِذَا قِيْكُ انْشُرُوا فَانْشُرُوا يَكُونِ عِلَيْهِ النِّنِيْسَ امْنُوا مِنْكُرْسُ النُونِ مُمَا المِدامِ، والله مُمَا المِدامِ، والله مُمَا المِدامِنُ عِلَيْهِ اللهِ عليهِ واللهِ المُعَالِمِي

ভোমাদের জন্য ; আর যখন বলা হয় 'ভোমরা উঠে যাও' তখন ভোমরা উঠে যেও<sup>২৭</sup>, আল্লাহ তাদের মর্যাদা বাড়িয়ে দেবেন, যারা ভোমাদের মধ্যে ঈমান এনেছে

وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَرَجْبِ وَاللَّهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّا يُمَا الَّذِينَ

এবং যাদেরকে জ্ঞান দান করা হয়েছে তাদের মর্যাদাও (বাড়িয়ে দেবেন) খ আর তোমরা যা কিছু করো সে সম্পর্কে আল্লাহ সম্যক অবহিত। ১২. হে যারা

- الله الشَنْرُوا ; वना रग्न : قَـيْل ; वना रग्न : وَالله - وَالله - وَ وَالله - وَ الله الله : वना रग्न - وَ الله - وَ الله

২৬. এখানে মুসলিম জাতির সকল বৈঠকাদিতে অনুসরণীয় স্থায়ী বিধি বর্ণিত হয়েছে। আল্পাহ তা'আলা ও তাঁর রাসূল সা. মুসলিম জাতিকে যেসব সামাজিক রীতিনীতি ও আচার-আচরণ শিক্ষা দিয়েছেন, এটা তার অন্যতম। কোনো মাজলিসে যারা আগে এসে বসেছে, তাদের উচিত পরে আসা লোকদের জন্য নিজেরা নড়েচড়ে জায়গা করে দেয়া। তা না করে যে যেখানে যেভাবে বসেছে সেভাবে ঠায় বসে থাকা এবং নবাগতদের বসার ব্যবস্থা করার প্রতি কোনো প্রকার ভ্রুক্তেপ না করা ভদ্রতা ও সৌজন্যতার খেলাপ। আবার যারা পরে এসেছে তাদেরও উচিত নয় জোর করে বা অন্যদেরকে ডিঙিয়ে ভেতরে প্রবেশের চেষ্টা করা। হযরত আবু হুরায়রা রা. থেকে বর্ণিত হাদীসে রাসূলুল্লাহ সা. ইরশাদ করেন, "কোনো ব্যক্তি যেন অন্য কোনো ব্যক্তিকে মাজলিসে তার বসার স্থান থেকে উঠিয়ে দিয়ে সে জায়গায় নিজে না বসে। বরং তোমরা স্বেচ্ছায় অন্যদের বসার জন্য জায়গা করে দাও।" (বুখারী ও মুসলিম)

অন্য একটি হাদীসে হযরত আমর ইবনে আস থেকে বর্ণিত আছে যে, রাস্গৃল্পাহ সা. ইরশাদ করেছেন, "কোনো ব্যক্তির জন্য দু'জনের মাঝখানে তাদের অনুমতি ছাড়া জোর করে বসা বৈধ নয়।" (তিরমিযী, আবু দাউদ)

২৭. অর্থাৎ যখন তোমাদেরকে মাজলিস থেকে চলে যাওয়ার জন্য বলা হয়, তখন উঠে চলে যাও। এ নির্দেশ এজন্য দেয়া হয়েছে যে, রাস্লুল্লাহ সা.-এর মাজলিসে কিছু লোক দীর্ঘ সময় বসে থাকতো এবং একেবারে শেষ পর্যন্ত বসে থাকার চেষ্টা করতো। এতে তাঁর কষ্ট হতো। তাঁর বিশ্রামে ব্যাঘাত ঘটতো এবং কাজকর্মের অসুবিধা সৃষ্টি হতো, এজন্যই নির্দেশ দেয়া হয় যে, তোমাদেরকে মাজলিস সমাপ্তির পর চলে

# مَنُو الذَا نَاجِيتُرُ الرَّسُولَ فَعَنِّ مُوا بَينَ يَلَى نَجُولِكُرُصَلَ قَدَّ ذَلِكَ क्रियान बाताहा, यथन रामद्रा ताज्य ताख रागिन ज्ञानाल क्रतरण ठाइरव, ज्यन रामद्रा रागिन ज्ञानाल क्रांव क्रियान क्रांव क्रियान क्रांव क्रांव

خَيْرِ لَكُمْرُ وَ اَطْهَرُ \* فَانَ لَرْ تَجِلُ وَافَانَ اللهُ غَفُور رَحِيْرُ ﴿ اللهُ عَنْوُر رَحِيْرُ ﴿ اللهُ عَنْوُلُ اللهُ عَنْوُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْوُلًا لَا اللهُ عَنْوُلًا لَا اللهُ عَنْوُلًا لَا اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا لَا اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا للهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا اللهُ عَنْوُلًا اللهُ عَنْوُلًا لَهُ اللهُ عَنْوُلًا اللهُ عَلَيْكُمْ وَاللهُ اللهُ عَنْوُلًا اللهُ عَنْوُلًا اللهُ عَلَيْكُمْ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللهُ اللهُ عَنْوُلًا اللهُ عَنْوَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْوَاللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

ارسُواً - ক্ষমান এনেছো ; اناخیسته ; তাৰ্ন্ন নান্ত্ৰী ন

যেতে বলা হলে তখন তোমরা অনর্থক বসে থেকো না, বরং উঠে গিয়ে রাস্**ল্লাহ** সা.-কে বিশ্রাম করা ও অন্যান্য কাজকর্ম করার সুযোগ দিও।

২৮. অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সেসব লোকেরই মর্যাদা বাড়িয়ে দেবেন, যারা রাস্লের সংশ্রবে থেকে ঈমান ও ইসলামী জ্ঞানের অমূল্য সম্পদ অর্জন করতে পেরেছে এবং সে অনুসারে জীবন গড়তে সক্ষম হয়েছে। তথুমাত্র রাস্লের নিকটে বসার স্থান লাভ করা অথবা দীর্ঘ সময় পর্যন্ত রাস্লের মাজলিসে বসে সময় কাটানোর মধ্যে মর্যাদা বৃদ্ধির কোনো উপাদান নেই।

২৯. একান্তে রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাথে কথা বলার ঝোঁক মুসলমানদের মধ্যে বেড়ে গেলে, তা হালকা করে দিয়ে রাস্লুল্লাহ সা.-এর শারীরিক ও মানসিক কট লাঘব<sub>ুর্ব</sub>

# عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَأَتُوا الزَّلُوةَ وَأَطِيْعُوا اللهُ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ

তোমাদেরকে, তখন তোমরা যথারীতি নামায কয়েম করো ও যাকাত দাও এবং আনুগত্য করো আল্লাহর ও তাঁর রাস্লের; আর আল্লাহ

## غَبِيْرٌ ٰ إِمَا تَعْمَلُوْنَ ۚ

তোমরা যা করছো সে সম্পর্কে পরিপূর্ণভাবে অবহিত।<sup>৩০</sup>

; তখন তোমরা যথারীতি কারেম করো; الزكُوةَ ; ज्या नामाय ; وَ - السِّعُوا - الصَّلُوةَ وَ ज्या नामाय - الصَّلُوةَ - ज्या नामाय - اللهُ - ज्या नामाय - أَسُولُهُ : قُورَ - ज्या नामाय - اللهُ - ज्या नामाय - أَسُولُهُ : قُورُ - ज्या नामाय - أَسُولُهُ : ज्या नामाय - أَسُلُولُهُ : ज्या नामाय - أَسُولُهُ : ज्या नामाय - أَسُلُولُهُ : ज्या नामाय - أَسُلُولُهُ : ज्या नामाय - أَسُلُهُ : ज्या नामाय - أَسُلُولُهُ : أَسُلُهُ : أَسُلُهُ

করার উদ্দেশ্যেই একান্তে আলাপের আগে কিছু সাদকা পেশ করার নির্দেশ দেয়া হয়েছে। মুসলমানদের মধ্যে রাস্লের সাথে একান্তে আলাপ করে নিজের শ্রেষ্ঠত্ব যাহির করার প্রবণতা এমনভাবে বেড়ে গেলো যে, তারা এমন বিষয়েও একান্তে আলাপ করতে শুরু করলো, যা মোটেই একান্তে আলাপ করার বিষয় নয়। এতে রাস্লুল্লাহ সা.-এর কন্ত হতে থাকলে আল্লাহ তা'আলা এ নির্দেশের মাধ্যমে নিয়ন্ত্রণ করলেন। অবশ্য, অভপর এ নির্দেশ রহিত করা হয়েছে। এ নির্দেশের পর প্রথম এবং একমাত্র হয়রত আলী রা. সাদকা পেশ করে রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাথে একান্তে আলাপ করেছিলেন। তাঁর পর পরই এ নির্দেশ রহিত হয়ে যায়।

৩০. রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাথে একান্তে আলাপের নির্দেশটি একদিনের কম সময় চালু ছিলো। অন্য এক বর্ণনায় এর মেয়াদ ছিলো দশ দিন। উল্লিখিত মেয়াদের পরেই আগের নির্দেশ রহিত করে দ্বিতীয় নির্দেশ জারী হয়।

#### ২য় রুকৃ' (৭-১৩ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. আসমান-যমীনের কোনো কিছুই আল্লাহর জ্ঞানের বাইরে নয়। সুতরাং দুই বা ততোধিক সংখ্যক লোকের কোনো গোপন পরামর্শ আল্লাহর অগোচরে হতে পারে না। সদা-সর্বত্র সকলের সাথে আল্লাহর উপস্থিতি অর্থ আল্লাহর অবগতি থাকা। কেননা তিনি সর্বজ্ঞ, সর্বদুষ্টা ও সর্বশ্রোতা।
- ২. আল্লাহ তা আলার সর্বজ্ঞ হওয়ার প্রমাণ পাওয়া যাবে কিয়ামতের দিন, যেদিন মানুষের সকল কর্মের সচিত্র প্রতিবেদন তাদের সামনে পেশ করা হবে।
- ७. कात्ना अमपुष्मत्मा म्याख्य भातन्मतिक कानाच्चा कता मत्रग्नी विधादन निषिक । এতে সমাজের माखि-मृश्यमा विनष्ठ रग्न । একই ভাবে কোনো দীনী জামায়াতের মধ্যেও বিশৃংখলা সৃষ্টির উদ্দেশ্যে পারম্পরিক কানাच्चा कता निरिक्ष ।
  - সদুদ্দেশ্যে সঠিক সিদ্ধান্ত গ্রহণের প্রয়োজনে পারস্পরিক গোপন আলোচনা নিষিদ্ধ নয়।

- ৫ অন্যায়-অবিজ্ঞান, শাপাচার, আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের বিরোধিতার সক্ষ্যে তথা ইসদার্থী বিশ্লোবিতার দক্ষ্যে গোপন পরামর্শ- করা শরীরতে কঠোরভাবে নিষিদ্ধ। আল্লাহ ও রাস্লের অবাধ্যতায় গোপন আলোচনা তথা পার পরিক কানাবুবা করা সুনাকিকীর দক্ষণ।

- ৬. মুনাফিকদের কার্যকলাপের জন্য আল্লাহর পক্ষ থেকে তাৎক্ষণিক শান্তি নায়িল হওরী জনুনের রিসালাতের সত্যতার প্রমাণ নয়। দুনিয়াতে মুনাফিকদের কোনো শান্তি না হৈছেও আনিরতে তাদের যথোপযুক্ত শান্তি হবে। আর তা হবে অত্যন্ত নিকৃষ্ট গন্তব্যস্থল জাহানাম।
- কোনো হকপন্থী ইসলামী দলের অভ্যন্তরে বিশৃংখলা সৃষ্টির উদ্দেশ্যে পরস্পরিক কানাঘুষা করা
  শররী বিধানের পরীপন্থী কাজ। মু'মিনদের পারস্পরিক পরামর্শ হবে সংকর্ম ও তাকওয়া সম্পর্কে।
- ৮. পারস্পরিক কানাকানির এ মন্দ প্রবণতা থেকে বাঁচার জন্য আধিরাতে আল্লাহর সামনে উপস্থিতির কথা অন্তরে জাগরুক রাখতে হবে।
- ৯. অসুদুদ্দেশ্যে কানাঘুষা করা শয়তানী প্ররোচনা। অতএব যখনই এ জাতীয় ইচ্ছা মনে জাগ্রত হয়, তখনি আল্লাহর কাছে আশ্রয় চাইতে হবে।
- ১০. মু মিনদেরকে দুঃখ-দুর্দশায় ফেলার জন্যই শয়তান এ জাতীয় কানাঘুষার প্রবণতা তাদের মধ্যে সৃষ্টি করার চেষ্টা করে।
- ১১. যারা আল্লাহর ওপর পূর্ণ তাওয়াকুল রাখে, শয়তান তাদের কোনো ক্ষতিই করতে সক্ষম হয় না। মু'মিনদের জীবনে যা কিছু দুঃখ-দুর্দশা আপতিত হয় তা আল্লাহর ইচ্ছায় হয়ে থাকে।
  - ১২. সকল অবস্থায় একমাত্র আল্লাহর ওপরই ভরসা রাখতে হবে।
- ১৩. সুশীল ও সুসভ্য মানুষ হতে হলে জীবনের সকল স্তরে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের বিধান অনুসরণের বিকল্প নেই।
- ১৪. কোনো মাজলিসে আগে আসা লোকদের উচিত পরে আসা লোকদের জন্য নিজেরা নড়েচড়ে বসে স্থান করে দেয়া। আর আগে আসা লোকদেরকে ডিঙিয়ে সামনে গিয়ে বসতে চেষ্টা করা পরে আসা লোকদের জন্য সমিচীন নয়।
- ১৫. মাজলিসের আদবসমূহের মধ্যে এটাও একটা যে, আলোচনা শেষে যখন সবাইকে চলে যেতে বলা হবে, তখন অনর্থক ভিড় না করে নিজ নিজ কাজে ফিরে যেতে হবে।
- ১৬. রাসূলুল্লাহ সা.-এর সামনে অনর্থক বসে থাকা এবং তাঁর বিশ্রাম ও অন্য দায়িত্ব পালনে ব্যাঘাত সৃষ্টি করার মধ্যে কোনো মর্যাদা নেই।
- ১৭. আল্লাহর কাছে সেসব লোকেরই মর্যাদা রয়েছে যারা রাসৃপুল্লাহ সংশ্রবে থেকে নিজেদের ঈমানকে পরিপূর্ণ করেছে এবং দীনের অমূল্য জ্ঞান অর্জন করে ধন্য হয়েছে।
- ১৮. রাসৃলের অবর্তমানে রাসৃলের ওয়ারিস দীনী জামায়াতের নেতৃবৃন্দের ব্যাপারেও একই নির্দেশ প্রয়োজন, কেননা তাঁরাও দাওয়াতে দীনের দায়িত্ব পালন করেছেন।
- ১৯. রাস্লুল্লাহ সা.-এর সাথে একান্তে আলাপের আগে সাদকা দানের বিধান কিছুকাল পরেই রহিত হয়ে গেছে, তাই বর্তমানে এ বিধান কার্যকর নেই।
- ২০. অতপর সালাত কায়েম, যাকাত আদায়ের বিধান এবং সর্বকাজে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আনুগত্য করাই মু'মিনদের কর্তব্য।

## স্রা হিসেবে রুকু'-৩ পা<del>রা হি</del>সেবে রুকু'-৩ আয়াত সংখ্যা-৯

(الله والذين ; الله والدين ; الله والله وهم هم الماه الذين ; الله والله وهم الماه الذين ; الله والله والل

৩১. এ আয়াতে ইয়াহুদীদের প্রতি ইশারা করা হয়েছে। কেননা ইয়াহুদীরাই আল্লাহর গযব বা ক্রোধের শিকার। মুনাফিকরা ইয়াহুদীদেরকেই বন্ধু বানিয়েছিলো।

৩২. অর্থাৎ ইয়াহুদীদের সাথে মুনাফিকদের বন্ধুত্ব ছিলো কৃত্রিম। আসলে এরা নিজেদের স্বার্থ হাসিলের জন্যই মুসলমান ও ইয়াহুদী উভয় দলের সাথেই সম্পর্ক পাতিয়ে রেখেছিলো। কুরআন মাজীদের অন্য এক স্থানে আল্লাহ তা'আলা মুনাফিকদের সম্পর্কে বলেছেন—"তারা দোদুল্যমান অবস্থায় আছে, তারা এ দলে (মুসলমানদের)-ও নয়; আর না তারা ওদের (ইয়াহুদীদের) দলে।"

৩৩. অর্থাৎ তারা (মুনাফিকরা) কসম করে বলে যে, তারা আল্লাহ, তাঁর রাস্ল ও কুরআনের প্রতি ঈমান এনেছে এবং তারা ইসলাম ও মুসলমানদের প্রতি বিশ্বন্ত আছে। তাদের এ কসম যে মিথ্যা তা তারা নিজেরাও জ্ঞানে। তারা রাস্লুল্লাহ সা. এবং মুসলমানদের কোনো প্রশ্লের মুখোমুখী হলে, মিথ্যা কসম করে নিজেদেরকে বাঁচানোর চেটা করতো।

تُورُ سَاءَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ الْبَهَانَهُمْ جَنْدُ فَصَلُ وَاعْنَ سَبِيلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ا निक्त र जाता या कतरणा, जा कजर ना यन । ১৬. जाता जारमत कमभरक जान वानिरत्र निस्तरह, जात (जात जाज़ाल) जाता (भानुसरक) जाता रिस एक वांधा रमत्र वि

فَلَهُمْ عَنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مَنَا اللّ عن عن اللهِ مَن الله عن عن اللهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللّ من اللهِ مَن اللَّهُ مِن ال

وَلَيْكَ أَصْحَبُ النَّارِ وَهُمْ فِيهَا خُلُونَ ﴿ يَهُمَ اللَّهُ جَمِيعًا صَحَبُ النَّارِ وَهُمْ فِيهَا خُلُونَ ﴿ يَهُمَ اللَّهُ جَمِيعًا فَا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

مَحُلُفُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُرُونَ لَكُرُونَ لَكُرُونَ الْسَمْرُ وَيَحْسَبُونَ الْسَمْرُ وَيَحْسَبُونَ الْسَ তখন তারা তাঁর সামনে কসম করবে, যেমন কসম তারা করছে তোমাদের সামনে ; এবং তারা মনে করছে তারা অবশ্যই

عَلَى شَرْعَيْ اللّهِ إِنَّهُمْ هُمُ الْكُنِ بُونَ ﴿ إِسْتَحُوذَ عَلَيْ هِمُ الشَّيْطَى فَا نَسْهُمْ عَلَى شَر किছু একটা কাজের ওপর আছে ; জেনে রেখো, অবশ্যই তারা—তারাই মিথ্যাবাদী।
که. তাদের ওপর চেপে বসেছে শয়তান এবং সে তাদেরকে ভুলিয়ে দিয়েছে

وَكُواللهِ الصَّيْطِيِ الشَّيْطِيِ الْآلِقِ وَنَ وَرَبُ الشَّيْطِي هُو الْخَسِرُونَ وَنَ وَلَا السَّيْطِي هُو الْخَسِرُونَ فَي السَّيْطِي هُو الْخَسِرُونَ فَي السَّيْطِي هُو الْخَسِرُونَ السَّيْطِي هُو الْخَسِرُونَ السَّيْطِي السَّيْطِي هُو الْخَسِرُونَ السَّيْطِي السَّيْطِي هُو السَّيْطِي الْعَلَيْطِي السَّيْطِي السَلْمِ السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَ

وَإِنَّ النَّهِ يَكُورُ اللهُ وَرَسُولُهُ أُولِيًّا فَيُ الْأُذَلِّينَ فَكَتَبَ اللهُ لَا غُلِنَّ اللهُ لَا غُلِنَّ عُلِنَّ عُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَّ عُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَّ عُلِنَ عُلِنَ عُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَ عُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَ عُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَ عُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَ عُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَ عُلِنَ اللهُ لَا غُلِنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَل عَلَى اللهُ عَل

والله - وال

৩৪. অর্থাৎ তারা একদিকে তাদের ইসলাম বিরোধিতাকে আড়ালে রাখার জন্য কসম করে তাদের ঈমানের মিথ্যা দাবিকে প্রতিষ্ঠিত করতে চেষ্টা করতো। অপরদিকে রাস্লুত্মাহ সা. ও ইসলাম সম্পর্কে লোকদের মনে নানা সংশয় সৃষ্টিকারী কথাবার্তা বলে বেড়াতো। অতপর এসব ব্যাপারে জিজ্ঞাসাবাদের সম্মুখীন হলে আবার কসম করে অস্বীকার করতো।

৩৫. অর্থাৎ দুনিয়াতে তারা যেমন আল্লাহর রাসূল ও মুসলমানদের সামনে মিথ্যা কসম করে নিজেদেরকে মুসলমানদের আক্রোশ থেকে বাঁচানোর চেষ্টা করে, আখিরাতে আল্লাহর সামনেও তারা মিথ্যা কসম করে নিজেদেরকে আল্লাহর আ্যাব থেকে রক্ষা করার চেষ্টা করবে। কেননা মিথ্যা তাদের অন্তরে বদ্ধমূল হয়ে গেছে।

# ٱنَاوَرُسَلِيْ إِنَّ اللَّهَ قُوِيٌّ عَزِيزٌ ﴿ لَا تَجِلُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْرَا الْأَخِرِ

আমি ও আমার রাসূলগণ ; নিশ্চয়ই আল্লাহ মহাশক্তিধর, পরাক্রমশালী। ২২. যারা আল্লাহ ও শেষ দিবসে বিশ্বাস রাখে এমন লোকদের আপনি (দেখতে) পাবেন না যে,

مَرَقُهُ مَا مَا مَا لَهُ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ابَاءَهُمْ أَوْ اَبْنَاءُهُمْ أَوْ اِخُوانَهُمْ

তারা বন্ধুত্ব করছে ওদের সাথে যারা বিরোধিতা করে আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের, যদিওবা তারা হোক তাদের বাপ-দাদা অথবা তাদের সন্তান-সন্ততি অথবা তাদের ভাই-বেরাদর

ٱوْعَشِيْرَتُهُمْ وُلِيكَ كَتَبَ فِي تُلُوبِهِمُ ٱلْإِيْمَانَ وَأَيْنَ هُرْبِرُوحٍ مِّنْهُ

অথবা তাদের জ্ঞাতি গোষ্ঠী<sup>০৭</sup> ; তারাই এমন লোক, যাদের অন্তরে তিনি (আল্লাহ) ঈমানকে বদ্ধমূল করে দিয়েছেন এবং তাদেরকে শক্তি দান করেছেন নিজের পক্ষ থেকে একটি (অদৃশ্য) রূহের সাহায্যে<sup>ক</sup>

ناله : إن الله : إن الله : إن الله : إن : الله الله : إن الله : إن الله : إن الله : إن الله : الله - إن : الله - إن : الله - الله - إن : अश्रम कि सत : أن : अश्रम के से के

৩৬. অর্থাৎ অবশেষে আল্লাহ ও তাঁর রাসূলগণই বিজয়ী হবেন তথা আল্লাহর দীন-ই বিজয়ী হবে। এটা আল্লাহ লিপিবদ্ধ করে রেখেছেন।

মুনাফিকরা ইয়াহূদীদেরকে বিরাট শক্তির অধিকারী মনে করে, তাদের নিকট গিয়ে তাদের সাহায্য-সহযোগিতা কামনা করতো এবং ইসলাম বিরোধিতার ব্যাপারে তাদের কাছে পরামর্শ চাইত। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে নিরাশ করে জানিয়ে দিয়েছেন যে, বিজ্ঞয় চূড়ান্তভাবে আল্লাহ, তাঁর রাসূল এবং ও মু'মিনদের জ্বন্য নির্ধারিত।

(की यिमामिन कूत्रपान)

سَمَمَمُ مُمَرَ مُنْ اللهُ عَنْهُمُ الْإِنْهُ وَ خُلُونِ مِنْ فَيْهَا وَمَنْ اللهُ عَنْهُمُ وَيَلَ خُلُونِ مِن আর তিনি (আধিরাতে) তাদেরকে এমন জান্লাতে প্রবেশ করাবেন বার তলদেশ দিয়ে নহরসমূহ প্রবহমান রয়েছে, সেখানে তারা (হবে) অনন্তকালের বাসিনা; আল্লাহ তাদের প্রতি সম্কৃষ্ট আছেন

وَرَضُوا عَنْهُ وَالْحَافِ وَلَا اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَلّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَال

و بَارُخُهُمْ ; তিনি (আখিরাতে) তাদেরকে প্রবেশ করাবেন ; بَدُخُهُمْ )- سَرْ بَحْتُهُمْ )- سَرْ بَحْتُهُمْ )- وَبَهُ وَعَرَبُي اللّهِ وَعَرَبُهُمْ )- قَالَمُ وَعَرَبُهُ وَعَرَبُهُمْ )- قَالَمُ وَعَرَبُهُمْ )- قَالَمُ وَعَرَبُهُمْ (হবে) অনস্ককালের বাসিন্দা ; الْأَنْهُرُ ; সেখানে; وَخُورُ وَعَنَهُمْ وَالْحَدُونُ وَالْحَدُونُ وَكَالُمُ وَالْحَدُونُ وَكَالُمُ وَكُولُونُ وَكَالُمُ وَكَالُمُ وَكُولُونُ وَكَالُمُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكَالُمُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكَالُمُ وَكُولُونُ وَكُولُ وَكُولُونُ وَكُولُ وَكُونُ وَكُولُونُ وَكُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُلُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَلِي وَلِكُونُ وَلِكُونُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُونُ وَلِنُونُ وَلِهُ وَلِمُ وَلِلْكُو

৩৭. অর্থাৎ কোনো মু'মিন আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের শত্রুদের সাথে বন্ধুত্ব করতে পারে না। কোনো মু'মিনের পিতা-মাতা, সম্ভান-সম্ভতি, ভাই-বেরাদার এবং আত্মীয়-স্বজন যে-ই হোক না কেনো, তাদের মধ্যে যারা আল্লাহ ও তাঁর রাস্লের আদর্শের বিরোধী হবে, তার সাথে সেই মু'মিনের অন্তরঙ্গ সম্পর্ক থাকতে পারে না।

সাহাবায়ে কিরাম রা. সকলের অবস্থা এমনই ছিলো। তাঁরা নিচ্ছেদের মাতা-পিতা, ব্রী-পুত্র, ভাই-বেরাদরদের মধ্যে যাদের মুখ থেকেই রাস্পুল্লাহ সা. ও ইসলামের বিরুদ্ধে কোনো কটু কথা ওনেছেন, তাদের সাথেই সম্পর্কছেদ করেছেন, তাদের কাউকে শান্তি দিয়েছেন এবং কাউকে হত্যা করতেও দ্বিধা করেননি।

সাহাবায়ে কিরামের এ ঈমানী দৃঢ়তাসূচক অনেক ঘটনা মুফাস্সিরীনে কিরাম বর্ণনা করেছেন এবং হাদীসেও এর অনেক ঘটনা বর্ণিত আছে।

যেসব সাহাবায়ে কিরাম মক্কা থেকে হিজ্ঞরত করে মদীনায় চলে গিয়েছিলেন, তাঁরা তথু আল্লাহ, রাসূল ও ইসলামের খাতিরে নিজেদের গোত্র ও নিকটাত্মীয়-স্বজনের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করেছিলেন। হযরত আবু বকর রা. তাঁর পুত্র আবদুর রহমানের বিরুদ্ধে লড়তে তৈরি হয়েছিলেন। বদর ও ওছদ যুদ্ধের ইতিহাসে এ ধরনের অনেক ঘটনা বর্ণিত আছে। হযরত আবু ওবায়দা রা. তাঁর পিতা আবদুল্লাহ ইবনে জারিরাহকে ইসলাম বিরোধী হওয়ার কারণে হত্যা করেছিলেন। একই কারণে হ্যরত মুস্আব

ইবনে উমায়ের রা. তার আপন ভাই উবায়েদ ইবনে উমায়েরকে হত্যা করেছিলেন । হযরত আলী রা., হযরত হামযা রা. এবং হযরত উবায়দা ইবনুল হারেস রা. তাদের নিকটাত্মীয় উতবা, শারবা এবং ওয়ালীদ ইবনে উতবাকে হত্যা করেছিলেন। বদর যুদ্ধের বন্দীদের ব্যাপারে হযরত ওমর রা. রাসূলুক্সাহ সা.-এর কাছে আবেদন জানিয়ে বলেছিলেন যে, আমাদের প্রত্যেকে তার নিকটাত্মীয় বন্দীকে হত্যা করবে। এটাই ছিলো সাহাবায়ে কিরামের ইসলামের প্রতি নিষ্ঠার নমুনা।

৩৮. এ 'রূহ' দারা 'নূর' বুঝানো হয়েছে, যা মু'মিন ব্যক্তি আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রাপ্ত হয়, এ নূর-ই তার সংকর্ম ও আন্তরিক প্রশান্তির সহায়ক হয়ে থাকে। এ প্রশান্তি-ই মু'মিনের জন্য এক বিরাট শক্তি।

কারো কারো মতে, 'রূহ' দারা ক্রআন ও ক্রআনের প্রমাণাদি বুঝানো হয়েছে। কারণ এটাই মু'মিনের আসল শক্তি। (কুরতুবী)

#### ৩র রুকৃ'(১৪-২২ আয়াত)-এর শিক্ষা

- ১. কাফির ও মুশরিকদের সাথে অন্তরঙ্গ সম্পর্ক স্থাপন করা মুনাফিকী। কোনো নিষ্ঠাবান মু'মিন-মুসলমান এমন কাজ করতে পারে না।
- ২. মুসলিম নামধারী পাপাসক্ত ফাসিক-ফাঞ্জির তথা দীন ও শরীয়ত বিরোধী কাজকর্মে অভ্যন্ত ব্যক্তির সাথেও নিষ্ঠাবান মু'মিন-মুসলমানের আন্তরিক সম্পর্ক থাকতে পারে না।
- ७. भूनािकका्त्रत त्नििक कााा आपर्य तिहै। पार्थिव द्वार्थ छक्कात्त्रत खन्य यथन य क्रप थात्रप
   कता श्वाङ्यां क्रम क्रप्रहे जाता थात्रप करत।
- 8. মুনাফিকদের আরেক পরিচয় হলো—কথায় কথায় কসম করে নিজেদের দাবীকে সভ্য বলে প্রমাণ করতে চায়।
- ৫. यूनांक्ष्किता मीनमात यूमनयानामत काट्ड এल मीनमातीत कथावार्डा वल निष्यामत्रदक मीनमात यूमनयान हिस्मद (পण करत ; आवात कांक्षित, यूणतिक ও ফांमिक-साखिततत काट्ड शाला, जात्मत मार्थ मृत स्थाता ।
- ৬. ইসলামের মধ্যে খুঁত খুঁজে বেড়ানো মুনাফিকদের আরেকটি অভ্যাস। তারা এর সাহায্যে মানুষকে দীনের পথে আসতে বাধা দান করে।
- भूनांक्किएमत धन-সম्পদ, मजान-मजिछ, প্রভাব-প্রতিপরি আক্লাহর আযাব থেকে তাদেরকে
  तक्का করতে পারে না । তাদের অবস্থান হবে জাহান্নামের তলদেশে ।
- ৮. দুনিয়াতে মুনাঞ্চিকরা কসমকে ঢাল হিসেবে ব্যবহার করে যেমন সভ্যকে আড়াল করতে অভ্যন্ত, আধিরাতে আল্লাহর সামনেও মিধ্যা বলে নিজেদেরকে নির্দোধ প্রমাণ করতে চেট্টা করবে।
- ৯. মুনাফিকী একটি শয়তানী কাজ। শয়তান তাদের ওপর প্রবল হয়ে তাদের দিয়ে এ অপকর্ম করিয়ে নেয়। এরা শয়তানের দল। শয়তানের দল নিশ্চিত ক্ষতিশ্রস্ত।
- ১০. আল্লাহ ও রাসূলের বিরোধী শোকেরা দুনিয়াতে অত্যন্ত নিকৃষ্ট মানুষ। এরা কখনো চূড়ান্ত বিজয় লাভ করতে পারবে না। আল্লাহ ও রাসূলের সত্য দীনই চূড়ান্ত বিজয় লাভ করবে।
- ১১. মহাশক্তিধর ও পরাক্রমশালী আল্লাহর সাথে মুকাবিলায় দুনিয়ার কোনো শক্তিই জয়ী হতে পারে না।

- ১২. আল্লাহ ও তাঁর রাস্পের বিরোধী কোনো শক্তির সাথে খাঁটি মু'মিনদের কোনো বন্ধুত্বী থাকতে পারে না।
- ১৩. আল্লাহদ্রোহী শক্তি নিজেদের পিতামাতা, ভাইবোন, নিকটান্ধীয়-স্বন্ধন হলেও ইসলামের ব্যাপারে তাদের সাথে কোনো খাঁটি মু'মিনের আপোষ হতে পারে না।
- ১৪. সুদৃঢ় ঈমানের অধিকারী মু'মিনদেরকে আল্লাহ তা'আলা দীনের পথে থাকার জন্য নিজের পক্ষ থেকে অদৃশ্য 'নৃর' দ্বারা সাহায্য করেন। এর শ্বারাই তারা স্বাচ্ছন্দ্যে দীনের পথে চলতে সক্ষম হয়।
- ১৫. সুদৃঢ় ঈমানের অধিকারী মু'মিনদের প্রতি আল্লাহ তা'আলা সন্তুষ্ট, আর তারাও আল্লাহর প্রতি সন্তুষ্ট।
  - ১৬. আল্লাহ তা'আলা দৃঢ়চেতা মু'মিনদেরকে চিরস্থায়ী জান্নাত দান করবেন।
- ১৭. উদ্বিখিত মু'মিনরা-ই আল্লাহর দলভুক্ত। আর চূড়ান্ত বিজয় আল্লাহর দলের জন্যই নির্ধারিত।

১২শ খণ্ড শেষ

